Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 58 (1971)

Heft: 14-15

Artikel: Horizonte christlicher Erziehung
Autor: Raber, Ludwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-532502

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-532502
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

547

3. TUGGENER, Heinrich: Lehrerstand und
Lehrermangel, Zurich 1966

4. POSCH, Peter: Der Lehrermangel,
Weinheim und Berlin 1967

5. Strukturmodell fur die Lehrerbildung und
Lehrerweiterbildung in Baden-Wirttemberg,
Reihe A, Nr. 8, Villingen 1968

6. Aktionsprogramm gegen den Lehrermangel.
Analysen und Vorschlage fliir Baden-
Wdarttemberg, Reihe A, Nr. 4, Villingen 1967

7. Deutscher Bildungsrat; Empfehiungen der
Bildungskommission: Strukturplan fur das
Bildungswesen. Stuttgart 1970

8. HECKHAUSEN, Heinz, u. a.: Lehrer 1960,
Lehrerbildung fur die kunftige Schule,
Dusseldorf 1970

Horizonte christlicher Erziehung

Ludwig Réaber

Referat, gehalten an der Jahresversammlung
der Préasidentenkonferenz der katholischen
Erziehungsinstitutionen der Schweiz am
22. Mai 1971 in Luzern.

Im Mai 1970 fand in Edlibach bei Zug eine
internationale Studientagung mit dem Thema
«Christliche Erziehung in der pluralen Ge-
sellschaft» statt.* Das folgende Referat ist
als Beitrag zur damals begonnenen Diskus-
sion zu verstehen. Prof. Dr. L. Raber geht
deshalb von einer Reihe von Forderungen
aus, die der Munchener Padagoge Dr. Erich
Feifel an dieser Studientagung stellte.

1. Einige Grundpostulate Erich Feifels

1.1. Unsere christlichen Erziehungsziele wa-
ren — in den zurlickliegenden Jahrzehnten
und Jahrhunderten — leider zu oft weithin
nichts anderes als eine «religids motivierte
Anpassung an kirchliche und gesellschaftli-
che Erwartungen». (Christliche Erziehung in
der pluralen Gesellschaft, Basel 1970, S. 47.
Dem gleichen Artikel wurden auch die nach-
folgenden Zitate dieses Abschnittes ent-
nommen.)

1.2. Unsere sogenannte «christliche Erzie-
hung» war sich zu wenig bewuft, daB sich

* Die Referate und Ergebnisse dieser Studienta-
gung sind zusammengefaBt erhaltlich: «Christ-
liche Erziehung in der pluralen Gesellschaft»,
Verlag Beltz, Weinheim, Berlin, Basel 1970.

9. MUELLER, Hanspeter: Lehrer ausbilden: Fir
oder gegen Schule und Gesellschatft.
Basel 1970

10. KAISER, Lothar: Die Fortbildung der Volks-
schullehrer in der Schweiz. Weinheim,
Berlin, Basel 1970

11. KAISER, Lothar: Zum Problem der Professio-
nalisierung des Volksschullehrer-Berufes. In:
Schweizer Schule, 1970, Nr. 24, S. 918—921

12. Deutscher Bildungsrat: Materialien und
Dokumente zur Lehrerbildung. Stuttgart 1971

13. BLASER, E.: Umweltprobleme aus der Sicht
der technischen Entwicklung. In: NZZ, 1971,
Nr. 224, S. 37 (16. 5. 71)

das Glaubensgut der Theologie nicht unmit-
telbar in padagogische Normen «ummiun-
zen» |aBt. Denn jede wirklich pddagogische
Entscheidung ist konkret einmalig, bestimmt
durch die Person des Zogiings und die mo-
mentane Gesamtsituation. Wir kénnen also
der Theologie «keine detaillierten Modelle
flir die Gestaltung der irdischen Bereiche»
(48/49) entnehmen.

1.3. Es gibt keine «Leitbilder» und «Men-
schenbilder», die wir tale quale dem jungen
Christen vorgeben und als verpflichtende
und praktisch nachahmbare Norm aufgeben
konnten. Also «Abschied von einer katholi-
schen Padagogik mit Leitbildcharakter» (45).
1.4. Die padagogische Relevanz der Theolo-
gie bleibt aber trotzdem gewahrt. Denn der
Glaube gibt dem Menschen einen neuen
«Sinnhorizont» (54):

Im Lichte des Glaubens gewinnen die Kate-
gorien «Hoffnung» und «Zukunft» einen ganz
neuen Glanz. Wer sie erfaBt, dem schenken
sie «aktive Impulse fur die Umgestaltung
der Gesellschaft und der Welt» (55).

Der «glaubige Mensch» (54), der in der Er-
ziehung steht, macht also nicht etwas ganz
anderes als sein nicht-glaubiger Kollege.
Vielleicht aber unterscheidet sich sein Tun
durch «Nuancen der inneren Haltung der
sorgenden Liebe» (54).

1.5. Die Aufgaben und Moglichkeiten des



glaubigen Menschen, der auf dem Feld der
Bildung und Erziehung arbeitet, sind in der
neuen Sicht also nicht weniger groB3 und
nicht weniger verpflichtend. Aber der Bei-
trag des christlichen Erziehers ist mehr in-
direkt als direkt, mehr fordernd als fordernd
und ist vor allem geduldiger, bescheidener,
selbstloser. Denn wir fordern nicht die An-
nahme dieses oder jenes Denkschemas und
einer ganz bestimmten Lebensform, sondern
wir fihren den jungen Menschen in die in-
nere Freiheit der selbst verantworteten
Entscheidung. Unser Tun ist also weniger
ein Eintben einer bestimmten «Praxis», da-
fir um so mehr eine Auflockerung des Erd-
reiches, auf weichem Glauben Uberhaupt
wachsen kann. Also weniger «Beeinflussung»
und «Gewdohnung» (52), daflr sollen wir um
so mehr inmitten der geistigen Verwirrung
von heute dem Schiler Hilfe leisten «hin-
sichtlich der Unterscheidung der christli-
chen Hoffnung von den innerweltlichen Zu-
kunftsutopien» (56).

1.6. Wir mussen und sollen die fortschrei-
tende «Sakularisation» (56) zur Kenntnis
nehmen und anerkennen. Die Kirche verliert
immer mehr das Gesicht einer klar erfaBba-
ren und rechtlich umschriebenen «gesell-
schaftlichen GroBe» (56). Die Welt geht in
den weltlichen Dingen ihren eigenen Weg. —
Aber gerade in einer verweltlichten Welt hat
die Kirche und haben die Christen die neue
Aufgabe und die neue Chance, ihren eige-
nen Beitrag, ihre eigenen «Erziehungsmo-
delle »zu entwickeln (57). Denn wenn es das
spezifisch Christliche gibt — die neue Hoff-
nung, die neue Welt, den neuen Menschen
— dann soll dieses wirklich «Neue» und
«Andere» mutig in den «Wettstreit» treten
mit den «Ubrigen Erziehungsbestrebungen
der Gesellschaft» (57).

1.7. Der wichtigste Beitrag des Glaubens
(der Theologie) an die Erziehung ist der Auf-
riB einer «theologischen Anthropologie» (58).
— Auch darum hatten wir uns ja in Schon-
brunn bemuht, wir erinnern an die Referate
der Professoren Pfammatter und Luyten.
1.8. Aber — und das ist das Letzte — keine
padagogische Theorie darf sich der «erzie-
hungswissenschaftlichen Fragestellung» ent-
ziehen, und dazu gehdrt auch die «Realitats-
kontrolle» mit «erfahrungswissenschaftli-
chen Methoden» (57). Nur dieses Ineinander
von prospektiver Inspiration und sachlicher

Kontrolle macht es moglich, brauchbare
«Modelle der Bildung und Erziehung von
Christen» zu entwerfen (59).

Soweit das Referat Feifels.

Aus dem Gesagten ergibt sich fir unsere
Arbeit, und ich denke dabei vordergrundiy
auch an unsere katholischen Schulen und
Heime, an unsere Prasidentenkonferenz,
eine grundlegende Forderung:

2. Es geht um unsere richtige Haltung!

Diese Haltung ist nicht defensiv-absichernd,
sondern prospektiv-schopferisch.

2.1. Defensiv-absichernd ware jene Haltung,
die sich vor allem bemulht, das Bestehende
zu erhalten und seine noch immer vertret-
bare Glltigkeit aufzuzeigen. Im Bereich der
Institutionen versteift man sich auf beste-
hende Vertrage, auf Konkordatsabschlisse
und vor allem auch auf staatliche Stutzak-
tionen, flr die man sehr konkrete finanzielle
Begehren anzumelden weil3. — Aber auch
im geistigen und spirituellen Bereich sucht
man das Heil vor allem in der Legitimation
des Bestehenden und Hergebrachten, im
Suchen nach Heilmitteln, die den Alterungs-
prozeB zum mindesten verlangsamen und
das Sterbedatum hinauszogern. Seien wir
ehrlich: Viele unserer hausinternen Strate-
gien sind im wesentlichen nicht viel anderes
als das. Aber das alles hat eigentlich keine
groBe Zukunft. Damit meine ich aber be-
stimmt nicht, wir sollten durch die Flucht
nach vorn alles zurlicklassen, was uns heute
noch angehéangt ist.

Es scheint mir hier uberflussig, zu betonen,
daB man keine Zukunft planen kann ohne
sich auf die Vergangenheit und die jetzt ge-
lebte Gegenwart abzustutzen. Aber der
Richtpunkt unseres Planens liegt in der
Zukunft, nicht in der Vergangenheit. Das
wirklich Interessante ist das Kommende,
nicht das verlorene Paradies — wo immer
man dann in concreto dieses «Paradies»
ansiedelt: im Zweistromeland, oder in Athen,
oder im christlichen Mittelalter, oder an der
Geburtsstatte unserer Orden und Mutterhau-
ser. Paul Valéries’ geistvolles Wort gilt auch
von uns: Wir diurfen nicht, wie die meisten
Menschen, riackwartsblickend in die Zukunft
schreiten.

2.2. Unsere richtige Haltung ist darum pro-
spektiv-schépterisch. Was istdamitgemeint?

548



549

lch mochte das Gemeinte erklaren durch
einige kulturgeschichtliche Hinweise.

In Abwandlung eines beruhmten Wortes von
Novalis — «es war eine schone Zeit, als
Europa ein christliches Land war» — mach-
te ich sagen: Es gab eine Zeit, wo das
Christentum schopferisch war. Daflr einige
konkrete Beispiele: Es steht wohl auBer
Zweifel, daB der christliche Auferstehungs-
glaube der antiken Welt einen neuen Hori-
zont der Hoffnung schenkte. Die Forderun-
gen der christlichen Bruderliebe haben den
antiken Sklavenstaat von innen her umge-
wandelt. Die positive Einstellung der Kirche
zu Bildung und Kultur bewirkte die kultu-
relle Integration der germanischen und sla-
wischen Wandervaolker. Die Strukturierung
der mittelalterlichen Gesellschaft gelang nur
dank der Mitarbeit der Kirche. Das «Heilige
romische Reich deutscher Nation» war eine
geniale Konzeption, die durch manches
Jahrhundert positiv gewertet werden darf.
An der Grundung der ersten Universitaten
war die Kirche maBgeblich mitbeteiligt. Das
Papsttum war durch Jahrhunderte ein Boll-
werk gegen die Allmacht des Staates. Die
modernen Denkstrukturen sind ohne die
grundlegende Vorarbeit der Scholastik nicht
erklarbar. Die genialen Leistungen der
abendlandischen Kunst und Literatur, wie
auch der Musik, sind ohne ihre christliche
Inspirationsquelle schlechthin undenkbar.
Aber auch die Reformation ist als eine
groBe christliche Leistung zu werten. Und
die letzte Universalkultur Europas, der Ba-
rock, gibt nochmals Zeugnis fur die schop-
ferischen Krafte des Christentums auf allen
Bereichen: Von den barocken Klosteranla-
gen bis zur kleinsten barocken Bergkapelle
im Wallis und Tessin, und von der Musik
eines Bach und Handel bis zu den genialen
Gedankenentwulrfen eines Leibniz. — Und
dann? Und dann ist es fast, als ob die Quelle
irgendwie versiegt. Naturlich gibt es unend-
lich vieles, das man auch im 19. und
20. Jahrhundert zugunsten eines lebendigen
Christentums buchen kann: Die Romantik,
katholische Sorzialtheorien, mutige und er-
folgreiche Politik, literarische Werke und
Leistungen von der Hohe eines Manzoni
oder Claudel, der ganze «Renouveau catho-
lique» in den ersten Jahrzehnten des
20. Jahrhunderts und noch so vieles an-
dere. Aber kommt das alles auf gegen jene

Tatsache, dafB seit 200 Jahren kaum eine
groBe, zeitgestaltende Bewegung aus wirk-
lich christiicher Inspiration hervorgegangen
ware? Ich denke hier an die industrielle Re-
volution des 18./19. Jahrhunderts; an die
Franzosische Revolution mit ihrem gewalti-
gen geistigen Wellenschlag uber alle Kon-
tinente hin, bis zu Lenin, Mao und den So-
zialreformern Sidamerikas; ich denke an
die Padagogik Rousseaus und den Libera-
lismus; an die wissenschaftlichen Leistun-
gen von Planck und Einstein, die unser phy-
sikalisches Weltbild pragten; man denke an
die Genfer Konvention vom Roten Kreuz
(ein ferner Nachklang christlicher Urideale),
an Volkerbund und UNO; an die Emanzipa-
tion der Frau; an den Anti-Kolonialismus;
schlieBllich an den Mai 1968, der moglicher-
weise zu einem geschichtlichen Faktum
wird wie der Sturm auf die Bastille. — Das
alles geschah eigentlich chne uns und mei-
stens gegen uns und auch gegen unsern
Willen. Naturlich gibt es flr alles «Erkla-
rungen» und rechtfertigende Apologien.
Aber keine Apologie kann z.B. aus der
Welt schaffen, daB «Rerum novarum» um
funfzig Jahre zu spat kam. Und so ist es
fast auf der ganzen Linie.

Wozu aber diese scheinbar so pessimisti-
sche Ruckblende? Nur, um zu verdeut-
lichen, daB die Zukunft immer denen gehort,
die im rechten Augenblick das rechte Wort
aussprechen.

Wenn alle die genannten groBen Ereignisse
der Neuzeit «Geschichte machten», dann
nur deshalb, weil sie Antwort gaben auf ein
damals als brennend empfundenes Problem.
Und deshalb die Frage: Woran liegt es denn
eigentlich, daB nicht <«wir» wir Christen,
dieses erlosende Wort aussprachen? Z. B.
im Bereich der Padagogik: Die Padagogik
vom Kinde aus, die Idee der Erwachsenen-
bildung und ihrer Institutionen und die pha-
nomenalen Entdeckungen der Tiefenpsycho-
logie?

Auf dem Horizont dieser Schuldfrage, die
notgedrungen zu einem kollektiven Schuld-
spruch fuhrt, erhnebt sich die uns jetzt be-
schaftigende Frage:

Welche Antwort ist heute gesucht, welches
zentrale Probiem beschaftigt und quélt die
Menschen der Gegenwart? Wer darauf die
richtige Antwort wuBte, dem gehort die



nachste Zukunft. — Darum zur nachsten

Frage:

3. Um was geht es heute?

Es geht um die Sinnfrage des menschlichen
Lebens. Auf dieser Linie stehen z.B. die
Probleme der Tiefenpsychologie, die quélen-
den Fragen der modernen Kunst (Picasso,
Max Ernst), das Theater (Frisch, Ddrrenmatt,
Brecht), der Film (Bergman), die soziologi-
schen Erlosungstheorien (Marcuse), usw.,
usw. Sie alle fragen nach dem Menschen,
und jeder sagt auf seine Art: ecce homo —
so ist der Mensch!

Es geht bei diesen und vielen andern Pro-
blemen nicht nur und nicht mehr um Teil-
fragen des menschlichen Lebens: etwa um
asthetische Probleme, organisatorische Fra-
gen, Aufgaben der Produktion, Postulate
der sozialen Gerechtigkeit oder konkrete
Teilziele der Volkshygiene: Tuberkulose,
Krebs, Aussatz, Kinderlahmung. Nein, es
geht um das Letzte und das Ganze: Was Jist
der Mensch uberhaupt? Hat das Ganze uber-
haupt einen Sinn? Das war die Grundfrage
des Existenzialismus eines Sartre und Ca-
mus: Si la vie vaut ou ne vaut pas étre
vécue? Diese Fragen nach dem Allerletzten
und Allerersten stellen sich dem modernen
Menschen, vor allem auch dem jungen Men-
schen, einmal deshalb, weil die totale Ver-
nichtung als konkrete Moglichkeit ernst ge-
nommen werden muB: Sei es die totale ato-
mare Vernichtung, momentan und radikal,
oder die langsame, aber nicht weniger tra-
gische Vernichtung des Lebensraumes durch
Uberbevolkerung und atmosphérische Ver-
schmutzung. — Und neben dieser duBeren
Zerstorung des Menschen, seiner naturli-
chen Umwelt und der noétigen Naturreserven,
vorab des Wassers — steht noch schwarzer
und bedngstigender die Zerstérung des in-
neren Menschen: Die Bedrohung des Men-
schen durch die Genetik, die Bedrohung
seiner Freiheit durch die Kybernetik, die
Manipulation durch die Technik und Techno-
kratie, die Verneinung des Lebenssinnes
durch eine materialistische Biologie (man
denke an J. Monods «La nécessité et le ha-
zard»), die innere Entleerung des Lebens
durch den Nihilismus der Kunst und Lite-
ratur. Das alles ist heute nicht mehr nur
Gesprachsstoff einer dinnen Schicht von

Wissenschaftlern, Literaten, Kiunstlern, Phi-
losophen und Soziologen — es ist der tagli-
che Gesprachsstoff breitester Massen, der
Inhalt ihrer Taschenblcher, der Gegenstand
frivoler Kritik der Massenmedien. Und wie
reagiert der Mensch darauf? Er reagiert
durch Flucht, Ausflucht und Protest.

Ein Fluchtversuch ist die Flucht in die bio-
logische Freiheit des Sex. Der von den
Zwangen des taglichen StreB strapazierte
Mensch sucht in der sexuellen Entspannung
und Intimitat einen letzten Bereich personli-
cher und beglickender Lebensgestaltung.

Eine Ausflucht, eine Flucht aus der sinn-
losen Realitat des vordergrindigen Lebens
ist der Fluchtversuch in die Welt der Droge.
Die schweizerische Zeitschrift POP (5. Jg.,
Nr. 8, August 1970) sagt uns dies mit aller
Offenheit: Alkohol und Pillen haben dazu
beigetragen, unsere hochentwickelte Kultur
in eine Konsumwduste der Einsamkeit zu ver-
wandeln. Immer mehr Menschen erkennen
aber heute, daB bewuBtseinserweiternde
Drogen und deren sinnvoller Gebrauch eine
echte Chance darstellen, die unmenschli-
chen Strukturen unserer Gesellschaft zu
erkennen und zu verandern. — Und eine
Reaktion des Protestes sind jene konvulsi-
vischen Zuckungen unserer studentischen
Jugend, die innerhalb von drei Jahren —
beginnend mit dem Mai 1968 — bereits sehr
viele Strukturen sehr tiefgehend erschittert
haben. — All diese Manifestationen, Pro-
teste, Streiks, «sit-in» usw. sind ein einziger
Protest des Widerstandes: So machen wir
nicht mehr mit, fir diese, «eure» Welt, set-
zen wir uns nicht mehr ein (Proteste gegen
Vietnam, Militarverweigerung usw.). — Das
alles ist wirklich sehr ernst zu nehmen, weil
hinter der Negation eine groBe Sehnsucht,
ein lebendiger Glaube, eine echte Liebe
steckt: Liebe zum Mitmenschen, Glauben an
eine bessere Zukunft, die Sehnsucht nach
einer Welt ohne Aggression. Ich erlebte dies
eben in diesen Tagen in einem Seminar
uber «Summerhill»: Es geht nicht einfach
um die Aufklindigung der Autoritat, sondern
um das Problem, ob es nicht wirklich eine
bessere Erziehung gibt, eine Erziehung
ohne Uberfllssige Frustration, ohne religiose
und soziale Zwange — es ist die Sehnsucht
nach mehr Liebe, weniger HaB, weniger
Angst und mehr Toleranz.

550



551

Welcher Padagoge und Schulmann konnte
dies uberhoren und lUbersehen?

Und jetzt die groBe Frage an uns: Was ha-
ben wir Christen in Schule und Erziehung
jetzt anzubieten?

Die Antwort ist einfach und klar: Wir mus-
sen beweisen, daBB wir fahig sind, Lebens-
gemeinschaften zu schaffen, in denen—wie
das Vatikanum Il sagt — «der Geist der
Freiheit und der Liebe lebendig ist» (Christ-
liche Erziehung, Nr. 8). Es ist darum meine
tiefste Uberzeugung, daB die zentrale Frage
unserer Schulen und aller Bildungspolitik
nicht die Frage nach dem Curriculum ist,
also die Frage nach der richtigen didakti-
schen Methode, die Fragen der strukturellen
Planung und Evaluation — nein, die zen-
trale Frage ist die Frage nach den Bildungs-
inhalten und nach den Erziehungszielen.

Es fehlt mir bestimmt nicht am Verstandnis
fir die Notwendigkeit curricularer Planung.
Aber ich bin der Meinung, daB H. Blankertz
richtig sieht, wenn er schreibt, daB «inhalt-
liche Lehrplanentscheidungen» fundamental
am Anfang zu entscheiden sind (Theorien
und Modelle der Didaktik. Minchen 1969,
155 f.).

Und wenn der Konstanzer Didaktiker Flech-
sig von der «technologischen Wendung in
der Didaktik» (Konstanz 1969) spricht, dann
berlhrt er m. E. einen dauBerst neuralgischen
Punkt unserer Ausbildungsmethoden und
unserer modernen Bildungspolitik: Flichten
wir uns vielleicht nur deshalb in die Diskus-
sion Uber das Wie des Unterrichtes, weil
wir nicht mehr wissen, um was es dort
eigentlich geht und ginge?

Damit komme ich zum letzten, was ich be-
ruhren méchte:

4, Der christliche Sinnhorizont

Uber welchen Arbeitsfeldern der Erziehung
soll dieser erweiterte Horizont aufscheinen?
Ich meine, Uberall dort, wo Christen stehen
und wirken und wo das Heil des Bruders
sich entscheidet. — So geht es vor allem
um unsere christliche Grundhaltung. Wir
wirken weniger durch das, was wir sagen
und tun, als vielmehr durch das, was wir
sind. Das primar Entscheidende ist die
«Atmosphéare», die einen jungen Menschen
umgibt, sowohl im Elternhaus, wie auch in
allen anderen «Hausern», die ihn auf Zeit
aufnehmen. Und was ist diese «Grundhal-

tung»? Es ist das uberzeugte, gelebte und
warme Ja zu jenem «Grund», in dem wir
alle selber «grinden»: Gott und den er ge-
sandt hat, Jesus Christus: «Euer Herz er-
schrecke nicht! Glaubt an Gott und glaubt
an mich! Im Hause meines Vaters sind viele
Wohnungen» (Jo 14, 1). Aus diesem Glau-
ben erwachst unser Urvertrauen in den Sinn
der Geschichte und unseres eigenen Le-
bens, unser Weltvertrauen, unser Glaube an
die Zukunft, unsere unbesiegliche Hoffnung,
daB die Saat aufgeht, daB sie wachst bei
Tag und Nacht und daB ER immer mit uns
ist, bis zur Vollendung seines Reiches. —
Wenn unser Umgang mit jungen Menschen
etwas von dieser «Haltung» begrunden und
befestigen kann, dann gibt es eine «christ-
liche Erziehung» — und ihre Frucht ist eben
diese christliche «Grundhaltung».

Der christliche Sinnhorizont in Bildung und
Unterricht. Dieser «Sinnhorizont» besteht
beileibe nicht darin, daB wir in Biologie und
Physik den lieben Gott bemihen mit der
Erklarung von Dingen, die sich physikalisch
und chemisch durchaus befriedigend selbst
erklaren. So etwa jene lacherliche Bemer-
kung eines Bildungsplanes, Gott habe jeder
Pflanze ihren Standort zugewiesen. Nein,
der Standort der Pflanzen ist nicht eine
Frage der Theologie, sondern der Okologie,
des Wasserhaushaltes, der Temperatur, der
Langen- und Breitengrade. Wohl aber geht
es darum, kurzschlissige Antworten zu ver-
meiden, die wirklichen Probleme aufzuzei-
gen, die Sinnfrage des Menschen nicht zu
verschweigen, den letzten Grund der Welt
transparent zu machen. In allem, was un-
sere christlichen und christlich sein wollen-
den Schulen tun, muBte im letzten ganz
leise, verhalten und doch unuberhorbar die
Frage aufsteigen: Wer bist du, Gott; wo bist
du eigentlich — und was bist du fur mich?
Wenn man A.S. Neill's «<Experiment Summer-

hill» liest, wird einem bewuBt, welches Un-
heil eine falsche religiose Grundhaltung an-
richten kann — eine bigotte, eine angstli-

che, eine lebensfeindliche — das Bild eines
strafenden und finsteren Gottes, das Bild
gines kleinlichen und lacherlichen Gottes.
In dieser muffigen Luft eines bedrlckenden
Religionsunterrichtes keimte der Unglaube
eines A. S. Neill und Friedrich Nietzsche.
Und dabei ist unser Gott doch die strah-
lende Herrlichkeit, ein Gott des Lichtes, der



Erbarmung, der unendlichen Weisheit und
der ewigen Liebe. Wenn das in unseren
Stunden irgendwie als begluckende Ahnung
zu keimen beginnt, dann gibt es wirklich
eine «christliche Schule», zu der sich —
gottlob — auch das neue Aktionsprogramm
der CVP bekennt.

Der christliche Sinnhorizont ist gefragt auf
allen Gebieten, wo die Menschen heute ihr
gemeinsames Leben gestalten. Unser christ-
liches «Menschenbild» mufBte inspirierend
wirken im Kontakt mit dem Bruder: im
Team, im Spiel, in der Freizeitgestaltung, in
der schopferischen Planung der neuen Le-
bensraume, fur die Familien und sozialen
Gruppen. Unsere Planung und Sorge gilt
den Formen der Begegnung und Besinnung,
damit der Mensch sich nicht im StreB rest-
los abnitzt, sondern zurlckfindet zu sich
selbst und damit zum tragenden Grund sei-
nes Ich, zu IHM.

Der christliche Sinnhorizont wird sich
schlieBlich bewahren muissen bei der L&-
sung der immer zahlreicher und bedrangen-

Hilft Provokation?

Leo Kunz

der werdenden Probleme von Beratung und
Fursorge. Wir wissen alle, gerade auf die-
sem Sektor geschieht unendlich viel, weil
SEINE unendliche Liebe uns MaBstab des
eigenen Liebens ist: Amor Christi urget nos.
Aber bleiben wir auch immer ehrlich und
kritisch; scheuen wir uns nicht, gerade die-
sen Sektor immer erneut der «Realitatskon-
trolle» zu unterziehen. Denn was wir selber
nicht tun, besorgen andere fur uns und
manchmal sehr grundlich. Sapienti sat!

Ich schlieBe und fasse zusammen: Der
Mensch ist bedroht. Der jingst verstorbene
Hans Zbinden hinterlieB uns ein Buch mit
dem Titel «Der bedrohte Mensch». Die Be-
drohung ist total. Das fuhlt der moderne
Mensch. Er sucht nach Rettung, nach einem
Ausweg, er sucht nach neuem und echtem
Leben. Wo kann er es finden? Wer zeigt
ihm den Weg? Das ist die Stunde unserer
christlichen Erziehung. Wir handeln und er-
ziehen mit IHM und auf IHN hin, denn <«alles
Leben stromt aus Dir». — So wenigstens
verstehe ich die «theologische Anthropolo-
gie» und den «christlichen Sinnhorizont».

Ghettogedanken und padagogische ldeologisierung

in der konfessionellen Schule?

Vorbemerkung:

Es ist an und fur sich enttauschend, daB nur
ein einziger Leser sich durch die Thesen
von Jean Cardonnel und Fritz Oser provo-
zieren lieB3.

Soll man daraus schlieBen, daB die groBe
Mehrheit unserer Leser mit diesen Thesen
ginverstanden ist?

Oder war es einfach so, daB man wieder
einmal mehr die Faust im Sack machte?
So oder so, es ist enttauschend. CH

In der Sondernummer der «Schweizer
Schule» Uber christliche Schulen setzt die
Schriftleitung an die Spitze zwei provozie-
rende Artikel von Jean Cardonnel und Fritz
Oser. Ausdrucklich wird bemerkt, daB3 sie

sich nicht mit allen darin geauBerten Ge-
danken identifiziere. Sie sollen das Problem-
bewuBtsein wecken und zum Finden eigener
Losungen anregen.

Ich finde das gut, wenn jemand sorgfaltig
weiterliest und Uberlegt. Aber viele Leser
durchfliegen die kurzen, kuhn formulierten,
provokatorischen Behauptungen und finden
sie auf den ersten Blick sehr plausibel. Da-
bei bleibt es. Die Lektlre der differenzierte-
ren und darum langeren Artikel ist zu muh-
sam.

So mdchte ich doch auf ein paar simplifizie-
rende Thesen der beiden Provokateure hin-
weisen.

Schon im Titel werden Schlagworte ge-
braucht. Was ist ein Ghetto? Es ist das stin-
kende Judenviertel, in das die Christenheit

552



	Horizonte christlicher Erziehung

