
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 58 (1971)

Heft: 11

Artikel: Absage an die "Bildung" von gestern? : Neue Ziele der Bildungspolitik

Autor: Müller-Marzohl, Alfons

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-530654

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-530654
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Absage an die «Bildung» von gestern?
Neue Ziele der Bildungspolitik
Alfons Muller-Marzohl

Jede Zeit definiert «Bildung» anders
Es ist noch nie gelungen, «Bildung»
umfassend und endgültig zu definieren, denn
seit es den Vorgang oder den Begriff gibt,
ist beides einem steten Wandel unterlegen.
Da wir gewohnt sind, Bildung — mindestens
klassische Bildung — mit der Antike in
Verbindung zu bringen, lohnt sich doch wenigstens

die Frage, ob die Römer unter Bildung
etwas Ähnliches verstanden haben wie
unsere Bildungsphilosophen, die sich auf sie
berufen. Es läßt sich gleich feststellen, daß
dies unbedingt der Fall ist. Die herrschende
Schicht jenes Volkes, das nicht nur
halbwilde Volker wie die Germanen, sondern
auch hochstehende wie die Griechen
unterworfen hatte, verstand im wesentlichen unter

Bildung die Vermittlung von Wissen der
Zeit, und wer viel wußte, war ein Eruditus,
ein Gebildeter. Das ist freilich eine sehr
summarische Darstellung der antiken
Bildungsverhaltnisse, aber wesentlich daran
ist, daß der ursprünglichste Bildungsbegriff
des Abendlandes, die Eruditio, im
eigentlichsten Wissensvermittlung bedeutete.

«Bildung» soll Form geben
Der deutsche Begriff «Bildung», dem wir
vor mehr als tausend Jahren begegnen, ist
vielschichtiger und schwieriger zu interpretieren

und offensichtlich auch in keine fremde

Sprache zu ubersetzen. Das althochdeutsche

«bildan», «bildunga» bedeutet nicht
nur verfestigen, formgeben, schaffen,
sondern auch schöpfen, und es ist nicht
uninteressant zu verfolgen, daß man das Wort
sowohl für den Handwerker wie für den
Künstler braucht und daß schon früh die
Vorstellung lebt, auch der Geist könne
gebildet, geformt werden, ja der Geist müsse
einem Urbild nachgebildet, nachgeformt
werden.

«Doch möcht' ich alles wissen»
Die Mystik, die große mitreißende religiöse
Bewegung, die im 12., 13., 14. Jahrhundert
ihre Höhepunkte erlebt, verbreitet den
Gedanken, das Bild Gottes müsse in die Seele

des Menschen eingebettet werden und nach
diesem Bild sei der Mensch selber zu
bilden. Das Jahrhundert der Reformation wendet

dann bekanntlich den Blick in die Antike

zurück. Die führenden Geister der Zeit,
die Renaissance-Gelehrten, verlangen nicht
nur, daß man sich mit den Werken der Alten
befasse, sondern für sie gewinnt gerade aus
der Beschäftigung mit den Alten der
Gedanke wieder Gewicht, man müsse dem
Menschen möglichst viel Wissen und
Erkennen, Eruditio, vermitteln. Aber die
Renaissancemenschen sind keine Griechen
und Römer mehr, sondern sie streben ein
höheres Ziel an: Der Mensch soll alles
wissen, er soll sich über das All erheben können

und es beherrschen. Dieses gewagte,
ja von uns aus gesehen vermessene Ziel
haben später einzelne Große in einem doch
sehr erstaunlichen Ausmaß erreicht. Wir
denken da, um nur ein Beispiel herauszugreifen,

mit Bewunderung an den unvorstellbar

fruchtbaren und genialen Gelehrten
Leibnitz.

Der Gebildete — ein besserer Mensch
Im 18. Jahrhundert wird der Wissensdrang
zum eigentlichen Kennzeichen der Zeit. Es
stellt sich aber die alte Frage mit neuer
Klarheit in den Vordergrund: «Was ist der
Mensch, was ist zu tun, um den Menschen
erst eigentlich zum Menschen zu machen
und um ihn zu seinem <innern Selbst» zu
bringen?» Immer mehr Gedanken kreisen
um dieses Problem, und eine der
maßgebendsten Antworten lautet: Der Mensch hat
sich mit dem Wahren und Schönen (z.B. mit
der Kunst) zu befassen, damit er innerlich
selbst schön, das heißt menschlich wird.
Fur Geister wie Schiller ist die Ästhetik und
die Beschäftigung mit dem Schönen das
eigentlichste Mittel der Erziehung. Allmählich

setzt sich in dieser Zeit unter dem Einfluß

bedeutender Denker geradezu die
Ansicht durch, daß ein gebildeter Mensch fast
zwangsläufig ein guter Mensch werde, denn
Lessing prophezeite ja der Menschheit, sie
strebe, da sie sich mit der Vernunft befasse 422



und sich weiterbilde, einer glücklichen
Zukunft entgegen.

Der Facherkatalog
Die Gedanken der großen Geister und
Gelehrten, die den Humanismus, die Lehre
vom menschlichen Menschen verbreitet
haben, werden auch von den Bildungstheoretikern

aufgenommen, und allmählich legt
man fest, welches Wissen denn eigentlich
zur Bildung gehöre, wobei Bildung nun
einen neuen, ziemlich faßbaren Sinn bekommen

hat. Man versteht darunter ein
bestimmtes Wissen in bestimmten Fachern,
aber auch die Fähigkeit, sich mit all dem
auseinanderzusetzen, was menschlicher
macht, und zudem versucht man, dem Geist
durch Denkübungen «formale Bildung» zu
geben — eine Methode, die der moderne
Mensch im Sport (freilich in anderer
Hinsicht) als Konditionstraining bezeichnet.
So hat man denn vor weit mehr als 100 Jahren

den Katalog der Fächer eng umschrieben,

die man fur besonders bildend hielt,
und da die eben erwähnte Bildung den
obern Schichten vorbehalten war, konnte
sich auch der Gedanke verfestigen, daß
sich bildendes Bemühen nie nach dem Prinzip

unmittelbarer Nützlichkeit richten dürfe.
Wer sich zu einem höheren Menschen
ausbildet, soll nach dieser Meinung beim Lernen

nie darnach fragen, ob ihm das, was er
lernt, je einmal Nutzen bringen konnte. Die
Übertreibung dieses Gedankens, der wohl
viel Richtiges enthalt, führte die höhere
Schule in lebensferne Gefilde. Sie entwik-
kelte sich zur «Eliteschule», und diejenigen,
die von ihr geprägt wurden, betrachteten
oft die Technik, die Wirtschaft, den Handel
und ähnliches als etwas Minderwertiges. Es

ist offensichtlich, daß diese Ansicht gerade
fur unsere Gebiete Nachteile mit sich bringen

mußte, und es ist verstandlich, daß die
heute so radikal vorgetragene Kritik am
herkömmlichen Bildungsbegriff auf die
Uberbetonung dieser Ansichten zuruckzufuhren
ist. Gerade die Heftigkeit der heutigen Kritik
macht deutlich, daß die historischen Begriffe

nicht uberwunden sind, sondern eben in
vielen Institutionen weiterwirken und sich
da und dort bemerkbar machen.

Erschütterung unserer Bildungsideologie
423 Der Glaube daran, daß die Bildung den

Menschen fast automatisch menschlicher
und besser mache, ist schon zu Beginn dieses

Jahrhunderts erheblich ins Wanken
geraten. Vollends erschüttert hat ihn aber erst
die Zeit des Nationalsozialismus, da sich
unter den größten Ungeheuern des zweiten
Weltkrieges humanistisch gebildete
Menschen fanden Unter den Massenmordern
gab es Manner, die tiefsinnig über Gedichte.
Literatur, Musik und Kunst sprechen konnten.

Begreiflicherweise haben sich daher
wahrend des zweiten Weltkrieges und vor
allem nachher viele Dichter und Kritiker
erhoben, um den Gymnasien und der
Hochschule vorzuwerfen, sie hatten versagt und
ihre Welt der Bildung sei eine Scheinwelt
Aber es gibt, und das ist heute in der Bil-
dungsdiskussion zu berücksichtigen auch
Schriftsteller der neueren Zeit, welche fur
die formende Kraft der humanistischen
Bildung Zeugnis ablegen So beschreibt der
Arzt Peter Bamm unter dem Titel «Die
unsichtbare Flagge», daß sich die Menschlichkeit

mitten in den Scheußlichkeiten des
Krieges immer wieder geäußert habe
Mindestens habe die unsichtbare Flagge der
Humanität über allen Lazaretten und über
allen Armeen mitgeweht.

Die hartnackige Tradition
des schweizerischen Gymnasiums
Auch die Schweiz ist vor Zweifeln an der
«vermenschlichenden» Wirkung des
herkömmlichen Bildungssystems nicht
verschont geblieben, aber sie hat doch im
wesentlichen die uberlieferten Werte als die
richtigen verteidigt und erst unter denn
Druck der Öffentlichkeit eine Expertenkommission

zur Überprüfung der Maturitatsord-
nung eingesetzt. Dieses Gremium hat sich
sehr grundlich mit dem Bildungs-Begriff
befaßt, aber sich neuen Gedanken nur zögernd
erschlossen. So hat denn der Vorschlag dieser

Kommission im großen und ganzen das
bisherige System neu reglementiert
Es ware freilich ungerecht, die Experten der
Gymnasialreform allein dafür verantwortlich
zu machen, daß die neue Maturitatsverord-
nung das Gymnasium weiterhin im Laufgitter

zurückbehielt, denn eine ans Mark
gehende Erneuerung des Mittelschulsystems
ware damals wegen des Widerstandes der
Lehrerschaft und vieler maßgebender
Akademiker — vor allem aus dem Arztestand —



nicht durchfuhrbar gewesen. Man hat zwar
den uralten Streit, ob man Medizin auch
ohne Latein studieren könne, so entschieden

wie die meisten anderen Staaten der
Welt, aber man hielt z B. die Fiktion
aufrecht, ein Gebildeter müsse sich, um gebildet

zu sein, in Geografie, Chemie, Biologie,
Physik, usw auskennen, hingegen sei es
nicht erforderlich, daß er sich auch mit
Philosophie, Religion, Soziologie, Finanzwesen,

Astronomie, Musik, Psychologie,
Pädagogik usw oder mit Sprachen wie
Spanisch, Russisch, Chinesisch usw.
auseinandergesetzt habe. Das heißt: Der einmal
festgelegte Facherkanon ist unverändert
übernommen worden, und damit wird auch in

der Gegenwart ein bestimmtes Wissen als
bildender und wertvoller deklariert als jedes
andere, das vielleicht fur die Entwicklung
unserer Welt ebenso maßgebend ist.

Wirtschaft und Politik entdecken die Bildung
Wahrend sich nun aber bei uns die
Auseinandersetzungen über diese oder jene
Reform des Gymnasiums, über den Fächerkatalog,

den Umfang des Wissens usw.
fortziehen, hat weltweit eine gigantische
Diskussion über die Bildung eingesetzt, die
sich nur noch am Rande mit den angedeuteten

Losungen und Ideen befaßt, und die
in mancher Hinsicht auch das historisch
Gewordene außer acht laßt.
Einerseits hat die Wirtschaft vor etwa zwei
Jahrzehnten angefangen, die Bildung als
einen Faktor in ihre Zukunftsberechnungen
einzubeziehen. Fachleute der Ökonomie
kalkulierten, daß sich Bildung fur die Wirtschaft
bezahlt mache, daß sie sich mit etwa 11 %
uberdurchschnittlich hoch verzinse und daß
der Mangel an Wissenschaftern den
wirtschaftlichen Aufschwung eines Landes
lahmen müsse Diese Erkenntnis gab gerade
der Nationalökonomie kleiner Lander sehr
zu denken Deshalb wurde der Ruf laut.
Mehr Wissenschafter, mehr Ingenieure,
Chemiker, Mathematiker, Lehrer usw.1 Man
zeichnete Kurven und forderte den Staat
auf, in seinem ureigenen Interesse mehr
Akademiker zu «produzieren», und dabei
ließ man zunächst einmal völlig offen, in
welcher Weise diese Leute zu bilden seien
Anderseits wurde man auch in andern Kreisen

(z B. in der Politik) auf die Schule und
ihre Mangel aufmerksam. Man entdeckte

auf einmal die ungenügende Schulerzahl,
stellte zB einen Mangel an Madchenbil-
dung fest, aber auch einen Mangel an guten
Schulen Die Mißerfolge der Schule und des
Bildungssystems wurden öffentlich
angeprangert, und man prägte in Deutschland
den Begriff der «Bildungskatastrophe». In

der Schweiz machte der Buchtitel «Unsere
Gymnasien sind krank» Schlagzeilen.

Neue Theorien
All dies rief eine dritte Kraft auf den Plan'
Jüngere und altere Soziologen, Theologen.
Philosophen und auch Pädagogen fanden
sich unter dem Banner der einigenden Idee,
daß Bildung ein Menschenrecht sei und daß
sie daher mit allen Mitteln gefordert werden
müsse. Man warnte aber vor denjenigen
Kalkulatoren, die Bildung nur aus wirtschaftlichen

Gründen gefordert sehen mochten
und proklamierte mit Recht, es sei nicht
richtig, daß so und soviele Leute nur deshalb

studierten, weil die Wirtschaft Techniker

usw brauche. Und unter dem Einfluß
dieser dritten Kraft wurden neue Ansichten
und Einsichten über das Wesen der Bildung
vorgebracht
Wenn man sich auch gegen die rein
materialistischen Ziele der Bildungsokonomiker
wandte, wies man ebensosehr die idealistischen

Ansichten der klassischen humanistischen

Bildung zurück, warf ihr «elitäre
Tendenzen» vor, und man scheute sich nicht,
die bisherigen geheiligten Leitmotive der
humanistischen Bildungstheorie aufs
radikalste anzugreifen und ihnen Dünkelhaftigkeit,

Arroganz, Weltfremdheit usw vorzuwerfen.

Em Menschenrecht wird entdeckt
Nach den neuen Bildungstheorien besteht
Bildung nicht mehr darin, daß man sich in
einem bestimmten Wissen auskennt und
allenfalls versucht, aus den philosophischen
Werken der Antike ein Menschenbild abzuleiten

und auch nicht darin, die Zusammenhange

der Welt zu verstehen wie dies die
Maturitatsexperten verlangt hatten; sondern
Bildung besagt fur sie zunächst einmal ganz
einfach Entfaltung aller naturlichen Anlagen

Man betont, daß jeder Mensch ein
Anrecht darauf habe, seine Talente entfalten
zu können und daß es Pflicht des Staates
sei, diese Entfaltung zu ermöglichen We- 424



senilich erscheint uns daran die Erkenntnis,
daß nicht nur die Beschäftigung mit einem
bestimmten Fach bilde, sondern auch das
Einüben einer körperlichen Fähigkeit, die
Vervollkommnung künstlerischer Anlagen,
daß es nicht auf ein Wissensquantum
ankomme, sondern auf eine möglichst harmonische

Entwicklung aller geistigen,
charakterlichen und körperlichen Fähigkeiten, ja,
die neueren Bildungstheoretiker glauben,
daß uberall dort wertvolle Bildungsarbeit
geleistet werde, wo sinnvoll gehandelt wird,
also z B auch in den handwerklichen Berufen,

und die geläufige Unterscheidung der
Begriffe «Bildung» und «Ausbildung» wird
bekämpft. Ein nutzbringendes Wissen kann
ebenso bildend sein wie die rem abstrakte
Übung des Geistes

Nicht egoistischer Selbstgenuß
Diese Theorien werden freilich durch eine
Forderung ergänzt, die uns recht wesentlich
erscheinen muß. Man deklariert, daß das
Ziel der Bildung nicht einfach ein egoistischer

Genuß der eigenen vollentwickelten
Fähigkeiten sein dürfe, sondern daß die Bil¬

dung der Gemeinschaft zu dienen habe So
verlangt man denn von dem Menschen, der
sich weiterbildet. Einsicht in die Bedurfnisse
der menschlichen Gesellschaft wendet sich
gegen die «Fachidioten», die keine Beziehung

zu den Problemen der Gesamtheit
finden und postuliert den entfalteten kritischen
Menschen, der sich spater den andern
Menschen zur Verfugung stellt. Gleichzeitig
macht man bewußt, daß es uns nicht gelungen

sei, den Fortschritt zu bewältigen und
daß die Menschheit eine neue Theorie der
Bildungsziele brauche.
Es fallt auf, daß wir auch in diesen neuen
Gedanken über das Wesen und die Aufgabe
der Bildung trotz aller Kritik, die gegen das
Bisherge vorgetragen wird, die Ansicht wieder

finden, Bildung sei nicht nur
Wissensvermittlung, sondern sie müsse den
Menschen formen Ziel der neu verstandenen
Bildung sei es, einen verantwortungsbewußten,

auf die Gemeinschaft ausgerichteten
Menschen zu schaffen, der den ganzen

Reichtum seiner entfalteten Fähigkeiten
zum Wohle aller einsetze, damit wir die
neue Zeit zu bewältigen vermögen.

Die Sprache im Beruf des Erziehers.
Verantwortung und Auftrag

Raphaela Gasser

Ihrem neuen Buch «Der Tanz des Gehorsams»

legt Silja Walter Meditationen über
das Buch Hosea zugrunde Werner Weber
sagt dazu folgendes « Im Buch Hosea steht:
<lm Anfang, da der Herr zu Hosea redete,
sprach er zu ihm: Geh, nimm dir ein Dirnenweib

und erzeuge Dirnenkinder Denn zur
Dirne ist das Land geworden, hat den Herrn
verlassen Da ging er hin und heiratete Go-

mer, die Tochter Diblaims> Gomer, das
Weib des Propheten, bedeutet das untreue
Israel Da setzt Silja Walter ein Sie denkt
über das Geheimnis nach Die Erfahrungen
aus solchem Nachdenken ziehen Sprache
an. und die Sprache selber singend
nennend. bildverklarend und banal, bereit fur
die Forderung jeden Augenblicks, ganz wie

425 <es> sprechen will - die Sprache wird sinn¬

liches Zeichen fur die geistige Bewegung,
fur den <Tanz des Gehorsams».» ])

Sprache als sinnliches Zeichen fur geistige
Bewegung, das soll zunächst uberlegt werden.

Man konnte es auch anders ausdruk-
ken, bedeutungsschwerer noch Sprache
mehr als Zeichen, Sprache geradezu als
verleiblichte Geistesbewegung, so wie es
auch Silja Walters Meditationen geworden
sind. Denn Sprache ist nicht allein die
Äußerung eines lebendigen Wesens, etwa die
Mitteilung, sondern der notwendige
Ausdruck des Menschen. Der Mensch als geist-
leibliches Wesen ist darauf angewiesen,
allen seinen geistigen Akten einen «Leib» zu
verleihen, sie in den Lauten der Sprache zu
verleiblichen Der Leib des Menschen ist ja
keine bloße Zugabe zur Seele, sondern


	Absage an die "Bildung" von gestern? : Neue Ziele der Bildungspolitik

