
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 57 (1970)

Heft: 11: Didacta II

Artikel: Schulwissen : Beobachtungen an Lehrbüchern

Autor: Rumpf, Horst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-530510

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-530510
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schulwissen

Beobachtungen an Lehrbüchern
Horst RUMPF

Gegenstand nachfolgender Untersuchung sind Schulbuch-Texte — Bücher also, die zum
didaktischen Instrumentarium des Lehrers gehören und «programmierte» Texte enthalten,
mit denen die Schüler — mehr oder weniger vermittelt — täglich konfrontiert werden.
Die Analyse soll den Blick dafür schärfen, daß Schulbuch-Texte Vorentscheidungen
lernpsychologischer Art implizieren, daß hier pädagogische und didaktische Modellvorstellungen

im Spiel sind, die bisher kaum bewußt gemacht wurden und die, nach Meinung des
Autors, der dringenden Diskussion bedürften.

In der nachfolgenden Untersuchung bleibt die Frage ungelöst, ob es gute Grunde dafür
gibt, wissenschaftliches Wissen auf unanzweifelbare Weise weiterzugeben. Es geht auch
nicht darum zu klaren, ob gerade das Schulbuch-Wissen wegen seiner Definitheit besonders

einprägsam und die dem entsprechenden Schulalter angemessene Form des Wissens
ist, weil andere Formen entweder nicht verstanden werden oder sonst unpraktikabel sind.
Es soll auch nicht daran gezweifelt werden, daß Schulbuch-Autoren mit Meisterschaft die
Kunst beherrschen, Wissen deficit darzustellen und daß sie damit dem Wunsch des Lehrers
entgegenkommen, dem Schüler «solide» Lernmittel in die Hand zu geben.

Der Aufsatz, den wir hier in einer vom Verfasser autorisierten Kürzung wiedergeben, wurde
erstmals veröffentlicht in «Neue Sammlung», 1/1968.

Horst RUMPF bereitet gegenwärtig die Herausgabe eines Sammelbandes zum Thema
«Schulwissen» vor, der im Verlag Vandenhoeck und Rupprecht, Göttingen, erscheinen wird.

Darüber, wie Schulwissen beschaffen sein
sollte, gibt es vielerlei Überlegungen —
darüber, wie es tatsächlich beschaffen ist, fast
nur Vermutungen und zufällige Eindrücke.
Es scheint, daß die Frage nach dem tatsächlichen

Charakter des Schulwissens erheblich
zu kurz gekommen ist, Reflexionen über sein
Wesen herrschen bei uns vor. Eine Folge
dieser Vernachlässigung könnte in der
verbreiteten These liegen, wir würden in der
Welt von morgen nicht bestehen, wenn nicht
viel mehr Menschen über viel mehr Wissen
verfugten. Hier wird dem Wissen, das vor
allem unsere Schulen vermitteln sollen,
recht kritiklos und undifferenziert zugebilligt,

es bewirke sozusagen von selbst in den
Menschen die Erschlossenheit für eine auf
der Wissenschaft basierende Zivilisation.
Auch im Schulalltag gibt es eine bemerkenswert

undifferenzierte Hochschätzung des
«Wissens»; die scheinbar so unproblematische

lobende Lehrerfeststellung, ein
bestimmter Schuler «wisse» etwas, setzt
voraus, Wissen sei immer als positiv und wertvoll

anzusehen.
Was ist aber dasjenige, was «da» sein sollte

403 und von dessen «Da-Sein» durchweg Zen¬

suren abgeleitet werden? Niedergelegt und
greifbar ist es in den Schulbüchern, aus
denen die Schüler lernen sollen. Die Eigenart
dieses Schulwissens, auf dessen Vermittlung
ein großer Teil der Schulbemuhungen zielt,
verdient eine nähere Untersuchung. Die in
der pädagogischen Praxis verbreitete Naivität

gegenüber dem Schulwissen ist ebenso
schlecht begründet wie die Souveränität der
pädagogischen Theorie, die über Schulwissen

spekuliert, ohne es in seiner Faktizität
genau und sorgfaltig zur Kenntnis zu
nehmen. Wo ist eine Arbeit aus dem Umkreis
der theoretischen Didaktik oder der praktischen

Methodik, in der ein Autor sich die
Muhe gemacht hatte, auch nur eine Seite
eines der vielen Millionen Schulbücher zu
analysieren, aus denen Schüler lernen sollen

und auf die hin infolgedessen Lehrer
ihren Unterricht anlegen''
Um Triftiges über die tatsächliche Funktion des
Schulbuchs im Unterricht sagen zu können,
bedürfte es eingehender empirischer Untersuchungen.

Immerhin scheint die Vermutung nicht zu
gewagt, daß das vom Unterricht intendierte Wissen

sich normalerweise kaum qualitativ von dem
in Lehrbuchern niedergelegten Wissen
unterscheiden durfte



Die Gesichtspunkte, unter denen Schulbücher

im Alltag des Lehrers betrachtet zu
werden pflegen — Anschaulichkeit,
Lebendigkeit, Angepaßtheit an die Altersstufe der
Schüler, sachliche Korrektheit, Straffheit —,
sollen hier nicht dominieren, auch nicht die
Frage nach der politischen Tendenz in der
Darstellung. Vielmehr will diese Skizze dem
Grad und der Eigenart der Definitheit, d. h.

etwa der Endgültigkeit und Unüberholbar-
keit des in Schulbüchern niedergelegten
Wissens, nachspüren. Es geht dabei darum,
in welcher Weise Schulstoff präpariert und
stilisiert wird und mit welcher Verbindlichkeit

er festgelegt ist.
Zur Verdeutlichung zwei Sätze aus einer
Arbeit, die als Lehrbuch für Studenten gelten
kann: «In Wirklichkeit variiert das Verhalten
der Menschen außerordentlich. Aber trotz
dieser Unterschiede sind wir der Meinung,
daß sich die zwischen den Verhaltenselementen

bestehenden Beziehungen vielleicht
doch überall gleichbleiben.»1 Die Mitteilung,
die hier gegeben wird, bleibt in der Schwebe;

die Schwierigkeiten, die der These des
Autors entgegenstehen, werden beim
Namen genannt — so werden weder eine
gewisse Unsicherheit («vielleicht doch...»)
noch die Verwegenheit («trotz dieser
Unterschiede sind wir der Meinung ..»)
verschwiegen, die in der These stecken und
ohne die sie nach Ansicht des Autors wohl
mißverstanden werden könnte. Der Grad der
Definitheit wäre ohne die Stilelemente, die
Zweifel und Unsicherheit hinsichtlich des
Vorgebrachten wecken, höher — so wenn
etwa da stünde: «Trotz des Variierens von
menschlichem Verhalten bleiben die
zwischen den Verhaltenselementen bestehenden

Beziehungen überall gleich.»
Einen andern Grad der Definitheit demonstriert

folgender Satz aus GALILEIS «Dialog
über die Weltsysteme» — einem Werk, das
man auch als Lehrbuch bezeichnen könnte:
Nach der kritischen Charakterisierung einer
bestimmten These meint ein Gesprächsteilnehmer:

«Es müßten jedenfalls viele große
Vorzüge mit dieser Annahme verbunden
sein damit eine solche Absurdität (sie
war zuvor beschrieben) in meinen Augen
ausgeglichen und aufgewogen würde, und
sie mir glaublicher vorkäme als die
entgegengesetzte Ansicht.»2 So groß die Sicherheit

in der Ablehnung einer bestimmten

These ist, der Sprecher erklärt seine
Meinung nicht für sein letztes Wort; er nennt
die Bedingungen, unter denen die ihm so
absurd scheinende Vorstellung (es drehe
sich das Weltall um die Erde) doch akzeptabel

werden könnte. Die Revision der eigenen

Ansicht wird nicht ausgeschlossen, so
unwahrscheinlich sie dem Sprecher im
Moment auch vorkommt. Hätte er seine These
definit gefaßt, wäre so zu formulieren gewesen:

«Die beschriebene Absurdität widerlegt
die genannte Ansicht und macht sie
unannehmbar.» Diese Position wäre abgeschlossen,

endgültig, unantastbar — nicht
angefochten von irgendeinem Zweifel an ihrer
Berechtigung, überzeugt von ihrer Unüber-
holbarkeit, sie demonstrierte, was hier als
«definites Wissen» gelten soll.
Diese sehr flüchtigen Andeutungen wollten
nur den Blick für das schärfen, worauf bei
der Betrachtung von Schulbuch-Texten
geachtet werden soll. Wenn Praktiker und
Theoretiker darin übereinstimmen, daß
Schulwissen nicht genügsam in sich selbst
ruhen dürfe, sondern in irgendeiner Weise
über sich hinausweisen müsse auf ein
Umfassenderes, dann liegt die Betrachtung des
Schulbuch-Wissens unter dem Gesichtspunkt

der Definitheit und Offenheit nahe.

An verschiedenen Textproben aus Ge-
schichts-, Geographie-, Physik-, Literatur-
und Staatskundebüchern der Mittelschulstufe

zeigt RUMPF die definite Strukturierung

des «Schulbuch-Wissens» auf. — Wir
müssen uns hier auf zwei Beispiele
beschränken.

Alkibiades

«Alkibiades, ein Verführer des Volkes. Der
Abgott des Volkes von Athen war der junge Alkibiades.

Er, der Abkömmling eines alten
Adelsgeschlechtes und Neffe des Perikles, besaß all das,
was auf die Athener Eindruck machte: schöne
Gestalt und Reichtum, durchdringenden Geist, Witz
und überzeugende Beredsamkeit.»3

Die kursivgedruckten ersten Worte geben
eine Charakterisierung, in der ein Urteil
steckt — ein Urteil, das durch den Punkt
definitiv gemacht wird. Man braucht sich nur
vorzustellen, wie verunsichernd ein
Fragezeichen hinter dieser Anfangscharakterisierung

wirken würde, um wahrzunehmen, daß
Alkibiades hier zu Beginn des Abschnitts mit 404



der gleichen Endgültigkeit als Verfuhrer des
Volkes bezeichnet ist, mit der er zwei Zeilen
später als Neffe des Perikles vorgestellt wird.
Das Urteil wirkt in der Uberschrift als
Tatsachenaussage - und es deutet ja auch auf
Tatsachen, nur ist dieses Deuten im Begriff
«Verführer» durchmischt mit moralischer
Abwertung. Solche Sprachgebilde entwik-
keln einen hohen Grad von Definitheit; die
Amalgamierung von Urteilen und
Tatsachenfeststellungen leiht den Urteilen die Stabilität

der Fakten; sie gibt aber auch den Fakten

etwas von der Unantastbarkeit der Moral.

Ob Alkibiades das Volk von Athen
verführt hat, kann dem Leser nach diesem Auftakt

von vornherein nicht mehr zweifelhaft
sein - nur das Wie ist noch interessant; die
Grundtatsache und das diese Tatsache
einordnende Grundurteil liegen unverrückbar
fest und prägen sich ein.
Auch die folgenden Sätze scheuen das, was
dem Leser eine gewisse Unsicherheit bereiten

könnte; es steht nicht da, daß Alkibiades
«vieles» besessen habe, was auf «viele» oder
«die Mehrzahl» der Athener Eindruck machte

- diese Einschränkung schüfe etwas
Ungewißheit über das Verhalten der anderen
Athener und über nichtgenannte Eigenschaften:

wenn Alkibiades «all das» besaß, was
auf «die» Athener Eindruck machte, sind solche

möglichen und denkbaren Schatten
getilgt, die Antagonisten sind klar, eindeutig
und überschaubar charakterisiert.
«Durch kostspieligen Aufwand zog er die
Aufmerksamkeit der urteilslosen Menge auf sich In

Olympia ließ er sieben Rennwagen auf einmal
laufen und gewann den ersten und den zweiten
Preis zugleich. In seiner Vaterstadt ließ er auf
eigene Kosten Chore und prachtige Theatervorstellungen

auffuhren. Angeblich geschah das zum
Ruhm seines Volkes, in Wirklichkeit diente es
seinem unbändigen Ehrgeiz, mit dem er die erste
Stelle im Staate erstrebte »4

Auch hier ist die Information über Tatsachen
durchmischt von einer Bewertung dieser
Tatsachen. Es genügt offensichtlich nicht der
Bericht, Alkibiades habe die Aufmerksamkeit
der Menge auf sich gezogen; das abqualifizierte

Attribut «urteilslos» legt unzweideutig
fest, was von dieser Menge zu halten ist -
so wird ein höherer Grad von Definitheit
erreicht; der Autor nimmt dafür selbst den
Widerspruch in Kauf, in den er sich durch seine

405 Diktion verwickelt - wenn «die» Athener Ge¬

fallen an seinem «durchdringenden Geist»
etwa fanden, wie kann dann die «Menge»
als «urteilslos» bezeichnet werden? Hatte
diese Menge nicht ein sehr treffendes Urteil,
wenn die zuvor genannten Charakterisierungen

stimmen?
Auch über das, was von des Alkibiades
beschriebenen Aktivitäten zu halten ist, bleibt
kein Zweifel. Klipp und klar wird dem Leser
mit den Tatsachen deren verbindliche
Einschätzung mitgeteilt. Stünde im Text eine
Relativierung etwa der Art, daß seine Gegner

in seinen Taten nichts als unbändigen
Ehrgeiz gesehen hätten, dann wurde im Leser

der Stachel der Frage bleiben, ob diese
Gegner ihrem Feind wohl ganz gerecht hatten

werden können und wollen. Der
Kommentar des Lehrbuch-Textes verliert keinen
Augenblick den festen Boden unter den
Fußen: er verfügt über definitive und von
keinem Zweifel befallene Auskünfte über das
Angebliche und das, was «in Wirklichkeit»
vorging. So ist jede Anzweiflungsmoglichkeit
unterbunden, zumal hier offensichtlich auch
noch eine die Eindeutigkeit verstärkende
Kontrastwirkung mitspielt; wenige Seiten
vorher stand der Satz: «Perikles lebte nur
für seine Vaterstadt Athen».5 Der ehrgeizige
Verfuhrer auf der einen Seite, die urteilslose
Menge auf der anderen Seite - so sind die
Akteure der kommenden Ereignisse
vorgestellt; was man zu erwarten hat, liegt
schon fest, der Verführer des Volkes wird
tun, was seiner Benennung gerecht wird:

«Das Unternehmen gegen Sizilien Alkibiades
trieb die Athener wieder in den Krieg. Nach wenig

erfolgreichen Jahren beredete er das Volk,
den Städten Segesta und Leontini auf Sizilien
gegen das reiche Syrakus Hilfe zu leisten. Er selbst
wollte die Flotte dorthin fuhren.»6

Beachtlich, daß der allgemeine Satz -
«Alkibiades trieb ...» - nicht als resümierende
Deutung nach der Darstellung einiger
Tatsachen auftaucht, etwa mit der vorsichtigen
Wendung eingeleitet «so läßt sich das Urteil
wagen, daß Alkibiades die Athener wieder in
den Krieg getrieben hat». Vielmehr steht die
allgemeine Charakterisierung am Beginn des
Abschnitts, sie gibt das Maß für die folgenden

Informationen, die nur noch in das
festgelegte Koordinatensystem eingetragen zu
werden brauchen. Wer der aktive und wer
der passive Teil ist, steht von vornherein



fest - der Terminus «treiben» spricht hier
gleich zu Beginn das letzte Wort. Ein Zweifel,

daß Aktiv und Passiv vielleicht nicht ganz
so reinlich zu unterscheiden sein könnten,
kann bei dieser Stilisierung genausowenig
aufkommen wie anläßlich der zuvor
praktizierten Entgegensetzung dessen, was
«angeblich», und dessen, was «in Wirklichkeit»
der Fall war.

«Die Flotte war gerade in Sizilien gelandet (415 v.

Chr), als Alkibiades nach Athen zurückgerufen
wurde Dort hatten seine Gegner ihn und seine
Freunde verklagt, an den heimischen Gottern
gefrevelt zu haben Da tat Alkibiades einen unglaublichen

Schritt- er floh nach Sparta Aus Rache
schmiedete er Plane, die den Untergang Athens
herbeiführen sollten.»7

Hätte das schon zuvor mit festen Strichen
gezeichnete Bild noch einer Abrundung
bedurft - hier wird sie gegeben: der Volksführer

ist gleichzeitig der Volksverräter. Der als
«unglaublich» mit deutlicher Entrüstung
bewertete Schritt kann dem Leser der
vorangehenden Sätze nur als bestätigendes
Tüpfelchen auf dem i vorkommen. Das erstaunliche

Ereignis gibt nicht Anlaß, einigen Zweifel

an zuvor vermittelten Festigkeiten
wachzurufen - etwa daran, ob das Volk denn so
einheitlich, urteilslos und passiv dem
Alkibiades zugefallen war -, sondern dient zur
Verstärkung der schon fixierten Urteile. So
konstruiertes Wissen laßt sich nicht erschüttern

- wohl auch deshalb, weil solche
Erschütterung als Mangel an Zuverlässigkeit
ausgelegt werden könnte. Bewußt oder
unbewußt wird alles verhüllt, wodurch die
Fragwürdigkeit der hier vorgenommenen
Tatsachenbewertungen ans Licht kommen
konnte. Denn legen die genannten Tatsachen
nicht mit mindestens gleicher Dringlichkeit
die Deutung nahe, daß Alkibiades einen sehr
vernünftigen und konsequenten Schritt tat,
als er nach Sparta ging - und daß, wenn
schon von Unglaublichem die Rede sein soll,
die Aklage und Heimberufung des Alkibiades
durch die Volksversammlung so zu
kennzeichnen ware*'' Aber solch zweifelndes Hin-
und Herbewegen von Sachverhalten widerstrebt

der Tendenz zur Definitheit. So wird
nicht berichtet, mit welchem Nachdruck sich
Alkibiades vor der Abfahrt um die Klärung
der gegen ihn erhobenen Vorwurfe bemühte:
«Er beschwor sie, nicht in seiner Abwesen¬

heit Verleumdungen anzuhören, lieber ihn
gleich hinzurichten, wenn er schuldig sei,
und es sei weiser, einen so schwer verklagten

Mann nicht vor der Untersuchung an der
Spitze eines solchen Heeres abzusenden»
(THUKYDIDES)8. Solche Hinweise und der
Verzicht auf eine unzweideutige Verurteilung
des Alkibiades würden die offensichtlich
angestrebte Solidität des Lehrtextes gefährden.
Den Leser könnte ein Schwindel ankommen
- ein Schwindel über die dadurch undurchsichtig

werdenden Zusammenhänge und
Ursachen wie auch über die brüchige Basis
jeden Urteils über das Verhalten des
Alkibiades. Der zitierte Text bemüht sich, wie es
im Vorwort des Lehrbuches heißt, um die
«soliden Grundlagen», auf denen dann der
Unterricht der Oberstufe «aufbauen kann»**.
Solides Wissen, das scheint hier impliziert,
ist definitives Wissen; es ist nicht durchsetzt

von Zweifeln an sich selbst und seiner
Endgültigkeit - es ist im Gegenteil seiner
selbst und seiner Urteile sicher. So findet
sich am Ende eines größeren Abschnitts in
dem betrachteten Schulbuch unter der
Überschrift «Wir merken uns» als Zusammenfassung:

«...Der Hochverrat des Alkibiades
führte das Eingreifen der Perser herbei und
machte der Freiheit der kleinasiatischen

* THUKYDIDES laßt Alkibiades über seine
Beziehungen zu Athen in Sparta folgendes sagen:
«Meine Liebe zum Vaterland erstreckt sich nicht
auf seine ungerechte Verfolgung gegen mich,
sondern nur so weit ich ungefährdet dort Bürger,

d h politisch wirksam sein konnte Die
wahre Liebe zum Vaterland besteht nicht darin,
daß jemand, wenn er es ungerechterweise meiden

muß, nichts dagegen unternimmt, sondern
daß seine Sehnsucht ihm keine Ruhe laßt und er
jedes Mittel versucht, es wiederzugewinnen.»
(THUKYDIDES VI, 92, zit nach O KAMPE Die
attische Polis Kletts Quellenhefte, S 37)

"WEIRICH, a a o., Seite V Daß dort auch
angekündigt wird, es gehe dem Buch um «schlichte
Darstellung des historischen Stoffs», und man
wolle «dem Schüler ein störendes Pathos
ersparen und keine Wertungen aufzwingen»,
verdient Beachtung und bezeugt, wie unentwickelt
die Reflexion auf Stil und Stoff des Schulbuchs
noch ist Die Diktion einer unkritisch
weitergereichten Kunstlehre ist spurbar; Meinungen,
Eindrucke und Erfahrungsregeln werden nicht
theoretisch analysiert und am tatsachlichen
Lehrbuchtext überprüft 406



Griechen ein Ende»9. So klar das Wissen
über Schein und Wirklichkeit sowie über
aktive und passive Größen verfügte, so definitiv

gibt es Bescheid über Ursache und
Wirkung.

(Die schwierige und wichtige Frage, wie das
Verhältnis von Vereinfachung zu Verfälschung zu
denken ist, kann hier nicht erörtert werden, so
brennend das Problem hinsichtlich des Schulwissens

auch ist Die seitherige Debatte über das
«'Orientierungswissen» umging diese heikle Frage,
die in vielen Methodiken und auch in Lehrplanen
proklamierte Forderung von «solidem Grundwissen»

und von den unabdingbaren «Wissensgrundlagen»

schafft die Frage nicht aus der Welt, was
denn solches Wissen von simplifizierendem
Scheinwissen unterscheidet.)

Die Darstellung des Alkibiades in einem
anderen Lehrbuch der Geschichte hilft
vielleicht weiter zur Klärung von Definitheit und
Offenheit bei Schulbuch-Wissen von
Geschichte:

«Alkibiades war der Neffe des Perikles, ein junger

Mann, kühn und schlau nach Art des Themi-
stokles, und besaß alle Gaben, um dereinst als
Staatsmann und Feldherr seiner Vaterstadt zu
dienen ,Sein Charakter zeigte einen machtigen
Hang zum Guten wie zum Bosen' (PLUTARCH).
Alkibiades geriet in schlechte Gesellschaft. Der
eitle junge Mann dachte immer nur an sich, nicht
an die Not der Heimat. Aber gerade sein
leichtsinniges Leben, seine Verschwendungssucht und
Redegewandtheit gefielen der staunenden
Menge.»10

Vieles scheint in diesem Text nicht definit zu
sein, offen fur verschiedene Vorstellungen
und Deutungen: Was ist vorzustellen unter
der Charakterisierung «kühn und schlau
nach der Art des Themistokles»? Was sind
«alle Gaben»? Was genau ist unter «schlechter

Gesellschaft» und «leichtsinnigem
Leben» zu denken? Der Leser wird nicht
festgelegt. Es wäre nun zwischen verschiedenen

Arten nichtdefiniten Wissens zu
unterscheiden. Hier werden jedenfalls keine
unzweideutigen Informationen gegeben, die
ihrerseits offene Stellen haben - Stellen also,
die nach Ergänzung oder Interpretation
verlangen. Durch den Mangel an konkreten
Informationen wird der Text vage. Das moralische

Beurteilungsschema hingegen, das an-
407 gelegt wird, läßt hinsichtlich des Alkibiades

keine Offenheiten und Zweifel: eitel war er
und dachte immer nur an sich, nachdem
«schlechte Gesellschaft» seine ambivalente
Anlage ins Negative ausgeprägt hatte. Das
Mißverhältnis zwischen moralisch
diskreditierenden Kennzeichnungen und Informationen

über den tatsächlichen Lebensgang des
so Verurteilten ist bemerkenswert: die
moralischen Muster - schlechte Gesellschaft,
Selbstsucht, Leichtsinn - sind nicht auf
konkrete Gegebenheiten gestützt und an ihnen
bis zu einem gewissen Grad überprüfbar,
das Urteil hat sich hier weitgehend an die
Stelle des zu Beurteilenden gesetzt und es
fast verdrängt. In dieser Beurteilung gibt es
nichts Zweifelhaftes, Indefinites. Dadurch hat
der Leser des Textes nicht die Möglichkeit,
sich zu dem Text kritisch zu verhalten - die
Informationen sind hier eigentlich nicht mehr
mit Wertungen durchmischt, sondern von
ihnen fast ganz verdrängt. Gegen diese
Wertungen gibt es keine Einspruchsmöglichkeit.
Informationsarmut gekoppelt mit forcierten
moralischen Urteilen ergeben offensichtlich
eine eigene Art von Definitheit.

«Der Feldzug nach Sizilien. Alkibiades uberredete
das törichte Volk, auf neue Eroberungen
auszugehen, ,denn er wollte Feldherr sein und hoffte,
Sizilien und Karthago einzunehmen und Vermögen

und Ruhm zu erwerben' (THUKYDIDES).»11

Ahnlich wie in den Texten des zuvor betrachteten

Lehrbuchs wird auch hier der aktive
Alkibiades dem passiven Volk gegenübergestellt,

wobei jetzt das Volk als «töricht»
gekennzeichnet ist. Ohne die Frage zu ventilieren,

ob sich eine so geraffte Darstellung und
Beurteilung von der Sache her vertreten läßt,
ob hier Vereinfachung in Verfälschung übergeht,

läßt sich sagen, daß die komplizierten
Tatbestände auf einen einfachen Nenner
gebracht sind; ein THUKYDIDES-Zitat wird
nicht etwa angefugt, die Stabiiitat des
Tatbestandes zu erschüttern; es dient zur Erhärtung

des schon zuvor Geäußerten - auch
THUKYDIDES bezeugt die Eigensucht des
Alkibiades. So ist die Genese des Sizilienplans

eindeutig gemacht und entproblemati-
siert: ein Selbstsüchtiger und Machtgieriger
überredet eine törichte Menge. Dieses
Denkmodell erscheint nicht als ein möglicher
Versuch, sich einen Vers auf eine sehr undurchsichtige

und komplizierte Ereignisfolge mit
vielen bekannten und wohl noch mehr unbe-



kannten Ursachen zu machen, sondern es
erscheint hier als bare Wirklichkeit, die
hinzunehmen - und aus dem Lehrbuch zu
lernen ist. Sie ist dadurch immun gegen jeden
Zweifel, sie verschweigt ihre eigene
Fragwürdigkeit. Das wird noch deutlicher in dem
folgenden Abschnitt über des Alkibiades
Wendung zu Sparta:

«Eine Flotte von über 200 Schiffen begann mit der
Belagerung von Syrakus. Doch bald wurde
Alkibiades in die Heimat zurückberufen; denn er war
wegen Gotteslästerung angeklagt worden. Aber er
fuhr nicht nach Athen, sondern nach Sparta. Auf
die bloße Beschuldigung hin wurde er zum
Landesverrater. Als er vernahm, daß ihn die Heimatstadt

inzwischen zum Tode verurteilt hatte, sprach
er voll Rachsucht: ,lch will ihnen zeigen, daß ich
noch lebei'»12

Im Dienst der eindeutigen Verteilung der
Schuld wird auch hier wie schon in dem
anderen Lehrbuch mit zweierlei Maß gemessen:

die Volksversammlung in Athen wird
nicht kritisiert, sie hat Alkibiades
zurückberufen, weil er angeklagt war; die Diktion
des Berichts legt nahe, daß hier ernsthafte
Leute eine ernsthafte Angelegenheit nach
bestem Gewissen durchführten. «Zurückberufen»

wurde Alkibiades, kein Zweifel - so
denkt der auf das Lehrbuch angewiesene
Leser diese Rückberufung war eine
seriöse Angelegenheit. Ganz anders dagegen
die Reaktion des Alkibiades: sie steht auch
hier hinter dem Vorzeichen der Entrüstung
und der Unglaublichkeit; sie wird nicht als
zwar gewagte und verwegene, aber doch
immerhin verständliche und auch vernünftige
Handlungsweise geschildert, als die sie mit
demselben Recht aufgefaßt werden könnte.
Die bloße Beschuldigung auf der einen, der
tatsächliche Landesverrat auf der anderen
Seite - hier scheint es keine Unsicherheit
über die Lagerung von Verantwortung und
Schuld geben zu können. Die unstreitig spürbare

Tendenz zur Empfehlung einer
staatsfrommen Haltung und zur Erzeugung von
Abscheu gegenüber dem Landesverrat sowie
die Neigung zum Personalisieren komplexer
historischer Zusammenhänge* wirken hier

* Über personalisierende Tendenzen hinsichtlich
der jüngsten Vergangenheit findet sich eine
instruktive Analyse von einigem Tatsachenmaterial

in: L. v. FRIEDEBURG / P HÜBNER. Das
Geschichtsbild der Jugend. München 1964.

mit dazu, daß das vermittelte Wissen ohne
Widerhaken bleibt, an denen kritisches
Nachdenken ansetzen könnte, um seine Un-
überholbarkeit in Frage zu stellen. Nicht ein
Satz aus der Selbstrechtfertigung des
Alkibiades bei THUKYDIDES*, durch die die
Souveränität der Verurteilung angefochten worden

wäre; statt dessen ein Zitat, das nur als
Demonstrationsmaterial der «Rachsucht»
dient. Stünde da etwa nur «... sprach er
erbost», so könnte der Leser immerhin darüber
nachdenklich werden, ob denn das, was ihn
erboste, nicht hinlänglichen Anlaß zu dieser
Reaktion bot. «Rachsucht» hingegen stimmt
entrüstet und bricht den Stab über den, der
ihr verfällt. - Alkibiades läßt sich von einer
Sucht hinreißen, dadurch ist auch diese
Stelle, an der Zweifel über die Verteilung
von Licht und Schatten in der Geschichte
des Alkibiades hätten aufkommen können,
bereinigt und passend in die Gesamtkonzeption

eingefügt: ein Selbstsüchtiger, ein
Leichtsinniger, ein Machtgieriger wird zum
Landesverräter. Der Satz «Auf die bloße
Beschuldigung hin wurde er zum Landesverräter»

ist wieder ein Beispiel dafür, wie eindeutige

Wertungen durch die Amalgamierung
mit Informationen die Solidität und
Unangreifbarkeit von Tatsachenaussagen gewinnen.

Es ließe sich folgender Text denken,
in dem die Relativität der Positionen deutlich
würde, von denen aus geurteilt wird:

«Nach Ansicht seiner Gegner in Athen wurde er
auf die bloße Beschuldigung hin zum Landesverräter;

Alkibiades dagegen, der sich schon vor der
Abfahrt nach Sizilien um eine gerichtliche Klärung
der gegen ihn erhobenen Vorwürfe bemüht hatte,
sah sich von Athen verraten.»

Die Ansicht der einen Seite wird als die
Wahrheit der Sache dargestellt. Es wird nicht

* VI, 92, vgl. Anm. 8. In diesem Zusammenhang
mag es erwähnenswert sein, daß von den dem
Peleponnesischen Krieg gewidmeten Seiten in
beiden betrachteten Lehrbüchern mindestens
ein Drittel — im erstgenannten Lehrbuch sogar
mehr — Bildern reserviert ist. Eine Tendenz,
Lehrbüchern der Geschichte auch etwas vom
Charakter von Bildbänden zu geben, ist
unverkennbar. Die Funktion dieser Bilder bedürfte
einer eingehenden Untersuchung daraufhin, ob
sie etwa den definiten Charakter des Lehrbuch-
Textes verstärken oder auflockern. 408



erfahrbar, daß es Spannungen zwischen
verschiedenen Meinungen und Diastasen
zwischen Ansichten und Tatsachen geben kann,
daß es sie im Umkreis der Geschichte geben
muß.
In dem rotumrandeten Merktext des zuletzt
besprochenen Buches steht über Alkibiades:

«In dem bedenkenlosen und schlauen Alkibiades
kundigte sich eine neue Zeit an: Eitle und
machtgierige Volksverfuhrer gelangen zur Herrschaft
und wollen sich nicht mehr der Gemeinschaft
unterordnen Kurzsichtige Volksmassen jubeln ihnen
zu »'3

Die moralischen Wertungen haben hier die
komplexe Welt der Tatsachen völlig
verdrangt; das Tugendsystem, auf dem diese
Wertungen basieren, wird deutlich-
Unterordnung unter die Gemeinschaft
beansprucht einen hohen Rang, wo diese
Unterordnung nicht mehr statthat, scheinen die
Fuhrer zu «eitlen und machtgierigen Volks-
verfuhrern», die Geführten zu «kurzsichtigen
Volksmassen» zu werden. Nicht die Eigenart
und die pädagogischen Hintergründe dieser
Wertung können hier erörtert werden, so
lohnend eine Untersuchung unserer
Geschichtsbücher in dieser Richtung auch
ware, nur der hohe Grad von Unantastbarkeit,

den das Urteil über Alkibiades durch
die moralische Verurteilung, die Einordnung
in eine Mehrzahl ahnlicher Großen und die
Diagnostizierung als Symptom einer «neuen
Zeit» gewinnt, soll hier erwogen werden.
kein Schatten eines Zweifels, keine Spur von
Unsicherheit können bleiben, wenn der
Merkstoff von so souveränen Positionen aus
dargelegt wird.*
In einem Lehrbuch fur die gymnasiale Oberstufe

wird dieselbe Materie mit folgenden
Sätzen abgehandelt
«Erst das Auftreten des gefahrlich-genialen
Alkibiades entfachte die Eroberungsgier des attischen

* «So lang die Welt steht, war noch keine Autorität

willens, sich zum Gegenstand der Kritik
nehmen zu lassen, und gar die Moral kritisieren,
die Moral als Problem, als problematisch nehmen

wie? war das nicht — ist das nicht —
unmoralisch? Es gelingt ihr, oft mit einem
einzigen Blicke, den kritischen Willen zu
lahmen » (Vorrede zur «Morgenrote», NIETZSCHE

Werke in drei Banden, Bd 1 München
409 1954, S 1012)

Demos aufs neue Sizilien sollte nach seinem Plan
erobert und die Herrschaft Athens auf den Westen
ausgedehnt werden Aber das sizilische Unternehmen

scheiterte, denn Alkibiades war im Augenblick,

da er es mit anderen durchfuhren sollte,
nach Sparta geflohen, um sich einer Anklage wegen

Religionsfrevels zu entziehen Alle uberlieferten

Bindungen verloren ihren Wert Sparta
scheute sich nicht, Ratschlage des Verraters
entgegenzunehmen und von den Persern Hilfe zu
erbitten »14

Deutlich, daß hier, wie in der Theorie des
Oberstufen-Geschichtsunterrichtsüberhaupt,
Faktenkenntnisse vorausgesetzt werden.
Von höherer Warte aus soll die Materie
dargestellt werden. Aber weil die konkreten Fakten

hier gar nicht mehr auftauchen, kann
kein Zweifel mehr von den Fakten aus gegen
die uberschauende Darstellung und Deutung
angemeldet oder begründet werden Daß
Alkibiades die Eroberungsgier des Volkes
entfachte, ist gewiß richtig zu verstehen - wenn
man hinzudenkt, daß auch die Gesandtschaft
der Städte Segeste und Leontmi hierbei
mitwirkte; daß Alkibiades «im Augenblick», als
er das Sizilien-Unternehmen durchfuhren
sollte, floh, kann auch richtig verstanden
werden - wenn man den «Augenblick» und
das «sollen» nicht zu wortlich nimmt; dann
nämlich wäre der Satz falsch: in diesem
konkreten Augenblick wollte nämlich (noch in
Athen) Alkibiades mit Nachdruck den Prozeß

gegen sich herbeiführen, er dachte nicht
an Flucht nach Sparta. Aber diese Verkür^
zung aus erheblicher Distanz steht auch im
Oberstufenband im Dienst der Abwertung
des Alkibiades als eines Verraters Der Wertung

wie dem Uberblick ist der Leser ausgeliefert,

er sieht keine Stelle, an der der
Autor dem Leser das Abwägen verschiedener

Deutungen und das Aushalten gewisser
Unsicherheiten zumutete. Die Entkonkreti-
sierung immunisiert den Text gegen den
Einspruch und den Zweifel von den komplizierten,

undurchsichtigen, mehrdeutigen
Tatsachen aus. Damit ist nichts gegen die
Vertretbarkeit und die Qualität der hier
niedergelegten Darstellung gesagt - es ging nur
um die Grunde, die auch diesem Oberstufentext

einen hohen Grad von Definitheit geben.
So unbestreitbar dieser Text höhere Ansprüche

als die Texte der Mittelstufenbucher
stellt, so deutlich ist doch auch, daß dem
Leser nicht abverlangt wird, Offenheiten,



Mehrdeutigkeiten, Unsicherheiten auszuhalten

und kritisch gegeneinander abzuwägen.
Der Leser nimmt auch hier Stabilitäten zur
Kenntnis, er erfährt, wie es sich verhält -
denn der Autor weiß Bescheid, seine
Darstellung zieht den Leser nicht in den Prozeß
hinein, in dem Deutungen gewagt, verworfen,
korrigiert und gegeneinander ausbalanciert
werden, durch welchen Prozeß die Differenz
zwischen Tatsachen und Deutungen erfahrbar

würde.
In einem anderen Oberstufenbuch heißt es
über Alkibiades:
«Der hochbegabte, von schrankenlosem Ehrgeiz
erfüllte junge Mann ordnete nach sophistischen
Grundsätzen seiner eigenen Machtstellung alles
andere unter.»15

In der Neuen Propyläen-Weltgeschichte
schreibt Alfred HEUSS:
«Bei Sokrates ging er aus und ein, war auch auf
zwei Feldzügen sein Zeltgenosse und mußte als
sein Jünger gelten. Sein Charakter verriet
allerdings wenig von der Besonnenheit des Meisters.
Eher hätte man in ihm einen gelehrigen Schüler
der Sophisten vermuten können. Daß der Starke
sich selbst die Normen setzt, war ihm nicht
theoretische Überzeugung, sondern praktische
Lebensweisheit.»16

Der zuletzt zitierte Text mutet dem Leser zu,
die Undurchsichtigkeit des Verhältnisses von
Alkibiades zu Sokrates und den Sophisten
auszuhalten: Nach Sokrates, mit dem er
bekannt war, richtet er sich kaum - eher nach
den Sophisten; aber seine tatsächlichen
Beziehungen zu ihnen bleiben ungeklärt («eher
hätte man ...»). Der Text läßt das, worüber
er informiert, in der Schwebe; der Leser
kommt nicht in Gefahr, sich die Geschichte
als eine Fülle wohlbekannter und vollkommen

durchschauter Gegebenheiten
vorzustellen, die in Geschichtsbüchern magaziniert

sind. «Allerdings wenig», «eher», «mußte
gelten», solche Wendungen und der
Konjunktiv sind sprachliche Mittel, in denen sich
die Unsicherheit artikuliert, die der Autor
den Lesern nicht ersparen will. Sie sollen
sich offenbar nicht in der Illusion wiegen, wir
sähen hinsichtlich des Alkibiades klar, wir
wüßten, woran wir mit ihm sind.
Anders der Schulbuch-Text: die Attribute
sind unzweideutig; Alkibiades handelt «nach
sophistischen Grundsätzen»; hieran ist nichts
problematisch - das Schulbuch bietet definite

und zu lernende Tatbestände.

Landwirtschaft der Sowjetunion
Das Geographiebuch, aus dem nun ein
Abschnitt betrachtet werden soll, ist für
Abschlußklassen von Mittel- und Realschulen
gedacht; ein mit «Die Kollektivierung der
Landwirtschaft» überschriebener Abschnitt
endet mit den folgenden Passagen:
«Noch unmittelbarer als die Kollektivguter werden

die rund 5000 Staatsgüter — Sowchosen —
vom Staat gelenkt. Sie dienen in der Hauptsache
Spezialkulturen. So gibt es neben ,reinen'
Weizenfabriken Zuckerrüben-, Baumwoll-, aber auch
Fleisch-, Milch- und Wollsowchosen. Die
Sowchosen sollen außerdem Saatgut anbauen und
neue Züchtungen erproben. Sie sind mit Traktoren

und anderen technischen Großgeraten
bevorzugt ausgestattet. Ihre Angehörigen werden
als Landarbeiter nach Tarif entlohnt.»17

Ein erster Eindruck, den dieser Text hinterläßt:

man kann nichts gegen das
Vorgebrachte sagen, man muß es zur Kenntnis
nehmen. Sechs Hauptsätze aneinandergereiht,

voll mit Informationen über Tatsachen;
die einzige Abwechslung in den sonst nur
indikativisch feststellenden Prädikaten liegt
in dem «sollen» bei der Beschreibung der
Aufgaben der Sowchosen; aber auch dieser
Satz veränderte nicht seinen Sinn, wenn er
hieße: «Die Sowchosen bauen außerdem
Saatgut an und erproben ...» Die Solidität
des Textes ist groß, die monoton Hauptsätze
reihende Syntax läßt die Fakten auf sich
beruhen; sie geraten sprachlich und gedanklich

in keine Beziehungen, durch die sie
vielleicht etwas von ihrer Massivität verlören.

Auch dadurch, daß hier ständig im Plural

geschrieben wird, kommt der Leser gar
nicht auf den Gedanken, er könnte über
etwas an «den» Sowchosen auch nicht
hinreichend informiert worden sein, es könne
etwa schwerwiegende Unterschiede geben;
kein Zweifel an der Vorläufigkeit der
Informationen wird geweckt, auch keine Neugier
auf differenzierende Details: hier wird Lernstoff

dargestellt; er ist so verfaßt, daß der
Leser ihn sich einprägen, nicht aber
darüber nachdenken soll. Die Definitheit der
Fakten scheint die Definitheit des dargebotenen

Schulwissens zu bedingen. Es folgt im
Text eine Beurteilung:
«Die landwirtschaftlichen Großbetriebe der
Sowjetunion haben trotz aller Druck- und Lockmittel

und eines riesigen Verwaltungsapparats die
in sie gesetzten Hoffnungen bisher nicht erfüllt.
Der Augenschein zeigt, daß in der Sowjetunion 410



vor allem das Angebot von Fleisch und Fett, von
Gemüse, Obst, Milch, Butter und Eiern den
Bedarf der Bevölkerung nicht befriedigt.
Nirgendwo ist in den Industriestaaten der Erde
die Produktion je Flache wie auch je Arbeitskraft
so niedrig wie in der Sowjetunion.»18

Dieser Text hebt sich weder im Druck noch
in der Diktion von dem zuvor zitierten
Informationsabschnitt ab. Eine beigefügte
Statistik über Hektarerträge in der Sowjetunion
und in der Bundesrepublik soll nicht etwa
dazu dienen, die gefällten Urteile bezweifelbar

zu machen; ähnlich den Quellenzitaten
in Geschichtsbüchern fungiert sie nur als
Demonstrationsmaterial für das im Text
Festgestellte.
Tatsachendarstellung und Wertung sind hier
voneinander abgehoben. Die Beurteilung der
Erfolge oder Mißerfolge der sowjetrussischen

Landwirtschaft ist ihrerseits der
Beurteilung entzogen; der «Augenschein» und
die Statistik sind als Zeugen benannt — daß
beide Zeugen auch anders aussagen können,

kommt dem Leser nicht in den Sinn, so
definitiv fällt das Verdikt aus. Dem Leser
wird nicht der Zweifel darüber nahegelegt,
ob es denn der Sache angemessen und fair
sei, einfach Hektarerträge der Sowjetunion
mit denen der Bundesrepublik zu vergleichen,

was in der Statistik geschieht; ob die
Produktionen je Fläche Rückschlüsse auf
tatsächliche Leistungen zulassen; ob nicht
eine Gegenüberstellung der Rapidität von
Entwicklungen die Sowjetunion besser
wegkommen ließe; woran es denn im einzelnen
liegen könnte, wenn Hoffnungen nicht
erfüllt wurden; ob die Hoffnungen (wessen
Hoffnungen?) realistisch und begründet waren.

Alle diese möglichen Einbruchstellen
von Zweifel und Unsicherheit sind umgangen

und überspielt durch die Souveränität
eines Urteils, das auch keine Teilerfolge
gelten läßt. Schüler und Lehrer, so dachte
wohl der Autor, wollen und sollen wissen,
woran sie sind; infolgedessen wird ihnen
«solides» Wissen über Tatsachen und über
Erfolge oder Mißerfolge vermittelt — nicht
aber Material, von dem aus dieses Wissen
fragwürdig, ergänzungsbedürftig, vorläufig
erscheinen könnte. Der Leser ist diesen
Urteilen ebenso ausgeliefert wie den zuvor
referierten Tatsachen; er ist außerstande, vom
Text aus etwas anderes zu tun als sie hinzu-

411 nehmen; er soll sie sich einprägen, darüber

nachzudenken bieten sie keine Handhabe
und keine Ansatzpunkte.
Würde einmal die Theorie des «Schulstoffs»
geschrieben, hier fanden sich Fragestellungen

zur theoretischen Analyse, die vielleicht
tiefer drängen als das Registrieren verschiedener

Grade von Anschaulichkeit und
Lebendigkeit. In diesem Lehrbuchausschnitt
fällt auf, daß Relativität und Beschränktheit
der Perspektive nicht als solche bewußt
gemacht werden — kein Hinweis, daß unter
anderen Fragestellungen auch andere
Urteile möglich wären, die das erste Urteil in
seiner Definitivität erschüttern könnten; erst
recht natürlich keine Freude daran, Urteile
zu wagen und danach wieder nach Kräften
durch andere Materialien in Frage stellen zu
lassen. Das Leitbild der Solidität von
Schulwissen scheint den Autoren solche Offenheiten

im Text zu untersagen; denn, so scheint
es, lernen kann man nur solides Wissen.

Zusammenfassung und weitere
Fragestellungen zum Thema

Unbestritten ist, daß eine Hauptaufgabe der
Schule in der Vermittlung von Wissen liegt.
Über mögliche und tatsächliche Arten der
Vermittlung wird in der methodischen
Literatur berichtet und reflektiert; über die
Prinzipien, nach denen Schulwissen aus dem
Meer des Wißbaren ausgewählt werden
kann oder soll, sucht die Didaktik und die
Curriculumforschung Klarheit zu gewinnen.
Daneben spekuliert die pädagogische Theorie

auf das Wesen des Schulwissens, um es
von anderen Wissensformen abzuheben und
Normen zu finden, an denen es zu messen
wäre. Beachtlich und erstaunlich, daß diese
vielfältigen Bemühungen die Struktur und
die Eigenart des tatsächlich in den Schulen
angebotenen und zum Lernen vorgestellten
Wissens, wie es in Schulbüchern leicht
zugänglich vorliegt, kaum irgendeiner
Aufmerksamkeit gewürdigt haben — ganz als
ob das Wissen von selbst «quasisakramental»

(J. DOLCH) den Geist erweckte, den
Menschen zum Leben oder zum Studium
befähigte, wenn es nur richtig vermittelt und
ausgewählt sei.
Das als selbstverständlich und keiner
Untersuchung bedürftig Geltende sollte hier an
wenigen Einzelheiten unter dem Gesichtspunkt

der Definitheit untersucht werden, um
zu demonstrieren, daß nicht nur Methode



und Auswahlprinzipien der theoretischen
Analyse bedürfen. Der hohe Grad von Defi-
nitheit, der in den untersuchten Abschnitten
nachgewiesen wurde, ließe sich zusammenfassen

unter drei Gesichtspunkten:
1. Auf die Frage «Wer schreibt eigentlich die
Schulbuch-Texte''» wäre zu antworten: Kein
Autoren-Subjekt, dessen Wissen ihm immer
wieder als unfertig, ergänzungsbedürftig,
fragwürdig vorkommt; es ist eigentlich kein
menschliches Subjekt, es ist viel eher die
Stimme der Wahrheit selbst. Das definite
Wissen wird illustriert durch Einzelheiten,
es wird, wo das nötig ist, durch unzweifelhaft

festliegende, zum Teil moralische
Maßstäbe beurteilt.
2 Die Rolle, die das Lehrbuch-Wissen dem
Schuler ansinnt, ist die eines die vorgestellte

definite Wahrheit zur Kenntnis Nehmenden,

naturlich wird Verständnis und Mitdenken

gefordert — allerdings immer auf der
Ebene, von der aus das Lehrbuch lehrt. Auf
diese Ebene ist das Subjekt versetzt, ohne
daß es bemerkt, wie es dazu kam und ob
diese Versetzung vor der kritischen Vernunft
und der Erfahrung des einzelnen ohne
weiteres bestehen kann. Skepsis, Zweifel, Kritik,

Aushalten und gedankliches Austragen
von Widersprüchen, Spannungen, Offenheiten,

Lücken, Aporien, Mehrdeutigkeiten —
all das wird dem aus dem Lehrbuch Lernenden

nicht zugemutet oder nicht zugetraut.
Seine Aktivität ist die Aktivität dessen, der
definiten Lehrstoff zur Kenntnis nimmt und
sich einprägt, und zwar gläubig, nicht
kritisch, aber uberfuhrt.
3. Die dargestellte Sache erscheint im
Zustand definiten Schulbuch-Wissens statisch
und unbeweglich. Weil weder der Weg zu ihr
hm noch der mögliche Weg über sie hinaus
im Ernst zur Sprache kommt, weil das
vorgetragene Wissen verschweigt, daß es in
vielerlei Relationen steht, weil es weder auf
seine Grenzen noch auf seine Vorläufigkeit
verweist, hat es einen Charakter von Endgul-
tigkeit, der entweder als Starrheit oder als
Zuverlässigkeit gedeutet werden mag.
Man kann der Meinung sein, daß eine Schule,

die heute definites Wissen vermittelt, das
verhindert, was sie erreichen will. Sie ist in
Gefahr, Lehrer wie Schüler mit der Blindheit
des Bescheidwissers zu schlagen. Sie glaubt
wohl, die oft rhetorisch beschworenen «soliden

Wissensgrundlagen» weiterzugeben, tat¬

sächlich aber lahmt sie in Lehrern und Schülern

die Kräfte, ohne die jedes Wissen totes
Kapital und Selbsttäuschung zu werden
droht, die Denkkräfte des Zweifels, der
Skepsis, der Zurückhaltung, des Mißtrauens
ebenso wie die der Kühnheit und der Unver-
zagtheit, die sich nicht durch Schwierigkeiten,

Unbekanntheiten und Dissonanzen
einschüchtern lassen und deshalb nicht
wegretuschiert werden können.
Um den Verdacht zu erhärten, unsere Schule
in ihren verschiedenen Arten und Typen
arbeite nicht ganz selten ihren eigenen
Intentionen entgegen, bedürfte es freilich
eingehender weiterer Untersuchungen des
tatsächlich vermittelten Schulwissens unter
neuen Aspekten und im Hinblick auf seine
vielfältige pädagogischen, psychologischen
und gesellschaftlichen Implikationen.

1 C. G. HOMANS. Theorie der sozialen Gruppe.
Deutsch Koln/Opladen 1960, S. 409.

'Galileo GALILEI. Siderius Nuncius. Nachricht
von neuen Sternen. Hrsg. von H. BLUMENBERG,
Sammlung Insel 1, Frankfurt a. M. 1965, S 162.

3 WEIRICH / HERBST / MAKATSCH. Grundzuge
der Geschichte, Bd I: Von der Urgeschichte bis
zum Ende der Völkerwanderungszeit Frankfurt
a. M. / Berlin / Bonn 1963, S. 92.

4 WEIRICH. A. a O., S. 92
5 WEIRICH A a. O., S. 84.
6 WEIRICH. A. a. O., S. 92; (es folgt ein längeres

illustratives Zitat von PLUTARCH).
7 WEIRICH. A. a. O., S. 94.
8 THUKYDIDES. Geschichte des peloponnesi-

schen Krieges, VI, 29; (übersetzt von G. P.

LANDMANN. Rowohlts Klassiker, Bd. 100—103,
S. 269).

9 WEIRICH. A. a. O S. 98.
10 SEIS/STÖCKL. Urzeit und Altertum. Stuttgart

1965, S. 74. Es handelt sich hier wie bei dem
zuvor betrachteten Buch um Lehrtexte für die
gymnasiale Mittelstufe

" SEIS/STÖCKL A a. O., S. 74
12 SEIS/STÖCKL. A. a. 0., S. 75.
13 SEIS/STÖCKL. A. a. O., S. 76
14 LEONHARDT/BONWETSCH Von den Anfängen

der Menschheit bis zum hohen Mittelalter. Stuttgart

o. J. (1959), S. 80.
15 HILGENBERG / STAUDINGER / WAGNER.

Unsere Geschichte, unsere Welt, Bd. 1, 2. München

1967, S. 76.
16 A. HEUSS. In. Propyläen-Weltgeschichte, Bd. 3

Berlin usw. o. J. S. 320
17 BARTHEN / BOEHM u a. Landschaftsgurtel und

ausgewählte Wirtschaftsräume. Stuttgart 1965,
S. 80.

18 BARTHEN / BOEHM u. a. A a O., S. 80. 412


	Schulwissen : Beobachtungen an Lehrbüchern

