
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 57 (1970)

Heft: 5

Artikel: Widerstehet dem Bösen nicht!?

Autor: Dilger, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-528817

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-528817
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Schule Halbmonatsschrift für Erziehung und Unterricht

1.März.1970 57. Jahrgang Nr. 5

Unsere Betrachtung

Widerstehet dem Bösen nicht!?

In dem Stück «Die heilige Johanna der
Schlachthöfe» setzt sich Bertold Brecht unter

anderem auch mit dem Christentum
auseinander. Seine tragische Heldin, das Heils-
armee-Mädchen Johanna, predigt den
hungernden Arbeitern von Chicago Ergebung in
Gottes Willen, den Kapitalisten und Börsenhyänen

Mitleid und Liebe, widersetzt sich
dem Streik und jeder Gewaltanwendung.
Sterbend aber desavouiert es seine Haltung
und gesteht: «Es hilft nur Gewalt, wo Gewalt
herrscht, und es helfen nur Menschen, wo
Menschen sind.» Mit andern Worten: Gott
hilft dem Menschen nicht, weil es Gott gar
nicht gibt, und wer Christi Maxime verkündet:

«Widerstehet dem Bösen nicht!», der
liefert die Unschuld ans Messer, «den soll
man mit dem Kopf aufs Pflaster schlagen,
bis er verreckt ist.» — So Brecht wörtlich.
— Immerhin, er selbst ist nicht mit dem Wort
seiner Heldin auf den Lippen gestorben. In
seinen letzten Manifesten heißt es: «Da ich
gegen den Krieg bin, bin ich gegen die
Einführung der Wehrpflicht in beiden Teilen
Deutschlands.» Also doch nicht mit Gewalt
gegen Gewalt? Oder darf man nur gegen
den Kommunismus keine Gewalt anwenden?
Jedenfalls ist das Problem nicht einfach.
Soll man Aggressoren totschlagen oder sich
von ihnen totschlagen lassen? Soll man
Atombomben fabrizieren oder geduldig warten,

bis die andern unsere Städte ausradieren?

Man spottete über die Juden, als sie
sich wie Schafe zur Schlachtbank führen
ließen. Man empörte sich über die selben
Juden, als sie im Blitzkrieg sich gründlich
ihrer Feinde entledigten. — Bis anhin war
es selbstverständlich, sich zu bewaffnen
und im Notfall sich zu verteidigen. Erst mit
dem Zweiten Weltkrieg und den Nuklearwaffen

sind Zweifel laut geworden. Werden wir
uns mit der Maxime: «Gewalt gegen Gewalt»

nicht schließlich selbst ausrotten? Ist in den
Dienstverweigerern aus Gewissenspflicht
nicht Christi Wort lebendig: «Widerstehet
dem Bösen nicht?»

Die Natur, aus der wir herkommen, kennt
Vorentwürfe des Menschlichen. Die Tiere
nähren sich voneinander, rotten sich aber
gegenseitig nicht aus. Sie kennen den
Konkurrenzkampf, aber selbst den aggressivsten
Bestien sind Hemmungen eingebaut. Auch
eine Art Opferbegriff ist der Natur nicht
fremd. Eltern-Tiere opfern sich für die Jungen,

Individuen für die Gattung.

Mit dem Menschen geraten alle diese
Möglichkeiten in den Raum der Freiheit. Das
Tier tut, was es muß, der Mensch erkennt,
was er soll. Was aber soll er? Das Ideal ist
sicher die Gewaltlosigkeit, wie sie etwa Tolstoi

und Ghandi aus dem Geiste des Neuen
Testamentes heraus gepriesen und praktiziert

haben. Doch kann das nur das Postulat
einer Individualethik sein, die Maxime eines
Einzelnen, der bereit ist, sich zu opfern und
lieber unterzugehn, als zu den Waffen zu
greifen. Wenn er es nicht aus Schwäche tut,
sondern aus der mystischen Einsicht, daß
das Böse nur so überwunden werden kann,
dann ist das höchste Vollkommenheit. Wo es
sich aber darum handelt, die Rechte eines
andern, einer Familie, einer Staatsgemein-
schaft zu verteidigen, wäre es unverantwortlich,

die Waffen zu strecken. — Gewalt ist
nicht böse in sich, aber der Mensch in seiner

Schwäche und Versuchtheit verfällt
leichthin dem Bösen, wenn ihm Gewalt
gegeben ist. Christus hat Rom, die bewaffnete
Macht, anerkannt: «Gebt dem Kaiser, was
des Kaisers ist», aber für sich selbst hat er
das Opfer dem Widerstand vorgezogen. So
kann man denn in seinem Namen vom Staat
keine Selbstpreisgabe verlangen. Sich nicht
zu verteidigen, kann nur Sache eines Einzelnen,

eines religiös Ergriffenen sein. Was er
tut, ist sinnlos vor der bloßen Vernunft, aber
sinnvoll vor dem Glauben. Lebt die Welt
nicht heimlich von solch sinnlosem Opfer?
Leuchtet nicht etwas Göttliches auf in
solchem Untergang? Franz Dilger


	Widerstehet dem Bösen nicht!?

