
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 56 (1969)

Heft: 13

Artikel: Das Gedicht im Unterricht : Vortrag

Autor: Scherrer, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-533239

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-533239
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Fachgutachten durch Expertengruppen»: Der
Lehrerverband vergibt in diesem Falle an eine

Expertengruppe (z. B. ein Pädagogisches Institut)

einen Forschungsauftrag. Er sollte ein relativ

kleines Gebiet umfassen und nicht globale
Schulmodelle verlangen. Das Fachgutachten
kann dann als Grundlage für die Verbandsarbeit

genutzt werden. Dieses Verfahren wäre sehr zu
begrüßen, da die Bildungspolitik und auch die

Bildungsplanung über eine ungenügende Zahl
von Expertenberichten, die wirklich von Experten

verfaßt sind, verfügen. (Wenn der Kath.
Lehrerverein gerade nach dem letztgenannten
Vorgehen — Vergebung eines Forschungsauftrages
— aktiv werden könnte, würde er einen größeren
Beitrag an die Bildungsplanung leisten als mit
der Propagierung eines eigenen sogenannten
Schulmodelles!)
Zum Versäumnis, Reformvorschläge zu
konkretisieren, kam auch lange Zeit das Versäumnis, die
Schulreform durch sachkundige Argumente zu

entpolitisieren. So mußten unpräzis formulierte
Zielvorstellungen immer wieder scheitern. Die
Schulgeschichte vieler Kantone in den letzten

50 Jahren zeugt davon. Betroffen wurden dabei
immer auch die Lehrer, die ihre pädagogische
Funktion in einem reformbedürftigen System
gefährdet sahen. Reformvorschläge wurden
disqualifiziert, indem man sie als subjektive Vorstellungen

von Interessengruppen auffaßte. Durch die
Zusammenarbeit der Lehrer mit Expertengruppen

kann die Möglichkeit geschaffen werden, auf
sachlicher Grundlage dem Informationsanspruch
der Bevölkerung gerecht zu werden und damit
die Chance zur Realisierung von Reformvorschlägen

zu vergrößern.

Literaturhinweise:

Belser H.: Testentvvicklung. Weinheim 1967, '260 Seiten.

- Faure E.: L'education nationale et la participation.

Paris 1968. 118 Seiten. - Frey K.: Die Lehrplanreform

auf der Bezirksschulstufe. In: Schulblatt für die
Kantone Aargau und Solothurn, 88. Jhg. 1969, Nr. 7,
S. 95-98. - Lengert R.: Politik der Schulreform im
Teufelskreis der Kompromisse. Neuwied und Berlin
1969, 132 Seiten. - Taba H.: Curriculum Detelop-
ment. New York, Chicago, San Francisco, Atlanta
1962, S. 472 ff. - Widmaier/Bahr: Bildungsplanung.
Stuttgart 1966, 116 Seiten.

Das Gedicht im Unterricht*
Bruno Scherer

Die Märchenstunde
Zu den schönsten und nachhaltigsten Erlebnissen
meiner Primarschulzeit gehören die Märchenstunden

in der 3. und 4. Klasse. Wir hatten
damals einen jungen Lehrer, der uns in der letzten
Schulstunde am Samstag ein Märchen zu erzählen

oder vorzulesen pflegte, allerdings nur, wenn
wir die Woche über im Unterricht anständig und
fleißig waren. Die Märchenstunde kam uns wie
ein Geschenk vor, ein Geschenk, das zugleich
Verzauberung war, Entrückung in eine fremde,
aber schöne, in eine unheimliche, aber insgeheim
geliebte Welt.
Das Erwachen aus dieser Märchenwelt bedeutete

jeweils eine Ernüchterung. Aber ich erinnere
mich auch, daß wir am Samstag weniger lärmig
als sonst das Schulhaus verließen, als ob es gälte,

* Vortrag vor den Urner Primarlehrern Oberstufe
am 6. Mai 1969

die leicht zerbrechliche oder zerfließende
Stimmung möglichst lang zu bewahren. - Eine
ähnliche Stimmung wie diese Märchenweltverzauberung

sollte die Gedichtstunde im Schulunterricht
verklären.

Die Eigenwelt der Dichtung
Unbewußt waren wir damals mit dem Reich der
Kunst, mit der Eigenwelt der Dichtung in
Berührung gekommen. Das war für jegliche spätere
Begegnung mit Kunst und Dichtung von großer
Bedeutung.
«Das Lied, das aus der Kehle dringt, / Ist Lohn,
der reichlich lohnet», heißt es in Goethes
Gedicht «Der Sänger». So verhält es sich auch mit
dem Gedicht im Unterricht: das Hauptziel der
Gedichtstunde besteht im zweckfreien Erlebnis
des dichterischen Kunstwerkes. Dabei werden
wir aber weiterer Zusammenhänge gewahr. Wir
erahnen etwas von der Welt der Kunst als sol-

511



eher. Und darin ist wohl die letzte Begründung
des Gedichtunterrichts zu erblicken. Die Gedichtstunde

wird wie die Märchen- und wohl auch die

Gesangs- und Zeichenstunde für den Schüler zum
Kunsterlebnis schlechthin. Sie vermag ihn aus der
Realität des Alltags in eine andere Welt zu
versetzen. Er wird der beglückenden Wirklichkeit
von Kunst und Dichtung bewußt. Ein Glanz aus
dieser neuentdeckten Welt wird ihn durchs
Leben begleiten.
Vielleicht führt das Gedicht den Schüler sogar
zu einem gewissen Verständnis des Dichters und
seiner Berufung als eines Künders der Schönheit
dieser Welt und des Lebens, zum Verständnis
nicht nur des einzelnen Dichters, sondern auch

einiger Zusammenhänge der Literaturgeschichte.
Und schließlich könnte es dem kleinsten, in sich

geschlossenen Wortkunstgebilde gelingen,
Verständnis für die Sprache selbst zu wecken und für
ihre reichen und differenzierten, klaren und
präzisen Ausdrucksmöglichkeiten. Vielleicht vollzieht
sich in der Gedichtbetrachtung die Konfrontation

mit dem Geheimnis des Wortes, das in
metaphysische Tiefen, ja bis zum Geheimnis der
Wahrheit Gottes und der Dreifaltigkeit hinabreicht.

Gewiß können noch andere, vor allem praktische
Ziele und Nebenwirkungen des Gedichtunterrichtes

aufgezählt werden. So bildet das

Auswendiglernen von Gedichten eine sinnvolle Ausbildung

und Einübung eines zuverlässigen Gedächtnisses.

Das Rezitieren seinerseits erzieht zu einer
kontrollierten Aussprache und zu ungehemmtem,
freiem Auftreten. Der tadellose Vortrag macht
die Hälfte der Wirkung des rezitierten Gedichts
aus. Der Sinn für Rhythmus und Takt und für
die Musikalität der Sprache wird durch die

Begegnung mit Gedichten gefördert.

Die Atmosphäre
Aus dem eingangs erwähnten Märchen-Erlebnis
wird uns noch ein weiteres bewußt: die entscheidende

Rolle der Stimmung, der Atmosphäre im
Gedichtunterricht.
Ein lyrisches Gedicht ist - wie wir später noch
sehen werden - einer eigenen Stimmung oder
Gestimmtheit entwachsen. In Wort und Rhythmus,

in Klang und Melodie hat es die lyrische
Stimmung des Dichters in sich aufgenommen und
verdichtet. Die Gedichtbetrachtung müßte demnach

das Fluidum, die Aura des Gedichts, die
lyrische Stimmung, der es entstammt, aufzuspüren

und den Schülern mitzuteilen fähig sein. Dazu
bedarf es nach außen und innen hin einer dem
Gedicht günstigen Atmosphäre, einer Haltung
des Schweigens, des geduldigen Horchens, des

In-sich-hinein-Lauschens. Wie der Lehrer eine
solche Atmosphäre in seiner Klasse zustande

bringt, wird weitgehend das Geheimnis seiner
Persönlichkeit und deshalb nur indirekt oder

überhaupt nicht erlernbar sein. Dem einen
gelingt es besser als dem andern. Die eine Klasse ist
leichter ansprechbar als die andere. Der eine Tag
erweist sich als günstiger als der andere. Jedenfalls

darf der Lehrer mit seiner eigenen Leistung
nicht zu früh zufrieden sein.
Vielleicht läßt sich gerade im Nichtbefriedigtsein
des Lehrers ein Kennzeichen einer annähernd
gelungenen Gedichtstunde erblicken. Die ideale
Gedichtstunde wird man nämlich kaum je
erreichen. Sie aber als Ziel im Geiste zu tragen und
unermüdlich anzustreben und dabei aus den eigenen

Mißerfolgen zu lernen, das ist wertvoller als
ein schneller und vermeintlicher Erfolg.
Unerleuchteter Eifer könnte schaden. Daß Schüler in
späteren Jahren über mißlungene Gedichtstunden

und deren negative Wirkung klagen, ist keine
Seltenheit. Ein Beispiel sei hier angeführt. Es

stammt aus einer frühen Arbeit des Schriftstellers
und Dichters Reinhold Schneider:

«Denn wir alle erinnern uns ja jener martervollen
Stunden, wo ein - meist wohlwollender - Pädagoge sich
skandierend bemühte, uns die Feinheiten eines Goethe-
schen Gedichts zu entschleiern. Ach, es gab keine
Feinheiten mehr, nachdem er sein Pensum erledigt hatte;
was er ergriffen hat, war uns verdorben: und wir mußten

die Bände, in denen das Kostbarste unserer Sprache
und unserer Nation geborgen war, für Jahre beiseitestellen,

bis endlich das Leben selbst, Not oder Glück,
die uns stumm machten, sie uns wieder in die Fland
gab» (Das Erlebnis des deutschen Gedichts. In: Der
Tag/Berlin 30. 10. 1932).

Die Auswahl
Es ist dem Lehrer weitgehend selbst überlassen,
ob er monatlich, vierzehntägig oder wöchentlich
eine Gedichtstunde halten, ob er das besprochene
Gedicht stets auswendig lernen lassen will und in
welcher Reihenfolge ausgeprägt lyrische den
mehr dramatischen Gedichten (Balladen) folgen
sollen. (Unser Augenmerk richtet sich hier eher
auf das lyrische Gedicht.) Wie steht es aber mit
den Möglichkeiten der Gedichtauswahl? Ein
jedes Schuljahr oder je zwei Schuljahre besitzen
ein eigenes Lesebuch. So wird sich die Auswahl
vorzüglich nach dieser gegebenen Vorlage rich-

512



ten. Denn der Schüler soll wenn immer möglich
den Gedichttext vor Augen haben.
Nun ist aber festzustellen, daß die Gedichtauswahl

in vielen Primarschullesebüchern stark
sachgebunden und inhaltsbezogen vorgenommen
wird. Die Aussage des Gedichts steht im Vordergrund,

nicht sein Rang innerhalb der lyrischen
Dichtung oder der Literaturgeschichte. Wünschbar

wäre natürlich, beide Gesichtspunkte würden
einander ergänzen. Wo finden wir indessen ein
Lesebuch, das allen Ansprüchen und Wünschen

genügen könnte? Das bedeutet, daß sich der Lehrer

selbst um eine kluge Auswahl bemühen muß.
Er sollte verschiedene Lesebücher und vor allem
einige zuverlässige Anthologien gültiger deutscher

Lyrik aus Geschichte und Gegenwart
anschaffen. nach und nach durcharbeiten und auf
die eigenen Bedürfnisse hin prüfen. Am besten

legt man sich eine Gedichtmappe an. Daraus
kann man zu gegebener Zeit und Gelegenheit das

richtige Gedicht je nach Alter, Reife und
Verständnisgrad der Schüler auswählen.
In der Auswahl muß in erster Linie auf lyrische
Qualität geachtet werden. Das Beste nur ist gut
genug. Das wurde in manchen Lesebüchern wohl
zu wenig befolgt.
Mich dünkt, auch der Primarschüler sollte sachte
in die Literaturgeschichte eingeführt werden und
bereits auch gewisse Schwerpunkte lyrischer Dichtung

kennen lernen: Minnesang, Johann Christian

Günther. Matthias Claudius, Goethe, Brentano,

Eichendorff, die Droste, Mörike, Keller,
C. F. Meyer, vielleicht auch Rilke, Else Lasker-

Schüler, Trakl und Benn, Bergengruen und
Brecht.
Eine bestimmte Qualität vorausgesetzt, hindert
uns nichts und niemand, neben den großen Dichtern

aus der Literaturgeschichte auch weniger
klingende Namen und Dichter der engeren Heimat

und der neuesten Zeit zu Worte kommen zu
lassen, Mundartdichter nicht ausgenomen. Im
Gegenteil. Johann Peter Hebels «Alemannische
Gedichte» gehören zum wertvollen Lyrikgut
unserer Sprache.

Gedichtbetrachtung
Es geht hier nicht um eine didaktische und
methodische Unterweisung, sondern um eine
sachbezogene Fragestellung. Wir fragen nicht, wie
eine Gedichtstunde zu halten sei, wir fragen nach
den Gesichtspunkten der Gedichtbetrachtung
und -interpretation. Einer gewissen Verein¬

fachung und Systematisierung können wir dabei
nicht entraten. Mein Vorschlag geht dahin, drei
Fragenkreise zu beachten, wenn wir an ein
Gedicht herantreten:
1. die Frage nach der Form, der äußeren Gestalt;
2. die Frage nach der Musikalität, der Laut-,

Wort- und Satzmelodie;
3. die Frage nach der Aussage, dem inneren

Gehalt.
Darauf werden wir von der alles umfassenden

Stimmung des Gedichts sprechen. Die Frage
nach dem Wesen und dem Ursprung der Lyrik
klammern wir aus. Form, Musikalität und
Gehalt könnte man auch als die drei wichtigen
Aufbauelemente des Gedichts bezeichnen.

Die äußere Form
Die äußere Struktur eines Gedichts springt uns
unmittelbar in die Augen. Bereits die Druckanordnung

verrät sie. So fragen wir denn: Ist das

Gedicht aus Strophen aufgebaut? Wenn ja, sind
die Strophen gleichmäßig gefügt? Wie entsprechen

sich äußere Form und innerer Gehalt?
Eng mit der Strophenbildung verknüpft ist der
Bau der Zeile, des einzelnen Verses. Damit tritt
die Frage nach Hebung und Senkung, nach
Metrum oder Versmaß also, in den Vordergrund.
Folgt das Gedicht einem strengen, in der
Literaturgeschichte bekannten Versmaß oder nimmt
es sich gewisse Freiheiten heraus? Handelt es

sich um Blankvers und Sonett, um den germanischen

Vierzeiler (die Volksliedstrophe), um
Alexandriner oder Terzine, um die seltenen fünf-
und achtzeiligen Strophen oder um ein klassisches

Strophengefüge (Distichon, alkäisches, as-

klepiadeisches, sapphisches Versmaß j
Zur äußeren Form eines Gedichts gehört auch
der Reim oder eben die Reimlosigkeit. Die Reiin-
stellung, die Reinheit des Reimes, gewisse
grammatikalische und syntaktische Veränderungen
infolge des Reimzwanges, des Tanzens in Ketten,
verdienen unsere Aufmerksamkeit. Auf all diese

Fragen gibt die Poetik erschöpfende Antwort
(z.B. Wolfgang Kayser: Kleine deutsche
Versschule. Bern und München 10 1964. Dalp-Ta-
schenbücher 306).
Den Gründen, warum die Dichter des 20.
Jahrhunderts die strenge Strophenform und damit
auch den Reim mehr und mehr meiden, können
wir jetzt nicht nachspüren. Das moderne Gedicht
(seit 1945 ungefähr! folgt vollends anderen
Gesetzen.

513



Der Rhythmus
Mit dem Versmaß hängt der Rhythmus zusammen.

Warum empfinden wir ein Gedicht nicht
als eintönig und langweilig, obwohl es mehrere

gleichgebaute Strophen aufweist und vielleicht -
wie Goethes Lied «An den Mond» - neunmal
dasselbe Versschema verwendet? Weil das

Metrum immer wieder verschieden und überraschend

abgewandelt werden kann. Beim Rezitieren

darf man also nicht einzig das Metrum
beachten, sonst gerät man ins ominöse «Herunterleiern».

Vielmehr muß man auf die Art und
Weise achten, wie der Dichter das Versmaß
erfüllt und abwandelt, gewissermaßen den langen
oder kurzen Atem des Gedichts: den Rhythmus.
Das griechische Wort Rhythmos bedeutet Takt,
harmonische Bewegung, auch Gleichmaß, Ebenmaß

und Harmonie, das schöne Verhältnis der
Teile zum Ganzen. Das Verb rhythmizein besagt
zergliedern, ordnen, regeln. In der Musik und
beim Tanz spricht man von Rhythmus, in der
Natur beim regelmäßigen Ein- und Ausatmen
von Mensch und Tier, beim Spiel der Wellen und
der Brandung am Meeresufer. Der Rhythmus in
Sprache und Gedicht meint das Spiel von Wort-
und Satzgefüge, das Spiel der Perioden und der
Kola, d. h. der selbständigen Sinneinheiten innerhalb

der Satzperiode. Eine Satzperiode vermag,
wenn es sein muß, eine, zwei oder mehr Strophen
zu umgreifen, ein Kolon eine halbe, eine oder
zwei Zeilen.
In Anlehnung an Johannes Pfeiffer (Umgang
mit Dichtung. Hamburg 10 1962, S. 15) könnte
man den Rhythmus definieren als die ständig
wechselnde, für jeden Vers individuell gestaltete
innere Spannungs- und Schwingungsform, zu der
das Metrum nur den äußeren Rahmen, gleichsam

das tragende Gerüst bildet. «Metrum ist das

Außen zum Rhythmus als dem Innen», formuliert

Pfeiffer (S. 16); «Metrum ist die abgezogene

Regel zum Rhythmus als der beseelenden

Schwingung; Metrum ist das Einfürallemal zum
Rhythmus als dem Hier und Heute; Metrum ist
das übertragbare Maß zum Rhythmus als der
unübertragbaren und unmeßbaren Lebendigkeit.»
Tausend Varianten können beim Ein- und
Ausatmen oder im Spiel der Brandung beobachtet
werden, also auch im Rhythmus von Musik und
Sprache, im musikalischen und dichterischen
Kunstwerk. Im Rhtyhmus offenbart sich das

Sprachempfinden und die Sprachkraft, die
Musikalität und das dichterische Können des Lyri¬

kers. Mit der Sprachmusik trägt der Rhythmus
bei zur ganz bestimmten, individuellen
Sprachmelodie eines Gedichts.
Von hier aus wäre der Zugang zum Gedicht zu
suchen, das - vom modernen Dichter bevorzugt

- aus freien Rhythmen erwächst, bei dem
gewissermaßen jede Zeile ihr eigenes Versmaß
aufweist.

Die Sprachmelodie
Das eigentlich Lyrische ersteht aus der lyrischen
Stimmung. Der Dichter versucht durch Rhythmus

und Sprachmusik die erlebte Stimmung in
Wort und Gedicht hinein zu bannen. Je
ausgeprägter und feiner sein musikalisches Empfinden

beschaffen ist, um so besser vermag er die

Sprache zu Klang und Ton und Musik werden
zu lassen.

Ein jedes Gedicht besitzt eine individuelle
Musikalität und Melodie. Die Melodie im Gedicht
«stützt sich auf Klänge von einer bestimmten

Färbung und von einer bestimmten Höhe oder
Tiefe: jedem Wort eignet durch Tonhöhe und
Klangfarbe ein besonderer Stimmungswert»
(Pfeiffer aaO S. 16). Bereits die Phonetik spricht
von dunklen und hellen Vokalen, von Sonanten
und Liquiden (Fließlauten). Die hellen Vokale
und Diphthonge sowie die Umlaute tragen etwas
Helles und Lichtvolles in die Sprache hinein. Die
dunklen Laute lasten schwer im Wort.
Im echten Gedicht besteht ein ausgewogenes,
sorgfältig komponiertes Laut- und Klanggebilde.
Es stellt einen Klangkörper dar. Man kann
keinen Laut, kein Wort herausbrechen, ohne das

Ganze zu gefährden. - Allerdings bleiben Wort
und Sprache stets auch Begriffe und Bilder, nicht
bloß klingende Silben und Töne, und auch im
lyrischen Gedicht werden sie nicht zum reinen

Klang- und Tongefüge. Doch vermögen Wort
und Sprache, wie sich Clemens Brentano
ausdrückt, zu werden: «Zauberspiegel innrer Sonnen,

/ Die in Tönen überschwellen» (zit. bei

W. Killy: Lyrik. In: Fischer Lexikon. Literatur
II. Hrsg. von W.-H. Friedrich und W. Killy.
Bd 1. Frankfurt a. M. 1965, S. 34IL
Schon diese zwei Verse zeigen, welch ein Künstler

und Virtuose an musikalischer Sprachgewalt
Brentano war. Mehr noch als Goethe und Mö-
rike besaß er die Gabe der Musikalität in der

Dichtung, ja man schreibt seinen Gedichten
sogar eine Art Zauber und Magie von Klang und
Rhythmus zu. Seine Gedichte — etwa «Wiegen-

514



lied» und «Abendständchen» - und die klangvollen

«Romanzen vom Rosenkranz» bestätigen
es.

Und neben Brentano stehen Novalis und Eichendorff

und andere Dichter der Romantik. Zwar
fehlt bei ihnen und bei aller echten Lyrik der
Geist und der ordnende Verstand nicht, und
Emil Staiger übertreibt ein wenig, wenn er
bemerkt, Lyrik sei im letzten «zwar seelenvoll, aber

geistlos» (Grundbegriffe der Poetik. Zürich 3

1956. S. 81). Doch treten Geist und Vernunft
vor dem Klang und der Musik zurück. Der
Lyriker der Romantik will in erster Linie nicht
Erfahrungen und Einsichten mitteilen, sondern jene
Fühlung hervorrufen, der er sein lyrisches Erlebnis

verdankt und in der er dichtend seiner
Existenz inne wird (vgl. Killy aaO S. 341). Das
kann bis zum Phänomen der Synästhesie führen.

Der Gehalt

Sprache ist sowohl Lautmusik als auch Geist,
also sprach- und lautgewordener Geist. Der
Mensch besitzt die Fähigkeit, die Wirklichkeit
der Welt und des Geistes in Sprache umzusetzen,
in Laut- und Sprachchiffren, in Begriff, Bild und
Gleichnis auszudrücken und festzuhalten. Die
Mathematik arbeitet und spielt mit Zahlen,
Chiffren und Funktionen, das philosophische
Denken mit Begriffen, das sind in Worte gefaßte
Gedanken, die Dichtung mit Bildern und Gleichnissen,

mit Allegorien und Symbolen.

Der Dichter besitzt die Gabe, gleichsam in traum-
wandlerischer Sicherheit hinter den sinnfälligen
Eindrücken und Bildern, wie sie das Leben, Welt
und Natur vermitteln, die seelisch-geistige
Entsprechung und Wahrheit zu entdecken. Der
Natureindruck, das äußere Erleben und somit die

Bilder, deren sich der Dichter bedient, sind zwar
echt und wahr, sie stimmen mit der Realität
überein, aber sie können zugleich als Zeichen und
Symbole auf eine höhere Wirklichkeit verweisen,
auf eine Wirklichkeit, die nur mit dem Herzen
wahrgenommen wird (um mit Antoine de Saint-
Exupery zu sprechen). C. F. Meyers Gedicht
«Zwei Segel» vermag uns zu zeigen, was damit
gemeint ist:

Zwei Segel erhellend
Die tiefblaue Bucht!
Zwei Segel sich schwellend
Zu ruhiger Flucht!
Wie eins in den Winden

Sich wölbt und bewegt,
Wird auch das Empfinden
Des andern erregt.
Begehrt eins zu hasten,
Das andre geht schnell,
Verlangt eins zu rasten,
Ruht auch sein Gesell.

Das schöne Bild - die beiden Segelboote - wird
an sich schon als Geschenk empfunden. ,\ber es

weist über den Wortsinn hinaus in tiefere Sphären.

Es weitet sich zum Gleichnis zweier Liebender,

zweier Ehegatten etwa, die in jahrzehntelanger
Liebe zur seelischen Einheit gefunden haben.

Ihr Tun und Lassen wird vom Wind der einen,
gemeinsamen Liebe angeregt.
Aber es ist auch eine religiöse, mystische
Auslegung möglich, vom Dichter vielleicht weder
geahnt noch gewollt: In Anlehnung an ein
Gedicht von Johannes Tauler und an eine
mystischabendländische Tradition könnte im Wind der
Plauch des Heiligen Geistes und in den Schiffen
der Christus liebende und Ihm verbundene
Mensch erblickt werden.

Werner Bergengruen hat der Erzählung «Der

Apfel» die Worte vorangestellt: «Verbaliter. mo-
raliter, inystice», und alsdann die drei Stufen der

Literaturbetrachtung gleichnishaft abgeschritten
(In: Deusches Schrifttum. 20. Jahrhundert. Hrsg.
von E. Wismer. W. Uhlig, G. Pucher. Lausanne/
Aarau 1959. S. 78-83). «Verbaliter» meint den
Wortsinn einer Dichtung, «moraliter» die
geistige ,«mystice» die religiös-mystische Vertiefung
und Auslegung. Nicht alle Gedichte erreichen die
zweite Stufe — es ist auch nicht nötig —, die
wenigsten die dritte.

Die lyrische Stimmung
Dann und wann haben wir im Laufe dieser

Ausführungen auf die Frische Stimmung verwiesen
als auf den Mutterboden des Gedichts. Abschließend

sei nochmals die Rede davon. Am besten
versuchen wir. dem schöpferischen Vorgang selbst

zu folgen:
Der Dichter erfährt die lyrische Stimmung als das
Geschenk des guten Augenblicks. Der Anstoß dazu

kann aus verschiedenen Quellen und Gründen
erfolgen. Allmählich äußert sich die Stimmung
schleierhaft in einzelnen Wörtern und Satzfetzen.
Der Dichter konzipiert das Gedicht, d. h. er
beginnt es vor seinem inneren Auge, als ein ideales

Gebilde, als Vorbild zu erahnen und zu erfühlen.

515



Nun gilt es, die auf dem Papier entstehenden
Verse diesem geschauten Ideal nachzubilden,
möglichst anzugleichen. Rhythmus, Klangfarbe
und Melodie sind irgendwie im Geiste vorgezeichnet

und drängen sich auf. Sie müssen noch in
Sprache umgesetzt werden.
Die Wörter stellen sich ein. Aber sind es die
passenden? In geduldigem Warten oder aber in
intensivem Suchen wird es sich erweisen. Lyrische
Stimmung ist ein unberechenbarer, meist flüchtiger

Gast. Er entschwindet so unverhofft, wie er
eintraf. Vielleicht sind darum die besten
lyrischen Gedichte der Literaturgeschichte eher kurz.
Je weiter das Gedicht der Vollendung entgegengeht,

oft Tage nach dem ersten Anstoß, um so

besser kennt der Lyriker den Stellenwert der
noch zu erwartenden Wörter, zum Teil sogar die
Anzahl der Silben, der Hebungen und Senkun¬

gen, ihr Gewicht und ihre Klangfarbe. Es ist

nicht nur eine Angelegenheit der Sprachkraft
und Ausdrucksfähigkeit, ob er das richtige Wort
findet, sondern auch des Glücks sowie der Intensität

des Erlebnisses und der Inspiration.

In der Gedichtbetrachtung beschreiten wir den

umgekehrten Weg. Wir müssen uns in die Sprache,

in Rhythmus und Melodie des Gedichts
hineinfühlen, um die lyrische Stimmung, der sie

entwuchsen, nachzuerleben. Der zweite Schritt
besteht darin, die Stimmung für die Schüler greifbar

zu machen, sie auf den Weg zum eigenen
Erlauschen von Wort und Melodie zu führen.

Wenn uns dies nur annähernd gelingt, so wird
auch für den Schüler das Gedicht zum Erlebnis
und Lyrik fortan zu einer geheimnnisvollen Welt,
darin es geistige Schätze zu entdecken gilt.

Programmierter Unterricht 1969
Fred Gwerder

Um es gleich vorwegzunehmen: Auch das 7.

Internationale Symposion über Programmierte
Instruktion und Lehrmaschinen - vom 8. bis 11.

April 1969 erstmals außerhalb der Bundesrepublik

Deutschland an der Wiener Universität
durchgeführt - war ein großer Erfolg.
Die zunehmende, wirkliche Internationalisierung
dieser Veranstaltung war einmal mehr durch die
Vertreter nichtdeutscher Länder (insbesondere
Tschechoslowakei, England. Frankreich, Schweden,

Schweiz u. a.) belegt, wurde aber auch des

öftern bei Diskussionen in den allgemeinorientierenden

Rahmenveranstaltungen sowie durch den
außerdeutschen Tagungsort Wien dokumentiert.
In diesem Zusammenhang mag interessieren, daß
das Symposion 1970 in der Schweiz, anläßlich
der Didacta in Basel abgehalten wird.
Verweilen wir jedoch bei einigen «Wiener-Beobachtungen»,

die vielleicht die Aufmerksamkeit
des pädagogisch ausgerichteten Besuchers besonders

erweckten.

Lehrer und Programmierter Unterricht

Warum Programmierter Unterricht?
Der französische Futurologe Jean Fourastie hat
errechnet, daß durch fortschreitende Technisie¬

rung sich der Wirkungsgrad menschlicher Arbeit
von 1880 bis 1953 allmählich verdoppelt hat.
Eine weitere Verdoppelung trat schon innerhalb
der darauf folgenden zehn Jahre ein. Dies ist eine

Konsequenz aus der um die Jahrhundertmitte
verstärkt einsetzenden Objektivierung geistiger
Arbeit durch den kybernetischen Automaten
(Computer).
Nicht wesentlich gestiegen dagegen ist der
Wirkungsgrad pädagogischer Arbeit. Gerade er muß
jedoch dringend und rasch erhöht werden — wie
wollen wir anders mit der Wissenslawine fertig
werden, die uns zu verschütten droht?

Der Lehrstoff der Schule kann im Durchschnitt
nur noch knapp eine Schülergeneration beibehalten

werden. Der Hochschullehrstoff hat sogar
nur eine Lebenserwartung von etwa 14 Jahren,
das spezielle Berufswissen, das in Wirtschaft und
Industrie zu erwerben ist, die durchschnittliche
Lebenserwartung von nur sieben Jahren. -
Danach müßte ein Berufstätiger, der seinen Beruf
40 Jahre ausüben will, ungefähr sechsmal ein

völlig neues Fachwissen erwerben. Wo sind hiefür
die erforderlichen Lehrkräfte?

Es gibt hier schon heute keinen andern Ausweg
mehr, als auch den Wirkungsgrad pädagogischer

516


	Das Gedicht im Unterricht : Vortrag

