
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 56 (1969)

Heft: 1

Artikel: Die Menschenrechte als Leitbild unserer Staats- und
Gesellschaftsordnung [Fortsetzung]

Autor: Kaufmann, Otto K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-526174

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-526174
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


einer abschließenden «Manöverbesprechung» der
Kritik der Teilnehmer unterstellten, hat in seiner
«offenen» Form mindestens einen ersten Erfolg
gezeitigt. Es gelang ihm im wesentlichen, die
administrativen und menschlichen Barrieren
zwischen den verschiedenen Sektoren des

Erziehungswesens zu durchbrechen und zu jenem Dialog

zu führen, von dem zu Beginn die Rede war.
Der Kurs soll in einem Jahr seine Fortsetzung
finden.

Anmerkungen
1 Diesen aktiv-futurologischen Sinn (bis hin zu
«anschaffen», «beschaffen») hat das lateinische Wort pro-
spicere. Vgl. Dr. R. Schnyder von Wartensee, Über die
Notwendigkeit einer prospektiven Haltung. Civitas Nr.
1 (1968), S. 5-16, Maihof, Luzern.
2 Jean Lacroix, Le sens du dialogue, in Etre et pensee.

Cahiers de philosophie, 9 Ed. A la Baconniere, Neu-
chätel 1962.
3 Prof. Roller ist Direktor des Laboratoire de Pedagogie
experimentale in Genf, er ist Professor der Universität
Lausanne und hat an der Genfer Universität einen
Lehrauftrag für Experimentalpsychologie. Er präsidiert
die «Croupe romand d'etude des techniques d'instruc-
tion» (GRETI).
i Prof. G. Panchaud ist Professor der Pädagogik an der
Universität Lausanne und Direktor des dortigen Seminaire

pedagogique de l'enseignement secondaire. Er
war auch der Hauptinitiant dieses Kurses und sein
wesentlicher «Spiritus rector».
5 Es handelt sich um die Forschungsequipen Roger
Girod/Samuel Roller in Genf und Heß/Latscha/Schneider
in Basel. Der Referent, Prof. L. Pauli, konnte zudem
noch eigene Untersuchungen anführen.
6 Heinrich Roth, Pädagogische Anthropologie, Band I,
Bildsamkeit und Bestimmung, Herrn. Schroedel,
Hannover 1966, S. 147.

7 A. a. O. S. 263.

Die Menschenrechte als'Leitbild unserer Staatsund

Gesellschaftsordnung 2. Teil

Otto K. Kaufmann

V. Menschenrechte und Naturrecht

Man kann sich fragen, welches eigentlich die
Bedeutung eines solchen Weltprogrammes ist.
Ein gemeinsames Ideal aller Völker mit einer
gewissen Konkretisierung des Entwicklungszieles
der Menschheit leuchtet auf! Die UNO-Erklä-
rung von 1948 ist die erste derartige offizielle
Erklärung der Vertreter der meisten Völker der Erde
im Laufe der Menschheitsgeschichte. Das Echo
auf die Erklärung war wohl gerade in einem
Lande wie der Schweiz klein, um so größer ist die

Bedeutung der Erklärung für junge Staaten, vor
allem in Afrika. Die UNO-Erklärung bildet dort
oft geradezu eine Art Bibel des anzustrebenden
menschlichen Fortschrittes. Jedes Schulkind wird
deshalb mit der UNO-Erklärung vertraut
gemacht — in der Schweiz hält man dies nicht für
nötig! Die UNO-Erklärung stellt jedenfalls eine
wesentliche Weiterentwicklung der Lehre von
den Menschenrechten dar im Vergleich mit der
«Declaration des droits de l'homme et de cito-
yen» von 1789, die im wesentlichen dem
Gesellschaftsideal des «tiers etat» im damaligen Frankreich

entsprach. Die UNO-Erklärung skizziert

unser heutiges Menschenbild; in hundert Jahren
wird dieses Menschenbild weiterentwickelt sein.

Damit ist das heikle Thema angeschnitten, wie
weit Menschenrechte «umwandelbar» oder
entwicklungsfähig sind. So wie wir heute die
Menschheit in ihrer tausendjährigen Entwicklung

zu erfassen suchen, so entwickeln sich auch
die dem Menschen zugehörigen ethischen Rechte
im Laufe dieser Menschheitsgeschichte. Das ganze

ist ein ungeheurer Wachstumsprozess, in dem

frühlingshafte plötzliche Aufbrüche mit
langsameren Wachstumsperioden und Rückschlägen
vermischt sind. Unsere Zeit stellt andere

Forderungen an Staat und Gesellschaft als frühere
Generationen. Die Neuzeit macht jedoch die
Forderungen nicht weniger dringlich. Wir betonen
deshalb heute auf Grund der Entwicklungsfähigkeit

der Menschen ein wandelbares Naturrecht;
unser Denken ist nicht statisch wie in früheren
Zeiten. Dabei verhält sich dann das sogenannte
Naturrecht zu den Menschenrechten auf der
ethischen Ebene gleich wie die konkrete objektive

Rechtsordnung zu den sogenannten subjektiven

Rechten der Personen auf der positiv-recht-

14



liehen Ebene. Das eine ist das Korrelat des

anderen.4)

Die der Menschheitsentwicklung entsprechenden
ethischen Forderungen sind dabei nicht weniger
autoritativ als die früher immer wieder betonten
«ewigen und unveräußerlichen Prinzipien».

VI. UNO-Erklärung und Rundschreiben
«Pacem in terris»

Die UNO-Erklärung ist ein thesenartiger Katalog

von Menschenrechten, zu denen man von
sehr verschiedenen Weltanschauungen her
vorstoßen kann. Für die Beziehung zwischen den
beiden Weltorganisationen — UNO einerseits
und katholische Kirche anderseits — war es von
großer Bedeutung, daß Papst Johannes XXIII.
in seinem Rundschreiben «Pacem in terris» zu
Ostern 1963 sich in eindrücklicher Weise zur
UNO-Erklärung bekannte. Dieses Rundschreiben

wurde gleichsam sein Testament. Im Gegensatz

zur UNO-Erklärung ist dieses Rundschreiben

eher eine lehrhafte Darstellung, ein Traktat,
das die Menschenrechte bewußt aus einer Schau
der Schöpfungsordnung, nicht aber von der
Glaubensoffenbarung her begründet. Papst
Johannes XXIII. sucht in seinem Rundschreiben
offensichtlich eine gemeinsame Plattform mit
der nichtgläubigen Welt. Es gibt auf Grund dieses

Rundschreibens kein Auseinanderklaffen
zwischen dem Leitbild der UNO und der «christlichen

Soziallehre». Der Christ hat höchstens
eine vertiefte Schau der Dinge und sollte von
seinem Glauben her besondere Impulse erlangen,

sich für die Verwirklichung der Menschenrechte

einzusetzen. Ausgangspunkt des

Rundschreibens ist die Spannung zwischen der vom
Schöpfer festgesetzen Ordnung und der zwischen
den Menschen und Völkern bestehenden Unordnung.

Die Ordnung erscheint als ein Gewebe

von Rechten und Pflichten, das die Menschen
unter sich immer wieder mit Gewalt einreißen.
Die Gesamtheit dieser «Menschenrechte und
Menschenpflichten» wird in vier große Gruppen
eingeteilt:

1. Die Ordnung der Menschen untereinander,
also die Ordnung der zwischenmenschlichen
Beziehung.

2. Die Beziehung zwischen den Menschen und
der Staatsgewalt.

3. Die Beziehung zwischen den Staaten (politischen

Gemeinschaften) unter sich.

4. Die Beziehung zwischen den Staaten und der
Völkergemeinschaft.

Diese vier Beziehungsgruppen ergänzen sich

gegenseitig. Die Freiheitsrechte müssen nicht nur
im Verkehr von Mensch zu Mensch, sondern
auch in der Beziehung zwischen Mensch und
Staat spielen. Die Solidarität ist nicht nur ein

Angebot des innerstaatlichen, sondern auch des

zwischenstaatlichen Handelns; die Probleme des

Minderheitsschutzes, der politischen Flüchtlinge,
der Abrüstung können nicht nur durch zwischenstaatliche

Vereinbarungen gemindert werden,
sondern bedingen eine auf Subsidiaritätsprinzip
verpflichtete «universale Autorität», die auf
einem Übereinkommen aller Völker gegründet
sein muß.
Aus dieser Sicht fordert der Papst die Christen
auf, am öffentlichen Leben aktiv teilzunehmen,
dabei die Meinung «der anderen Seite» mit echtem

Wohlwollen, sachlich und selbstlos zu prüfen

— bereit, mit vereinten Kräften zu schaffen,
was seiner Natur nach gut oder zum Guten
gewendet werden kann.
Das Rundschreiben klingt aus, das Reich des

Friedens — das die Christen im Vater Unser das

Reich Gottes nennen — dürfe kein leeres Wort
sein, nicht irgendein weltfremdes Ideal; der
Friede müsse sich vielmehr in dem Ordnungsgefüge

entwickeln, wie es in dem Rundschreiben
umrissen ist, «ein Ordnungsgefüge, das in der
Wahrheit gegründet, nach den Richtlinien und
der Gerechtigkeit erbaut, von lebendiger Liebe
erfüllt und schließlich in Freiheit verwirklicht
wird». Wesentlich ist wohl vor allem die
Feststellung, daß das Reich Gottes «zwar nicht von
dieser Welt ist, daß aber die Christen noch in
dieser Welt mit großem Optimismus auf dessen

Verwirklichung hin zu arbeiten haben.

VII. Schritte zur Verwirklichung: Die Europäische
Menschenrechtskonvention von 1950 und die
Sozialcharta von 1961

Was nützt der Leuchtturm, wenn das Schiff,
das mich hinführen soll, leck ist oder dessen Motor

versagt?
Programme haben immer etwas an sich von
einer Fata Morgana —• der unendliche Abstand
zwischen Programm und Wirklichkeit wird
dauernd unterschätzt. Der optimistischen Darstellung

des Programms müßte eine realistische und
leider oft niederschmetternde Darstellung der
heutigen Verhältnisse gegenübergestellt werden

15



— um dann anschließend doch zu zeigen, wieviel

Positives im Kleinen und Großen sich gegen
alle Widerstände durchsetzt. Im Wesentlichen
muß die Verwirklichung der Menschenrechte
von unten her wachsen, durch ein entsprechendes

Bewußtsein bei den einzelnen Menschen und
menschlichen Gruppierungen. Dort müssen die
Vorurteile in mühsamster Kleinarbeit abgebaut
werden. Die Verwirklichung «von oben her»
durch staatliche Normierung in Verfassung und
Gesetz und erst recht durch übernationale
Konventionen macht zwar mehr von sich reden als

die Kleinarbeit an der Basis, hat aber unter
Umständen keinen entsprechenden Einfluß auf die

Gestaltung der soziologischen Wirklichkeit. Trotzdem

darf die Bedeutung der Aktion von oben
nicht unterschätzt werden. Deshalb sollen die

wichtigsten übernationalen Bestrebungen zur
Verwirklichung der Menschenrechte dargestellt
werden.
Der UNO gelang es wie erwähnt nur mühsam,
im Jahre 1966 die zwei Konventionsentwürfe
aufzustellen, deren Schicksal heute noch ungewiß

ist. Dagegen erreichte in Westeuropa der

Europarat unter dem frischen Eindruck der
Grauen des Nationalsozialismus und des Zweiten
Weltkrieges, daß die meisten westeuropäischen
Staaten der Europäischen Konvention zum Schutz
der Menschenrechte und Grundfreiheiten
beitraten, die am 4. November 1950 in Rom
unterzeichnet wurde. Außer Frankreich und der
Schweiz gehören heute alle westeuropäischen
Staaten dieser Konvention an, die in der Folge
noch durch Zusatzabkommen erweitert wurde.5)
Im einzelnen regelt die Konvention:

— Recht auf Leben (Art. 21.

— Verbot der Folter oder unmenschlicher oder

erniedrigender Strafe oder Behandlung (Art.
31.

— Verbot der Sklaverei, Leibeigenschaft, Zwangsoder

Pflichtarbeit (Art. 41.

— Recht auf persönliche Freiheit und Sicherheit

(Art. 5).
— Anspruch auf rechtliches Gehör (Art. 6).
— Nullum crimen sine lege (Art. 71.

— Anspruch auf Achtung des Privat- und
Familienlebens, der Wohnung und des Briefverkehrs

(Art. 81.

— Glaubens-, Gewissens- und Religionsfreiheit
(Art. 9).

— Anspruch auf freie Meinungsäußerung (Art.
101.

— Recht auf Vereins- und Versammlungsfreiheit

(Art. 11).
— Recht auf Ehe (Art. 12).
— Anspruch auf Rechtsgleichheit beim Genuß

der vorgenannten Rechte und Freiheiten (Art.
14).

Im ersten Zusatzprotokoll vom 20. März 1952

kamen hinzu:

— Eigentumsgarantie (Art. 1).

— Recht auf Unterricht unter Wahrung der re¬

ligiösen und philosophischen Überzeugung der
Eltern (Art. 2).

— Recht auf regelmäßige freie und geheime
Wahlen (Art. 3).

Im vierten Zusatzprotokoll vom 16. September
1963 wurden weiter aufgenommen:

— Verbot des Schuldverhafts Art. 1).

— Zirkulations-, Niederlassungs- und
Emigrationsfreiheit innerhalb eines Vertragsstaates
(Art. 2).

— Verbot der Ausweisung oder Nichtwiederauf-
nahme von eigenen Staatsangehörigen (Art.
3.).

— Verbot der kollektiven Ausweisung von
Ausländern (Art. 4).

Die meisten dieser Rechte sind jedoch nicht
vorbehaltlos gewährleistet; die Konvention
anerkennt vielmehr polizeiliche Schranken dieser

Freiheiten, und die Tätigkeit der
Menschenrechtskommission besteht denn auch weitgehend
darin, festzustellen, ob die angefochtenen
staatlichen Maßnahmen sich im Rahmen dieser
polizeilichen Vorbehalte bewegen.

Die Europäische Menschenrechtskonvention und
der Europäische Gerichtshof der Menschenrechte
sollen über die Einhaltung der Konvention
wachen. Vorgängig der Anrufung dieser Instanzen
muß der Fall jedoch vor eine nationale Instanz
gebracht werden, an die sich jedermann wenden
kann, der sich in seinen durch die Konvention
gewährleisteten Rechten und Freiheiten verletzt
fühlt. Die Kommission kann in erster Linie
von jedem Vertragsstaat angerufen werden, wobei

der klagende Staat nicht nur Verletzungen
der Konvention gegenüber seinen eigenen
Staatsangehörigen geltend machen, sondern auch
zugunsten eines Staatsangehörigen des beschuldigten

Staates intervenieren kann. Dies ist besonders

wichtig zum Schutze von sprachlichen Min-

16



derheiten. Darüber hinaus können die Vertragsstaaten

(sie müssen aber nicht) jedem ihrer
Einwohner die Möglichkeit zugestehen, nach
Erschöpfung des nationalen Instanzenzuges die
Europäische Kommission für Menschenrechte
anzurufen (Art. 25). Bisher haben zehn Staaten
ihren Einwohnern dieses Recht zur
Individualbeschwerde eingeräumt. Der weitaus größte Teil
erwies sich jedoch als offensichtlich unbegründet
oder sonstwie unzulässig. Es wurden deshalb bis

Ende 1966 im ganzen nur 45 Individualbeschwerden

und 3 Regierungsbeschwerden für
zulässig» erklärt, das heißt die Kommission mußte
sich mit ihnen materiell auseinandersetzen. Diese
kleine Zahl von zulässigen Beschwerden stellt
einerseits den westeuropäischen Rechtsordungen
ein gutes Zeugnis aus. Sie spricht anderseits

keineswegs gegen die Notwendigkeit einer
überstaatlichen Ordnung. Das bloße Bestehen der

Möglichkeit der Anrufung übernationaler
Instanzen sorgt weitgehend dafür, daß die Einwohner

der Vertragsstaaten schon von den
untergeordneten nationalen Instanzen geschützt werden,
soweit sie einen Schutz auf Grund der
Menschenrechtskonvention fordern können. Die
grundsätzliche Bedeutung der Konvention ist deshalb

wichtiger als die Häufigkeit ihrer praktischen
Anwedung. Dank der Konvention entsteht eine

übernationale Gewährleistung der Menschenrechte,

die im Rahmen des Schutzes der
Konvention dem Spiel der nationalen Politik und
der übernationalen Entscheidung entzogen werden.

Die Europäische Menschenrechtskonvention
ist insofern das bedeutendste derzeitige Zeugnis

der Gemeinsamkeit unserer europäischen Rechtskultur.

Zur Sicherung der Sozialrechte ist neuerdings
neben die Menschenrechtskonvention die
Europäische Sozialcharta getreten, die am 18. Oktober

1961 in Turin unterzeichnet wurde und
inzwischen von 6 Mitgliedstaaten des Europarates
— Deutsche Bundesrepublik, Großbritannien,
Irland und skandinavische Staaten — ratifiziert
wurde. Diese Sozialcharta befaßt sich mit dem
Recht auf Arbeit und den verschiedensten
Aspekten des Arbeiterschutzes und der sozialen
Sicherheit. Fortsetzung folgt

Anmerkungen
4) Vergleiche dazu Jakob David SJ, «Das Naturrecht
in Krise und Läuterung», Köln 1967.

5) Die Informationsabteilung des Europarates in Straßburg

gibt eine diesbezügliche Schrift «Inhalt und
Anwendung der Europäischen Menschenrechtskonvention»
(1967) unentgeltlich ab. Dort kann auch eine umfassende

Bibliographie bezogen werden. An dieser Stelle
sei lediglich angeführt: Conseil de FEurope, Manuel
sur la Convention europeenne des droits de l'homme,
Strasbourg 1963: Neumann-Nippendey-Scheuner, Die
Grundrechte, Band 1/1, Die Grundrechte in der Welt:
K. J. Partsch, Die Rechte und Freiheiten der Europäischen

Menschenrechtskonvention; Schorn, Die
europäische Konvention zum Schutze der Menschenrechte
und Grundfreiheiten, Frankfurt am Main 1965; H.
Golsong, Das Rechtsschutzsystem der Europäischen
Menschenrechtskonvention, Karlsruhe 1958; C. Weiß,
Die europäische Konvention zum Schutze der
Menschenrechte und Grundfreiheiten, Frankfurt am Main
1954; A. Süsterhenn, Der supranationale Schutz der
Menschenrechte in Europa, Heft 6 der Schriftenreihe
«Demokratische Existenz heute», Frankfurt am Main/
Bonn 1962.

Schule und Konfession
Diskussionsbeitrag zu einem Aufsatz von
Dr. M. Wolfensberger1

Hans Venetz

Die staatliche, öffentliche Schule versteht sich

immer mehr als konfessionslose Schule. Dies
dokumentieren jedenfalls die schulpolitische
Entwicklung in den vergangenen Jahren und die
politischen Entscheidungen der Gegenwart. Die
Gründung und der Unterhalt konfessioneller
Schulen muß dadurch vermehrt der privaten
Initiative überlassen werden. Man geht kaum fehl
in der Annahme, daß schon in nächster Zukunft

alle öffentlichen Schulen neutral und alle
konfessionellen Schulen Privatschulen sind. Praktisch
wäre damit das Problem der konfessionellen
Schule gelöst. Theoretisch bleibt aber die
Aufgabe, das Für und Wider dieser «Lösung»
abzuwägen, diese bildungspolitische Tatsache zu

interpretieren und zu analysieren.
Dr. Magnus Wolfensberger hat in der 17. Nummer

dieser Zeitschrift «die konfessionelle Schule

17


	Die Menschenrechte als Leitbild unserer Staats- und Gesellschaftsordnung [Fortsetzung]

