
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 56 (1969)

Heft: 9

Artikel: Glauben heute

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-530443

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-530443
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Halbmonatsschrift für Erziehung und Unterricht

1. Mai 1969 56. Jahrgang Nr. 9

SchweizerSchule

Unsere Betrachtung

Glauben heute
sosehr die Lehre des Christentums auch

eine Ordnung der Erde, des Volkes, der sozialen

Ordnung, der Geschichte einschließt, so ist es

doch so, daß ein eindeutiger Imperativ für die

Gestaltung der Zukunft im irdischen Bereich aus

der Botschaft des Christentums allein grundsätzlich

nicht abgeleitet werden kann. Das aber
bedingt, daß auch Christen untereinander über die

Dinge dieser Erde, der Gestaltung der politischen,
staatlichen und sozialen Verhältnisse, über die

Dosierung von Freiheit und Ordnung, über die
konkreten Formen der Toleranz, über die

Marschrichtung für die Geschichte eines Volkes,
über die Analyse der heutigen Situation und der

Folgerungen, die sich daraus ergeben, uneinig,
schrecklich uneinig sein können und ihnen
vielleicht gar nichts anderes übrig bleibt, als mit den

Waffen, die Gott dem Geist des Menschen als

legitime gegeben hat, auch gegeneinander zu

kämpfen.
Es ist einfach nicht wahr, daß wir Christen und
Katholiken immer in allem eins sein müßten oder

könnten, oder daß die amtliche Kirche in allem
und jedem eine verpflichtende Norm auferlegen
könnte.
Es ist wahr, daß die Kirche in ihren konkreten
Vertretern kurzsichtig sein und Grenzüberschreitungen

begehen kann, die vor den wahren Normen

des Christentums und vor der Geschichte
nicht gerechtfertigt sein können.
Weil so etwas immer und überall der Fall sein

kann, weil so etwas zu allen Zeiten und in jeder
Situation angesichts der Endlichkeit und Sündigkeit

der Glieder der Kirche erwartet werden kann
und muß, so meine ich, wird auch die Jugend
von heute vor solchen Situationen auch in der

Gegenwart nicht bewahrt sein können.
Darum aber hat sie die Aufgabe, solche
möglichen Konflikte in Geduld, Fairneß, Liebe zur
Kirche, Liebe zu den Menschen der Kirche,

auch wenn sie mit uns in vielem uneins sind, mit
Nüchternheit zu tragen; das Reich Gottes nicht
aus dem Auge zu verlieren in der Sorge für
die irdischen Aufgaben; zu wissen, daß man
die wahre Zukunft nicht gewinnt, indem man
die echte Vergangenheit verleugnet; zu
begreifen, daß das Abendland auch heute noch
in der Welt eine irdische und eine christliche
Sendung hat, das alte Wahre mitzunehmen

auf den Weg ins Land einer besseren, freieren,
größeren Zukunft; zu verstehen, daß man der

Vergangenheit nur getreu ist, wenn man ihr
eine Zukunft zu erobern sucht, daß der wahre
Konservative der ist, der entschlossen einer neuen

Zukunft entgegengeht; sich nicht verbittern und
entmutigen zu lassen, die Freiheit der Kinder
Gottes, die Verantwortung vor dem eigenen
Gewissen und der eigenen Sendung und Aufgabe
zu vereinigen mit kirchlichem Gehorsam und mit
der Geduld, die warten kann, bis die neue Zeit
auch in der Kirche reife Früchte trägt; zu
realisieren, daß das Samenkorn sterben muß, damit
es Frucht bringt; den Mut zu haben, das Unrecht
durch die Liebe zu besiegen.
Wer so in der Kirche seinen Auftrag für die
Zukunft lebt, wird die geschichtliche Gestalt der
Kirche ertragen, ohne daß sie eine Anfechtung
für den Glauben wird, die nicht mehr überwindbar

wäre. Es kann sein, daß einen die amtliche
Kirche vor ein Dilemma stellt, in Unglauben zu

verfallen oder über sich selbst hinauszuwachsen
und die größere Demut, die heiligere Gerechtigkeit

und die stärkere Liebe in Schweigen und
Geduld zu üben, als sie uns von den amtlichen
Vertretern der Kirche vorgelegt wird. Warum sollte
eine solche Situation nicht möglich sein? Und
warum sollten wir sie nicht bestehen können?
Wagen wir es, so über uns hinauszuwachsen und
als Samenkorn im Acker der Kirche zu sterben
und nicht als Revolutionär vor ihren Toren zu
sterben, dann werden wir merken, daß nur solche

Tat uns wahrhaft befreit in die Unendlichkeit
Gottes hinein. Denn der Glaube, der von uns
auch in dieser Kirche abverlangt wird, ist die

Tat, die, von Gott geschenkt, das unendliche

317



Geheminis als die Nähe der vergebenden Liebe
annimmt. Solches kann nicht geschehen ohne
einen Tod, der lebendig macht. In dieser
Annahme aber ist das ganze Christentum als seine

eigentliche und selige Essenz enthalten. Solchen

Glauben zu wagen, ist auch heute möglich. Heute
mehr als je.

Karl Rahner: Über die Möglichkeiten des Glaubens
heute. Schriften zur Theologie, Band V, Benziger-Ver-
lag, Zürich, 1962.

Der Humor
Friedrich Schneider, München

Der Begriff «Humor» ist schwer zu definieren
und oft mißverstanden worden. Die von ihm
abgeleiteten Bezeichnungen (z. B. humoristisch)
und die mit ihm gebildeten Substantive (wie
Galgenhumor) entfernen sich meistens mehr oder

weniger vom Urbegriff. Aus dieser Erfahrung ist

wohl die Eintragung Hebbels entstanden: «Der
Humor ist nie humoristischer, als wenn er sich
selber erklären will». Mit diesem Zitat beginnt
Rudolf Walter Leonhardt sein Buch «X-Mal
Deutschland»1 das Kapitel «Wer lacht zu Lande
hier über uns?».

Das Wort Humor, lateinisch «humor» Feuchtigkeit,

bezeichnete ursprünglich die Veranlagung
des Gemüts. Nach der mittelalterlichen Medizin
bestimmt das Mischungsverhältnis der vier «hu-
mores» das Temperament des Menschen. Heute
aber meint das Wort mehr als das Temperament.
Seine Definition ist oft versucht worden, z. B.
als die Haltung desjenigen, der um den Lauf und
den Gang des Lebens weiß und den Illusionen
entsagt hat, aber darüber nicht den Glauben an
Sinn und Wert verlor»2. Zu diesem Humor gehört
liebevoll lächelnde Güte, befreiendes Verständnis,

hilfreiche Einsicht und innere Überlegenheit.
Der Humor ist nicht nur gute (oder böse) Laune,
sondern Aussöhnung mit der Endlichkeit.

Damit vergleiche man den Alltagsgebrauch des

Wortes «Humor» und seiner Ableitungen:
Humor, Humorist, humorvoll. Während hinter dem
Humor, wie wir ihn hier verstehen, Entsagung,
Überwindung, Selbstüberwindung, Metaphysisches

steht, spricht man in der Alltagssprache
schon dem Humor zu. der gute Laune zeigt, gern
Späße macht und heiter ist, wenn auch nur aus
Oberflächlichkeit, die es verhindert, daß er die
Tiefen des Lebens, die Licht- und Schattenseiten
des Daseins überhaupt sieht. Ja, sogar schon dem

sprechen wir Humor zu, der sich beruflich fröhlich

zeigen kann und Späße machen muß und

evtl. andere zum Lachen bringt, ohne die
genannten metaphysischen Voraussetzungen
mitzubringen, ohne die innere Reife, ja sogar ohne
die innere Fröhlichkeit zu besitzen.

So wissen wir, daß es berühmte «Humoristen» im
Zirkus und auf der Bühne gegeben hat und wohl
noch gibt, die ganze Zuschauermengen Abend
für Abend durch ihre Clownereien zu lautem
Gelächter brachten, aber innerlich oberflächlich, bar
aller Güte und Heiterkeit waren oder sogar
erfüllt von Resignation und Verachtung.
Es ist darauf aufmerksam gemacht worden,3 daß
sich unter den Gaben des Geistes nur wenige
befinden, die sich so uneingeschränkter Beliebtheit
erfreuen und die gleich Sauerstoff und Vitaminen
zu den lebensnotwendigen Dingen gerechnet werden,

wie der echte und große Humor.
Ein Mißbrauch des Wortes «Humor» liegt vor,
wenn man heute den humorvoll nennt, der ein

gutes Gedächtnis für Witze hat, sie sich vielleicht
absichtlich einprägt und sie in Gesellschaft zum
Ergötzen der Mitglieder zu erzählen weiß, so zur
Unterhaltung beiträgt und als beliebter
Gesellschafter gilt.
Die Schwierigkeit einer genauen Bestimmung des

Humors hat man auch darin gesehen, daß es

mehrere menschliche Ausdrucksweisen gibt, die,
wenn sie nicht «Humor» sind, ihm doch ähnlich
oder verwandt erscheinen. Auch Witze können
aus dem Humor im eigentlichen Sinne hervorgehen

und von ihm das «Heilende, Versöhnende
und Lösende» empfangen. Humor ist also ein den
Menschen kennzeichnendes, ihn vom Tier
unterscheidendes Phänomen, in dem sich ein metaphysisches

Verhalten unmittelbar körperlichen
Ausdruck verschafft durch heitere Miene, Lächeln,
Lachen. Humor im eigentlichen Sinne kennt der
Mensch nur, insofern er Geist und Freiheit
besitzt, zugleich «aber auch durch seine Geschichtlichkeit

an der Unvollkommenheit und Wider-

318


	Glauben heute

