
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 55 (1968)

Heft: 24

Artikel: Die Menschenrechte als Leitbilder unserer Staats- und
Gesellschaftsordnung

Autor: Kaufmann, Otto K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-537003

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-537003
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Menschenrechte auf allen Schulstufen und in
jedem Fach Gegenstand eines zeitnahen Unterrichts

sein können. Dr. Cadotsch warnte vor
dem religiösen Zwang, während Dr. Müller auf
die Tatsache des Mädchenbildungsdefizits und
der Rechtsungleichheit der Schweizer Frau
hinwies.

Nach dem sehr anregenden Podiumsgespräch
harrte noch das Traktandum «Wahlen» der
Erledigung. An Stelle der drei zurücktretenden
Mitglieder des Zentralvorstandes: Alois Hürlimann -
er gehörte volle 18 Jahre dem ZV als Präsident
und Vizepräsident an —, Konrad Besmer, Zentralaktuar,

und Josef Lischer, Hitzkirch, wurden neu
in den Zentralvorstand gewählt: Peter Gadient,
Sekundarlehrer, Altdorf; Peter Jäggi, Bezirkslehrer,

Dornach, und Walter Weibel, Sekundarlehrer,

Willisau. Die Versammlung dankte den
scheidenden Mitgliedern des Zentralvorstandes
für ihre dem Verein geleisteten Dienste. Dr.
Simeon, Chur, würdigte insbesondere die enorme
Arbeit, welche Alois Hürlimann für den KLVS
in all den Jahren auf sich genommen hat und die

unvergessen sein wird.
In seinem eingangs erwähnten Jahresbericht hat
der Zentralpräsident die Schwerpunkte unserer
Vereinsarbeit klar und deutlich herausgestellt

Die Menschenrechte als Leitbild
und Gesellschaftsordnung 1. Teil

Otto K. Kaufmann

Die UNO hat das Jahr 1968 zum Jahr der
Menschenrechte erklärt, in Erinnerung an die
Annahme der «allgemeinen Erklärung der
Menschenrechte» durch die Generalversammung der

Vereinten Nationen am 10. Dezember 1948.

In der Schweiz besteht ein ganz besonderer
Anlaß, sich in diesem Jahre mit den Menschenrechten

zu befassen, da 1968 ein Jahr der Besinnung

sein soll, ob in der Schweiz eine Totalrevision

— besser wäre vielleicht der Ausdruck «eine

Generalrevision» — der Bundesverfassung von
1874 an die Hand genommen werden soll. Die

vom Bundesrat für die Fragen der Verfassungsrevision

eingesetzte Kommission unter dem Vorsitz

von alt Bundesrat F. T. Wahlen hat an die

Kantone, Universitäten und Parteien einen

Fragebogen mit zirka 100 Verfassungsproblemen zur

und damit gleichzeitig die Perspektiven für die
nächsten Jahre vorgezeichnet. Die Neuorientierung

der Kirche bedingt auch ein Umdenken in
unserem Verein. Die Stellung und Aufgabe des

katholischen Lehrers in der öffentlichen Schule,
die Bedeutung katholischer privater und öffentlicher

Schulen in der pluralistischen Gesellschaft
werden neu durchdacht werden müssen. Mehr
denn je stehen ferner Grundbildung, Fortbildung
und Weiterbildung des Lehrers zur Diskussion,
und unser Verein wird dazu seinen Beitrag zu
leisten haben. Eine weitere Aufgabe des KLVS
besteht in der Mithilfe bei der Verwirklichung
eines zeitgemäßen Religions- und Bibelunterrichtes.

Das kommende Jahr wird ferner den vorläufigen

Abschluß der «Aktion Burundi» bringen,
womit der KLVS sich in den Dienst eigentlicher
Entwicklungshilfe gestellt hat und sich weiterhin
stellen wird, denn das Lehrerseminar in Bujumbura

wird unserer geistigen und materiellen Hilfe
weiterhin bedürfen. Und schließlich wird der
erneuerte Vorstand sein besonderes Augenmerk auf
eine Intensivierung der Arbeit in den Sektionen
und eine weitere Verbreitung unserer
Vereinszeitschrift richten müssen.
Helfen Sie mit, diese uns gestellten Aufgaben zu
verwirklichen! CH

Stellungnahme bis Ende 1968 versandt, und auf
diesem Fragebogen figuriert das Verhältnis der
Menschenrechte zu den Verfassungsrechten an
erster Stelle. Auch wenn die Schweiz im großen
und ganzen als Rechtsstaat bezeichnet werden
kann, ist doch die Vollverwirklichung der
Menschenrechte durch zum Teil stark verwurzelte
Vorurteile gehemmt — fehlendes Frauenstimmrecht,

Jesuiten- und Klosterverbot, Schächtverbot,

zum Teil unbefriedigende Ausländer-Gesetzgebung.

Man vergleiche dazu im einzelnen die
sehr profilierten Ausführungen von Prof. Werner
Kägi, Zürich, «Die Menschenrechte und ihre
Verwirklichung, unsere Aufgabe und
Mitverantwortung».1)

Vor allem aber fehlen weitgehend klare
Vorstellungen über das Wesen und die Bedeutung

unserer Staats-

955



der Menschenrechte. Die Lehre von den
Menschenrechten gehört nach einer auch heute in der
Schweiz noch weitverbreiteten Auffassung nicht
zum notwendigen Kern einer ausreichenden
Allgemeinbildung. Ein Vortrag oder ein
Zeitschriftenartikel kann selbstverständlich nur einige

Gesichtspunkte aus dem sehr weitschichtigen
Problemkreis aufzeigen

I. Was sind Menschenrechte?

Der Ausdruck «Menschenrechte» ist zunächst ein
Begriff der politischen Ethik. Die Forderung nach
einem Schutz der Menschenrechte beruht auf
der Grundvorstellung, daß jedem Menschen ein
Eigenwert und eine Würde innewohnt; jeder
Mensch soll nach Maßgabe seiner Fähigkeiten
und seines persönlichen Einsatzes im Rahmen
des Kulturstandes seiner Umwelt zu einer
möglichsten Entfaltung seiner Persönlichkeit kommen

— jeder, ob arm oder reich, ob Mann oder
Frau, ob Kind oder Greis, ob schwarz, gelb oder
weiß. Jeder Mensch soll also Anspruch auf
Schutz, ja mehr, auf Förderung seiner
Persönlichkeit haben.

Doch stellt sich dabei sofort die Frage, an wen
sich dieser ethische Anspruch richtet. — Rechte
können immer nur gegen bestimmt bezeichnete

Verpflichtete bestehen: Adressat der ethischen

Forderung ist die ganze Vielzahl der ineinander
verflochtenen Glieder unserer Gesellschaft; denn

nur im Zusammenwirken aller dieser Glieder
kann die Menschheit regional und weltweit
diesem Ideal näher kommen. Im Rahmen einer
grundsätzlich an der Gewissensfreiheit orientierten

Ethik soll dieses Ziel prinzipiell auf Grund
der Einsicht und freien Entscheidung aller
Beteiligten angestrebt werden. Eltern erziehen ihre
Kinder, Gemeinden schaffen Schulen, Betriebe

sorgen für Arbeit und — ein Stück weit — für
soziale Sicherheit. Doch kommt eine Hauptaufgabe

den Staaten zu, den nationalen Schutz- und
Zwangsorganisationen der Völker: Sie sind die

Hauptgaranten der Menschenrechte, und diese

Garantie soll normiert sein im Grundgesetz, in
der Verfassung.
Dabei gehen wir heute davon aus, daß der
Mensch zu seiner Entfaltung sowohl ein
ausreichendes Maß an Freiheit als auch eine
ausreichende soziale Sicherheit braucht. Dementsprechend

teilen wir auch die Menschenrechte in
zwei große Gruppen ein: Die Freiheitsrechte

einerseits, die Sozialrechte anderseits. Zwischen
beiden steht als weitere zentrale Forderung das

Gebot der Rechtsgleichheit, das heißt das Verbot
der Diskriminierung und der Willkür — wobei
oft unklar ist, welche Ungleichheiten relevant
sind, das heißt eine Ungleichbehandlung
rechtfertigen, und welche Ungleichbehandlungen als

Diskriminierungen zu betrachten sind (die
Ungleichheit des Geschlechts rechtfertigt es zum
Beispiel, nur Männer zum Militärdienst aufzubieten

Die Durchsetzung von Freiheitsrechten,
Rechtsgleichheit und Sozialrechten ist notwendigerweise

Aufgabe der nationalen und — seit unserer

Generation — auch der übernationalen
Rechtsordungen; doch bieten die Rechtsordnungen,

selbst wenn sie richtig angewandt werden,
noch keine ausreichende Garantie für die volle
Verwirklichung der Menschenrechte. Immerhin
verläuft die Geschichte der Menschenrechte und
die Geschichte der Rechtsordnungen, vor allem
die Verfassungsgeschichte, weitgehend parallel.

Es gehört zu den Eigenarten unserer Zeit, daß
hinsichtlich des Postulates der Verwirklichung
der Menschenrechte und auch hinsichtlich ihrer
inhaltlichen Umschreibung in abstracto eine

weitgehende Übereinstimmung besteht. Jacques
Maritain hat dies einmal mit den Worten formuliert:

«Tout le monde est pour les droits de

l'homme; les differences commencent avec le

pourquoi.» Warum sollen alle Menschen einen

Anspruch auf Schutz der Entfaltung ihrer
Persönlichkeit haben? Hier tut sich der ganze
Fächer der ideologischen Unterschiede und der
verschiedenen Welt- und Menschenbilder auf.
Die zweite große Differenzierung, die mit dem
unterschiedlichen Welt- und Menschenbild der
verschiedenen Völker und sozialen Gruppen
zusammenhängt, beginnt bei der Auseinandersetzung

um die Wege zur Verwirklichung; Wege,
die so steinig und mit Gestrüpp überwuchert
sind, daß oft schon die kleinsten Schritte
vorwärts die größte Mühe kosten. Diese Mühe der
Verwirklichung entzweit die Menschen immer
wieder auf all ihren Vorstößen. Ein oberflächlicher

Idealismus wird nur überwunden, wenn es

gelingt, den Völkern einen großen Realismus
hinsichtlich der historischen und soziologischen
Zusammenhänge und hinsichtlich des unter den
gegebenen Verhältnissen zu Verwirklichenden
näher zu bringen.

956



II. Christliche Botschaft und Menschenrechte

Die Begriffe Menschenrechte und Verfassungsrechte

treten als solche im ausgehenden 18.

Jahrhundert in das Bewußtsein der Menschheit;
doch reichen die Wurzeln dieses Gedankengutes
viel weiter in die Menschheitsgeschichte zurück.
Man muß wohl auch bei einer rein historischen
— von der eigenen Glaubensüberzeugung
losgelösten — Betrachtung feststellen, daß die
Grundgedanken der Menschenrechtslehre erstmals in
der christlichen Botschaft für die Menschheit
bewußt wurden, «offenbar wurden». Mit Christus

kam der Logos, der Gedanke, in die Welt,
daß jeder Mensch seinen eigenen Wert hat, daß

jeder erlösungsbedürftig und erlöst zugleich ist,
ob Freier oder Sklave, ob Mann oder Weib, und
die christliche Gemeinde wurde zum ersten Ort
der gleichberechtigten Begegnung aller — aller
als Sünder und Begnadete zugleich. Mit der
Verkündigung des Einen Vaters von uns allen im
Himmel entstand der Gedanke der großen
Menschheitsfamilie, in der alle Brüder und
Schwestern sein sollten, einer für des andern
Wohl mitverantwortlich.
Mit dem Beginn unserer Zeitrechnung hebt jene
grundsätzlich neue Phase unserer Menschheitsgeschichte

an, die um die Erlösung der Menschheit

von Schuld und Not kreist, wobei Schuld
und Not ineinander verbunden sind wie Kette
und Schuß — eine Geschichte voller Dramatik,
eine Geschichte der ungezählten kleinen und großen

Vorstöße und der ständigen Rückfälle in
der Ächtung und Mißhandlung von Menschen.
Wieweit dabei die Erlösung von Schuld im
Hinblick auf ein jenseitiges Leben und wieweit die

Erlösung von Not in dieser Welt im Vordergrund

stehen, ist objektiv wohl schwer
auszumachen; die Menschen fühlen sich von sehr
verschiedenen Aspekten der christlichen Botschaft

angesprochen. Auf jeden Fall sollen nach dieser

Botschaft die einzelnen Menschen und die Völker

beurteilt werden nach den Kriterien des 25.

Kapitels bei Matthäus:
«.Ich war hungrig und ihr habt mir zu essen

gegeben,

durstig und ihr habt mir zu trinken gegeben;
ich war fremd und ihr habt mich beherbergt,
nackt und ihr habt mich bekleidet;
ich war krank und ihr habt mich besucht,

gefangen und ihr seid zu mir gekommen.»
«Was ihr dem geringsten unter meinen Brüdern

getan habt, das habt ihr mir getan.»

Hier liegt der Anfang, das Offenbarwerden einer
Zielsetzung und einer Entwicklungslinie der
Menschheit. Doch wurde die Perspektive des

Zeitbedarfs für die Verwirklichung der Botschaft
immer tiefer und länger. Der Friedensfürst kam
nicht wie erwartet in der ersten Generation; das

Friedensreich blieb auch im sogenannten christlichen

Zeitalter aus, und heute, wo wir um die
Jahrtausende des Alters der Menschheitsgeschichte

wissen, werden die Perspektiven noch
länger.
Jahrhundertelang wurde im Christentum der
Fortschritt im wesentlichen von der unmittelbaren

Verbesserung der Beziehungen von Mensch
zu Mensch erwartet. Die Umgestaltung der
Rechtsordnung schien kein vordringliches
Anliegen. «Wer Sklave ist bleibt Sklave!», lehrt der
Apostel Paulus. Noch bis ins 19. Jahrhundert
wird mit diesem Bibelzitat im christlichen Amerika

die Beibehaltung der Sklaverei verteidigt —
untermauert mit der zusätzlichen Überlegung,
daß der Herr für sein Eigentum, seine Sklaven,
besser sorge als für die bei ihm arbeitenden
«freien Arbeiter».
Dem Sinne nach geistert der gleiche Gedanke
heute noch herum: Mit Paragraphenzwang wird
nichts Wesentliches erreicht; entscheidend ist
doch nur die menschliche Haltung! — eine jener
großen TeilWahrheiten, die wie alle Teilwahr-
heiten, gleichzeitig Wesentliches aussagt und
Wesentliches unterschlägt.
Wesentliches aussagt: Die Menschenwürde und
die Entfaltung jedes einzelnen Menschen wird
sich nie mit Verfassungs- und Gesetzesnormen

gewährleisten lassen! Jeder Beitrag zur Erlösung
von Schuld und Not geht heute und morgen,
gleich wie vor 2000 Jahren, über persönliche
Opfer, über einen oft scheinbar sinnlosen Einsatz

gegen alle Widerstände, mit denen überholte
Privilegien der Arrivierten und Mächtigen
verteidigt werden. Notwendig ist vor allem auch
der Einsatz auf allen Fronten gegen die physische

und geistige Trägheit, gegen die Gleichgültigkeit,

aber auch gegen alle Formen des

Dilettantismus und falschen Idealismus, der die
Schwere der Probleme unterschätzt. Gegen alle
Pessimisten muß immerhin gesagt werden, daß
heute doch sehr viel Positives geschieht, um der
riesig großen und stark zunehmenden Zahl der
Menschen eine gewisse Verbesserung ihrer
Lebenslage zu bringen. Der stille Einsatz der
Eltern, der Lehrer, der Unternehmer, der Arbeiter

957



und der Verwaltungsbeamten aller Stufen schafft
keine Schlagzeilen, bildet aber doch die Grundlage

jedes gesellschaftlichen Fortschrittes. Es ist
wohl das Zentrum gerade der christlichen
Soziallehre, daß das Reich Gottes nicht kommt «in
Glanz und Herrlichkeit», sondern vor allem über
den Weg der kleinen Schritte, wobei jedem eine

Aufgabe zugewiesen ist, an seinem Ort — die
meisten im Kleinen, einige im Großen — «ein
bißchen Himmel auf die Erde zu bringen»,
etwas beizutragen zur Entfaltung der Menschenwürde

in den Mitmenschen, zur Erlösung der
Welt von Schuld und Not. Der «Nächste» kann
dabei sowohl der natürliche Nächste sein in der
Familie, in der Schule, im Betrieb oder auch der
zufällig Nächste, der unter der Vielzahl der
anderen plötzlich als Aufgabe vor uns steht.
«Entscheidend ist doch nur die menschliche
Haltung!» Mit diesem Satz wird aber gleichzeitig
auch Wesentliches unterschlagen. Es ist im
Menschen viel zu viel Bosheit, Trägheit, Stumpfheit

und falsche Beeinflußbarkeit, um mit dem

Predigen und selbst mit dem Vorleben ethischer
Prinzipien durchzukommen.
Es braucht die staatliche Rechtsordnung, um das
Böse zum mindesten ein Stück weit im Schach
zu halten, um den Mißbrauch der Macht zum
mindesten einzudämmen. Ebenso wichtig ist
jedoch die Rechtsordung auch für die Organisation

des Guten. Eine Sozialversicherung ist besser

als eine bloße Almosenfürsorge. Gesicherte
Arbeit in gutgehenden Unternehmen verlangt
eine Rechtsordnung, die stärker ist als nur der

sogenannte gute Wille. Dies wurde in den
sogenannten christlichen Jahrhunderten sehr lange
zu wenig erkannt. Der heidnische Absolutismus
eines Diokletian ging fast reibungslos in den
Absolutismus der allerchristlichsten byzantinischen
Kaiser über. Erst der Neuzeit war es vorbehalten,

die restlichen Instrumente zu schmieden,
mit denen die Menschheit anfing, die Macht
und die Mächtigen im Schach zu halten und
den Staat menschenwürdig zu gestalten. Noch
viel später begann erst der Aufbau der modernen

Sozialgesetzgebung zur Verwirklichung der
sozialen Menschenrechte.

III. Größe und Problematik des modernen
Verfassungsstaates

Der Gedanke der ««bill of rights» in der
Verfassung von Virginia und das Prinzig der
gegenseitigen Hemmung der staatlichen Gewalten

durch ein «system of checks and balances»
ist und bleibt das größte Geschenk des amerikanischen

Denkens an die moderne Rechtskultur
—• eine Entwicklung, die sich freilich in Amerika
nur auf Grund des Gedankengutes der europäischen

Aufklärung durchsetzen konnte. Seither
geht das Ringen um den Verfassungsstaat, oder
wie wir auch sagen, um den Rechtstaat, durch
alle Völker. Mühsam setzt sich die Überzeugung
durch, daß die Gesetze verfassungmäßig und die
Verwaltung gesetzmäßig sein muß. Das ganze
19. Jahrhundert und zum Teil auch noch das 20.

Jahrhundert ringen um die Verwirklichung der
Glaubens- und Gewissensfreiheit, der Pressefreiheit,

des Rechts auf freie Meinungsäußerung,
freie Gemeinschaftsbildung, um den Schutz vor
willkürlicher Verhaftung und Internierung und
den Schutz des Privateigentums von Konfiskationen.

Es wäre eine Illusion zu glauben, das dieser

sogenannte Rechtssaat heute definitiv gesichert ist.
Die Weltentwicklung befindet sich diesbezüglich
immer noch in einem sehr prekären Anfangsstadium.

Wohl haben sich alle Staaten unserer
Erde eine Verfassung gegeben (nur ausnahmsweise

ist diese Verfassung «ungeschrieben» wie
in England) und irgendwelche Freiheitsrechte
garantiert; aber diese Gewährleistung bricht noch
immer allzu leicht zusammen, gerade dann, wenn
sie sich bewähren müßte, nämlich in Zeiten
politischer Hochspannung. Alsdann besteht immer
noch die Gefahr, daß die Verfassung unter
Berufung auf einen Notstand provisorisch außer
Kraft gesetzt wird. Auch hinsichtlich der sozialen

Menschenrechte und der Rechtsgleichheit
besteht oft ein erschreckender Unterschied
zwischen dem proklamierten Recht und der
Rechtsverwirklichung.

IV. Die allgemeine Erklärung der
Menschenrechte durch die UNO

Die Charta der Vereinten Nationen, geboren aus
den schmerzhaften Erfahrungen unter den
Diktatoren aller Schattierungen der Zwischenkriegszeit

und den Krisen des Zweiten Weltkrieges,
erklärte den Schutz der Menschenrechte als eine
der Aufgaben der neugegründeten Weltorganisation

(Art. 1 der Satzung). Folglich stellte sich
nach dem Krieg für die UNO die Aufgabe, zu
einer überstaatlichen Sicherung der Menschenrechte

zu kommen; doch blieb der Gedanke
vorläufig Wunschtraum. Es zeigte sich sehr bald,

958



daß zahlreiche Staaten bei einem übernationalen
Schutz der Menschenrechte die Gefahr einer

Einmischung in ihre internen Angelegenheiten
witterten; die UNO begnügte sich deshalb
zunächst mit der Ausarbeitung eines unverbindlichen

Programms. Die ersten Schritte zur
Vorbereitung lagen in den Händen der UNESCO, die
einen ausgewählten Kreis führender Denker der
Nachkriegsjahre um Beiträge zu diesem Thema
ersuchte, darunter Mahatma Gandhi, Salvador
de Madariaga, Jacques Maritain, Harold Laski,
Benedetto Croce, Pierre Teilhard de Chardin
SJ, Aldous Huxley. Die UNESCO ließ dann
unter dem Vorsitz des Amerikaners Eduard H.
Carr einen ersten Erklärungsentwurf ausarbeiten.

Die Arbeiten wurden dann übernommen von
der bereits 1946 geschaffenen Abteilung für
Menschenrechte der UNO, die zunächst unter der
Leitung von Mrs. Eleanor Roosevelt, der Witwe
des verstorbenen Präsidenten stand. Ihr Nachfolger

wurde Professor Dr. Rene Cassin. Die
Kommission machte sich mit «gutem Willen und
praktischem Idealismus, aber unter Ausschluß
philosophischer und doktrinärer Debatten» an die

Arbeit.2)
Der Abteilungsentwurf wurde von der Komis-
sion der Vollversammlung der UNO für Sozialfragen

sehr eingehend durchberaten und schließlich

am 8. Dezember 1948 von 48 Staaten

angenommen; 8 Oststaaten enhielten sich der Stimme.
Kein Staat wagte, gegen die Deklaration zu
stimmen. Die ganze Ausarbeitung erfolgte in
einem Tempo, das leider nachher, als sich die
Probleme der Verwirklichimg stellten, nicht mehr
gehalten werden konnte. Wohl wurden nach
1948 Schritte unternommen, um über das

Programm hinaus zu einer verbindlichen Konvention
zu gelangen, doch war der Gang der Arbeiten
schleppend. Schließlich konnte 1966 einerseits
ein Konventionsentwurf über die Bürgerrechte
und die politischen Rechte, anderseits ein
Konventionsentwurf über wirtschaftliche, soziale und
kulturelle Rechte angenommen werden; doch
steht zurzeit noch keineswegs fest, wie weit diese

neuen UNO-Konventionen ratifiziert werden.
Im Westen besteht mehr Sympathie für die erste,
im Osten mehr für die zweite Konvention. Das

Auseinanderfallen der zwei Gruppen von
Menschenrechten in zwei getrennte Konventionen
ist ein deutliches Zeichen unserer Zeit.
Dementgegen ist es in der Erklärung der
Menschenrechte von 1948 noch gelungen, die beiden

Flügel zusammenzuspannen. Neben den
Freiheitsrechten wie Glaubens- und Gewissensfreiheit,

Pressefreiheit, Schutz vor willkürlicher
Verhaftung etc. stehen die Sozialrechte: Recht auf
angemessene Lebenshaltung, auf ärztliche
Betreuung, Recht auf Bildung, Recht auf Arbeit
und angemessene Entlohnung etc. Es kann nicht
Aufgabe dieses Beitrages sein, den Text der
UNO-Erklärung im einzelnen zu analysieren.3)

Da es sich nur um ein Programm handelt, haben
auch alle Diskussionen, wie die einzelnen thesen-
haften Sätze zu verstehen sind, nur einen
beschränkten Wert. Entscheidend ist der Impuls,
der von der UNO-Erklärung für die Sicherung
der Menschenrechte ausgehen sollte, nicht die
Einzelheiten.

Fortsetzung folgt

Anmerkungen:

1) Schriftenreihe des Philipp-Albert-Stapfer-Hauses auf
der Lenzburg, Heft 4, Verlag Sauerländer, Aarau 1968,
485, auch französisch erschienen bei La Baconniere,
Neuchätel.

2) Vergleiche Rene Cassin, «Die Geschichte der Charta
der Menschenrechte», UNESCO-Kurier 1968, Seite 2;
ferner Sonnewald, «Deklaration der Menschenrechte
der Vereinten Nationen vom 10. Dezember 1948», in
Dokumentenheft 16, herausgegeben von der
Forschungsstelle für Völkerrecht der juristischen Fakultät
der Universität Hamburg 1955; «Um die Erklärung
der Menschenrechte», ein Symposion mit Einführung
von Jacques Maritain, Europa-Verlag, Zürich 1951,
Artikel (Menschenrechte) im Handwörterbuch der
Sozialwissenschaften, Band 7, Seite 303, und im
Staatslexikon der Görres-Gesellschaft, 6. Auflage, Band 5,
Seite 659; ferner R. Langer, «Der Kampf um die
Menschenrechtskonvention der Vereinten Nationen»,
österreichische Zeitschrift für öffentliches Recht, 9 (1958/
1959), Seite I und folgende Seiten; «Les droits de
l'esprit, six etudes sur les aspects culturels de la
declaration universelle des droits de l'homme», reunies

par l'UNESCO, Liege-Paris 1953; R. Sandreuter,
«Rund um die universale Erklärung der Menschenrechte,

ein Gespräch zwischen Ost und Weslt», Bern
1963; E. Loewenfeld, «Der Schutz der Menschenrechte
im Rahmen der Vereinten Nationen, in (Archiv des

Völkerrechts), Band 3 (1951/52), Seiten 136 ff.;Myres
S. McDougal, «Die Menschenrechte in den Vereinten
Nationen», in Bettermann; Neumann Nippendey, «Die
Grundrechte 1/1, Berlin 1966, Seiten 493 ff.

3) Der Text der UNO-Erklärung kann in den meisten
Sprachen der Welt, insbesondere auch auf deutsch,
unentgeltlich und in beliebig vielen Exemplaren bezogen
werden beim Sekretariat der UNO in Genf, Abteilung
für Informationen.

959


	Die Menschenrechte als Leitbilder unserer Staats- und Gesellschaftsordnung

