
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 55 (1968)

Heft: 24

Artikel: Weihnachten

Autor: Schaper, Edzard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-537002

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-537002
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Halbmonatsschrift für Erziehung und Unterricht

15. Dezember 1968 55. Jahrgang Nr. 24

SchweizerSchule

Unsere Betrachtung

Weihnachten*
Edzard Schaper

«Die Zahl der sowjetischen Interkontinentalraketen

ist im letzen Jahr um fünfzig Prozent
gestiegen. Die Sowjetunion hat ein begrenztes
Lenkwaffen-Abwehrsystem entwickelt. Amerika
besitzt die größte Armee der Welt. China verfügt
vermutlich über dreißig Atombomben und gibt
ein Fünftel seines Verteidigungsbudgets für die

Mechanisierung der Armee aus. Die Überlegenheit

der Vereinigten Staaten auf dem Gebiet der
Interkontinentalraketen gegenüber der Sowjetunion

ist weiter zusammengeschrumpft, nämlich
von drei zu eins auf zwei zu eins. — Dies sind die

wichtigsten Feststellungen in dem soeben
veröffentlichten Jahresbericht des Institutes für
strategische Studien in London.»

Ein prophetischer Bericht über das Jahr Null,
dem auch dies Jahr im bürgerlichen und
kirchlichen Kalender nachgerechnet wird, lautet:
«Licht strahlt über uns heute, denn geboren ist

uns der Herr. Seinen Namen ruft man: Wunderbarer,

Gott, Friedensfürst, Vater der kommenden

Welt; und seines Reiches wird kein Ende
sein.»

* Dieser Text wurde mit freundlicher Erlaubnis des

Dichters und des Arche-Verlags dem Bändchen «Auf
der Brücke der Hoffnung, Betrachtungen zur
Weihnacht» entnommen. Erschienen im Verlag der
Arche, Peter Schifferli, Zürich. (Es handelt sich bei diesem

Beitrag um die Ansprache Edzard Schapers, die
er am 25. Dezember 1967 im Schweizerischen Rundfunk,

Studio Bern, gehalten hat. Die Redaktion.)

Doch in der heutigen, der damals noch
kommenden Welt des Friedensfürsten donnern die
Kanonen. Das Mündungsfeuer der Geschütze
blitzt gegen das Leuchten, das den Engel der

Verkündigung auf den Schafweiden bei Bethlehem

umgab. Ist dies nun das Reich, dessen kein
Ende hat sein sollen? Beruhen die beinahe
zweitausend Jahre alten christlichen Vorstellungen
von Christus als dem «Friedensfürsten» vielleicht
auf ebensoviel menschlicher Kurzsichtigkeit wie
die jüdischen Vorstellungen vom Messias als

Wiederhersteller jüdisch-politischer und -militärischer

Macht und Herrlichkeit im ganz diesseitigen

jüdischen Staat? Es sieht nicht nur so aus;
es ist so. Ein Reich muß sich zu seinem Bestand
und seiner Wohlfahrt den Frieden sichern. Auch
das Reich der Kirche. Deshalb ist seit beinahe
zweitausend Jahren der Friede der Welt, der in
der Geburt Jesu jenen verkündet wurde, «die

guten Willens» sind, zu einem mehr und mehr
säkularen Frieden unter den geschichtlichen
Gewalten herabgewürdigt worden, und die Enttäuschung

der Christenheit ob des entgegen aller
Verheißung ewig fortdauernden Unfriedens hat
so zugenommen wie ihre innere Lähmung durch
den scheinbaren Widerspruch und den Hohn der
Feinde Christi über die «unrealistische», ins Jenseits

vertröstende Verkündigung des Christentums.

Auch die Losung eines evangelischen
Kirchentages: «Der Friede ist unter euch!» nimmt
sich gegen die Krawalle und vielen Zänkereien
einer nicht unbeträchtlichen Zahl von Teilnehmern

grotesk aus. Nein, da war kein Friede unter

ihnen, keine Einmütigkeit im Herrn «bis ans
Ende der Welt».
Das Mißverstehen dessen, was Frieden, was
christlicher Frieden ist, hat das Christentum
einen großen Teil seiner Glaubwürdigkeit geko-

WIR WÜNSCHEN ALLEN UNSERN
MITARBEITERN UND ABONNENTEN
GNADENREICHE WEIHNACHT Die Schriftleitung

949



stet und den Kirchen und ihrer Verkündigung
unter den modernen Menschen nur den
Verdacht eingetragen, zu eigenem Nutzen zu predigen,

was nicht glaubenswert, was unrealistisch,
von beinahe zweitausend Jahren Geschichte
innerlich und äußerlich überholt worden ist. Die
poetische Metapher, daß Christus das neue
Reich bringen werde, in dem das Lamm mit
dem Löwen spielt, in dem Frieden in die
Geschichte einziehen werde, in dem der Gestaltwandel

der Dinge und die nie abreißenden Ströme
des Geschehens ein Bett der Versöhnung
zwischen Mensch und Mensch, zwischen Mensch
und Ding, zwischen Volk und Volk finden würden

—- sie ist zu einer nicht abzutragenden
Hypothek auf dem Erbe der Apostel geworden.
Frieden in Christus ist denn eher die äußerste

Herausforderung Gottes gegen das Gesetz der
Welt, an den Menschen dieser Welt; dieser Friede
ist letzter, bei vielen in nicht zu fassenden
Schmerzen gewordener innerer Besitz.

So lange die Kirche anfangs gezögert hatte, ein
Fest der Geburt ihres Herrn zu feiern, so rasch
breitete das Weihnachtsfest sich später aus. In
Mitteleuropa stieg es in kurzer Zeit zum Hauptfest

des Jahres auf. Aber auch der Osten wurde
von dieser Entwicklung ergriffen. Allenthalben
erfüllte es, weil es so freundlich sinnenfällig ist
und vor Goldflitter und lebendigem Licht nicht
als Konfrontation mit der Armut und dem Elend
des Eintritts Gottes in die irdische Geschichtlichkeit

gefeiert wird, alle Herzen. Der heilige
Chrysostomus nannte Weihnachten «die
Brunnenstube des Christentums». «Von hier sind»,
sagte er, «wie Flüsse, die von einer Quelle nach
verschiedenen Seiten strömen, alle anderen großen

Tage des Kirchenjahres ausgegangen.» Aber
Das große Aber, das Sie so gut wie ich im

Auge haben und das mit jedem Jahr, das dem
Zeitalter der industriellen Massengesellschaft
zuwächst, um ein nicht Unbeträchtliches mehr
als Ärgernis erscheint: von der Tat Gottes,
seinem Hineinwirken mit der Geburt des Gottessohnes

in die Geschichte der Menschheit, der die

Majestät Gottes allmählich entschwunden ist,
bis Nietzsche: «Gott ist tot!» rufen und der
Antichrist sein weltumspannendes Reich hat aufrichten

können, ist bei der Menschheit nichts oder

ganz, ganz wenig übrig geblieben, was der
Dimension des Metaphysischen angehört. Hätte der
menschgewordene Gott, Jesus von Nazareth, der
den härtesten aller irdischen Leidenswege bis zum

Kreuz schritt, für die sich von Gott verlassen
Fühlenden nicht zum nächsten aller menschlichen

Mitbrüder und zugleich zum greifbarsten
Stück Göttlichkeit werden müssen, als sein Vater
für die Menschheit immer mehr ins Dunkel des

Unfaßlichen entglitt und die tragische Autonomie

des Menschen sich mit jedem Jahrhundert
neu und immer selbstherrlicher begründete?

Ja. Aber es ist nicht geschehen, obwohl wir heute
unter der Tyrannei des Physischen und Materiellen

leben und die Suggestion des Tatsächlichen,
Authentischen unser ganzes Dasein als ein geheimer

oder offener Widerspruch gegen die
Tatsächlichkeit und Authentizität Gottes in Christus
beherrscht. Nur der Bereich des Greifbaren, zu
Händen Gegebenen wird zum Tätigkeitsbereich
einer möglichen sittlichen Bewährung. Der seelische

Grundwasserspiegel sinkt ab; die Wurzeln
des Natürlich-Menschlichen vermögen die
nährenden Quellen des Übernatürlichen nicht mehr
zu erreichen. Der Glaubensverlust im pragmatischen

Denken des sozialen Wohlfahrtsstaates
beraubt den modernen Menschen allzu oft jener
Dimension, in der das Christentum beheimatet
ist. Und nicht aggressiver Unglaube ist in den
Reihen der Kirchgänger-Christen die größte
Gefahr, die im Osten schon zum Verhängnis des

Untergangs geworden ist, sondern die Lauheit,
die Indifferenz in einer bloß dem Diesseits

zugewendeten Zivilisation, die das «Welt ging
verloren, Christ ward geboren» auszudenken, als

einen störenden oder, schlimmer, als einen
bedeutungslosen Schatten im kleinen Glück des

industrialisierten Biedermeiers vor Fernsehschirm
und Hausbar empfindet. Und wieviel Gutes, ja
Großartiges auch von einzelnen Arbeitern im
«Weinberg des Herrn» geleistet werden mag —
die höhere Hierarchie ist um Konferenztische
versammelt, bereitet Reformen von etwas vor,
was längst nicht mehr als Offenbarung, sondern
als totes Zeremonial empfunden wird, und tagt,
und tagt, je näher die Nacht der Christenheit
heranrückt.
Es wäre voreilig, diese Meinung als FKultur-
pessimismus> abzutun. Das merkantile, lärmige
Drum und Dran hat immer von der Weihnacht
Besitz ergriffen, denn dieses Fest lädt eben
gerade, weil es so allgemein menschlich ist, zu
Allzumenschlichkeiten ein. Jede Zeit versucht, ihren
Handel und Wandel zum Einbruch der Ewigkeit
in die Zeit, zum Erscheinen Gottes unter den

Menschen, hinzuzutun. Insofern ist immer noch

95°



ein geistiges Erbe der frühesten Christenheit
virulent. Nur ist im Bewußtsein der Weihnacht
feiernden christlichen Menschheit von heute dem
eben Geborenen nicht mehr seine Sterblichkeit
zugeordnet, die man früher nie aus den Augen
verloren hatte. Es steht nur eine Krippe mit
einem «süßen Jesuskind» und einem «holdseligen
Paar» vor Augen. Eine Krippe ohne Kreuz
dahinter aber wird ebenso hälftig und zwiespältig
wie ein Kreuz ohne Krippe.
«Zwanzigstes Jahrhundert», notierte Charles Pe-

gwy bereits im Jahre 1913. «Die Welt hat sich
seit Jesus Christus weniger verändert als in den
letzten dreißig Jahren Die Welt ist so sehr
anders geworden, daß wir noch nicht einmal die
Organe und Kategorien für die Wahrnehmung
dieses Vorganges entwickelt haben. Sie ist uns
enteilt. Wir müssen ganz neu in ihr domestiziert
werden. Die traditionellen Antworten (des
Christentums genügen nicht für die Fragen, die sich
von den Denk- und Lebensverhältnissen der nur
weltlich gewordenen Welt her an es ergeben.»
Das ist kein Standpunkt, der sich die Anerkennung

organisationsfreudiger Kirchenfunktionäre,
welcher Konfession auch immer, bemüht. Es ist
die Nachdenklichkeit jener, die es mit der
Meinung des alten Christoph Blumhardt halten, daß

an Weihnachten die Engel geweint haben, weil
sie des Karfreitags inne waren, und daß sie am
Karfreitag gelacht haben, weil sie schon um die
Herrlichkeit der Auferstehung und der Ostern
wußten.
Ich möchte sagen, daß es eine Meinung unter
dem letzten erkennbaren Strich des Glaubens

war und ist. So hat sie auch Dietrich Bonhoeffer
aufgeschrieben, als er vor seinem letzten
Weihnachten auf dieser Welt im Gefängnis der

Gestapo notierte: «Wir sind wieder ganz auf die

Anfänge des Verstehens zurückgeworfen. Was

Versöhnung und Erlösung, was Wiedergeburt
und Heiliger Geist, was Feindesliebe, Kreuz und
Auferstehung, was <Leben in Christus> und Nachfolge

(Christi) heißt — das alles ist so schwer
und so fern, daß wir kaum mehr wagen, davon

zu sprechen. In den überlieferten Worten und

Handlungen ahnen wir etwas ganz Neues und
Umwälzendes, ohne es bereits fassen und
aussprechen zu können.»
Diese existentielle Skrupulanz wäre allen not
und heilsam, welche die Kirche als unfehlbar
verstanden und dabei vergessen haben, daß

Unfehlbares nur existieren kann, wo ein Ziel ist

und im Religiösen ein personales Gegenüber
besteht, das erreicht oder verfehlt werden kann.
Bonhoeffer sah voraus, daß das «qualifizierte
Schweigen», zu dem ja der echte Teil der
russischen Orthodoxie heute schon gezwungen ist,
der Kirche unter Umständen besser anstehen
könnte als die Weitergabe großer, unverstandener,

unerklärter Worte. Deshalb sagte er: «Alles
Denken, Reden und Organisieren in den Dingen
des Christentums muß neu geboren werden aus
Beten und Tun. Es ist nicht unsere Sache, den

Tag vorauszusagen — aber der Tag wird kommen,

an dem wieder Menschen berufen werden,
das Wort Gottes so auszusprechen, daß sich die
Welt darunter verändert und erneuert!»
Dann wären wir wieder im echten Sinn als
Menschheit die Sache Gottes, in welche seine
weihnächtliche Tat in Gestalt der Entsendung
seines Sohnes hineinwirkt, wie der Sauerteig in
der trägen Masse von Mehl und Wasser es tut.
Dann wäre die Weihnachtsfeier, die den im Geist
Redlichen schon so lange schwer gemacht worden

ist und sie bisweilen aus dem Bannkreis dieses

freudigen Festes hat in den Puritanismus
fliehen lassen, wieder Wirklichkeit und nicht nur
jener sholde Zaubery, den man diesem Feste

nachsagt.
Freilich, eine andere Art von Weihnacht als jene,
welche die Hirten von Bethlehem gehabt haben,
bekämen wir immer noch nicht, auch wenn wir
in unserem Christfest die ganze Fülle des Kreuzes,

das Auferstehung und Himmelfahrt mit
einbeschließt, feiern dürften. Wir blieben <nur>
Glaubende, aber wir kehrten, wie die Hirten,
nicht einfach in unsere tägliche Armseligkeit
zurück, sondern «wir kehrten wieder um und priesen

Gott für alles, was wir gehört und gesehen

haben, wie denn zu uns gesagt ward ...»
Mitten in der Nacht der Welt, mitten im kalten
Krieg der Entzweiung und mitten in der Niedertracht

einer vorgeblichen Koexistenz, die mit
dem von Christus gebrachten und aller Welt
guten Willens verheißenen Frieden nichts zu
tun hat. «Adveniat regnum tuum», «Zu uns
komme Dein Reich!» hat die Christenheit in den

immer dunkleren Adventen dieses Jahrhunderts
gebetet. Dieses Reich mit seinem Frieden ist nicht
<unter uns>; es ist von der Begegnung mit dem

Auferstandenen und gen Himmel Gefahrenen
an in uns.

In dieser überverwalteten Welt ist zwar wenig
Raum mehr für die unschematische, kategorien-

951



lose Freiheit des Einzelnen geblieben. Ein Raum
aber bleibt uns für alle Verwalter unserer Welt
und Zeit exterritorial und nicht zu entheiligen:
jener der persönlichen inneren Betroffenheit.
Wie wir in ihm hausen und bis wohin wir ihn
erweitern wollen, ist schon wieder nicht mehr unser

Alleinrecht. Ob auch nur um Haaresbreite
neben unserer Glaubenshoffnung, so haben wir
nicht mehr uneingeschränktes Wohnrecht in dieser

verweltlichten Welt und sind wir ihren
Einflüsterungen ausgesetzt.
Den vielen geheimen Verführern unseres
Zeitalters läßt sich, zum Heil hin geschaut, nur eine
messianische Hoffnung entgegensetzen, durch die
das dunkelste Dunkel der Welt erträglich wird.
Bei den Nürnberger Kriegsverbrecher-Prozessen
nach dem Zweiten Weltkrieg erschien, wie Paul
Tillich berichtet, als Zeuge ein Mann, der eine
Zeitlang in einer Gruft des jüdischen Friedhofs in
Wilna gelebt hatte. Dieser Friedhof war das
einzige Versteck, wo er und viele andere leben
konnten, nachdem sie der Selektion für die
Gaskammer entronnen waren. In einer Gruft ganz
in der Nähe von ihm gebar damals in einer
dunklen Winternacht eine junge Frau einen
Sohn. Der achtzigjährige Totengräber, in ein
Leichentuch gehüllt, das er einem kaum erkalteten

Leichnam weggenommen hatte, stand ihr bei
der Geburt bei. Und als das neugeborene Kind
seinen ersten schwachen Schrei ausstieß, betete
der alte Jude: «Großer Gott, du Gerechter, hast
du endlich den Messias zu uns gesandt? Denn
wer anders als der Messias kann in einem Grabe
geboren werden!»
Drei Tage später sah der alte Totengräber, wie
das Kind die Tränen seiner Mutter trank, weil
deren Brust ihm keine Milch geben konnte. Und
später mag es wohl gestorben sein, und der alte
jüdische Totengräber hatte wieder einmal
vergebens gehofft und konnte mit dem Psalmisten
rufen, wie jetzt alle rufen können: «Wie lange
noch, Herr, wie lange /»
Diese Geschichte, die keine menschliche
Einbildungskraft zu ersinnen vermöchte, gibt genau

wieder,wie es sich mit der Hoffnung in der
grabartigen Gefangenschaft der irdischen Existenz
verhält. Karl Barth hat dem einmal mit folgenden

Worten Ausdruck verliehen: «Wenn ein
Mensch begraben wird, ist es augenscheinlich
und bewiesen — obwohl er scheinbar noch
gegenwärtig, tatsächlich aber bereits abwesend ist

—, daß er keine Gegenwart mehr besitzt, noch
weniger eine Zukunft. Er ist nur mehr Vergangenheit.

Er ist nur noch durch die Erinnerung
erreichbar, und auch das nur so lange, bis die,
denen es möglich ist und die bereit sind, sich
seiner zu erinnern, selber begraben sind. Und die
Zukunft, auf die die ganze menschliche Gegenwart

hinläuft, ist gerade dies: begraben zu
werden.»

Diese Worte treffen das Gebet des alten
jüdischen Totengräbers: «Gott, Du Gerechter, hast
Du endlich den Messias zu uns gesandt? Denn
wer anders als der Messias kann in einem Grabe
geboren werden!»— Wo anders fänden wir sonst
das paradoxeste Mysterium des gläubigen
Daseins, das — mit der Vorbestimmung, begraben
zu werden — von der Hoffnung auf den Begrabenen

und dann Auferstandenen lebt!
Das neue Leben der Umkehr, das am Ende des

Advents beginnen muß, wenn wir in der Wüste

unserer Tage dem Ruf des Täufers und
Vorläufers gefolgt sind, wäre nicht wirklich neues
Leben, wenn es nicht aus dem radikalen Ende
des alten Lebens entstünde. Sonst müßte es wieder

begraben werden. Wenn aber das neue
Leben aus dem Grabe selbst hervorgekommen ist,
dann ist der Messias mit seinem Reich und mit
seinem Frieden, den er dem inneren Menschen,
auch in der heillos zerrütteten Welt schenkt,
erschienen. Dies allein auch kann unsere Hoffnung
nähren, daß die Gesetze der Persönlichkeit, der
Freiheit und des Rechtes aus mehr denn nur
egozentrischem Individualismus sich noch
einmal als Gegengewichte gegen die oberflächliche
Vermassung in die Waagschale für die Gesamtheit

unserer christlich genannten Existenz senken
werden.

Helfen Sie bitte wiederum mit, den Schülerkalender «MEIN
FREUND», ein Eigenwerk des KLVS, unter der Jugend zu
propagieren. Werbematerial erhalten Sie beim Walter-Verlag
Ölten.

952


	Weihnachten

