
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 55 (1968)

Heft: 23

Artikel: Erziehung zum Widerstand

Autor: Nyikos, Lajos

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-536998

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-536998
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


bar macht.» Und weiter gibt der nämliche Theologe

zu bedenken: «.So wie das Gleichnis legitimes
Recht des Redens von Gott durch den Gottessohn
selbst erhält, so hat ebenso das gestaltgewordene
Gleichnis — also eben das Bild — legitimes Recht
im Gottesdienst der Kirche.»3) Es ist auch daran
zu erinnern, daß die ganze ikonographische
Überlieferung der Kirche in dieser Frage durchaus
einhellig ist. So finden wir bereits auf einem
Sarkophagdeckel (Lateran-Museum), der auf den
Anfang des vierten Jahrhunderts datiert wird, eine
eindrucksvolle Darstellung vom Jesuskind in der
Krippe. Die Forderung, die Jesusfigur in der
Krippe durch das Christuszeichen zu ersetzen,
widerspricht ferner dem grundlegenden Postulat,
daß die religiöse Unterweisung auf allen Altersstufen

Hinführung zur Person Christi sein muß,
zu ihm, der Abglanz und vollkommenes Abbild
des Vaters ist. Hier genügt weder das Wort allein
noch das Zeichen allein, sondern wir verbinden
das Wort mit dem Bild der Person, dies vor allem
auch im Hinblick auf die Meditation, welche, wie
der bekannte Religionspädagoge Dr. Klemens
Tilmann mit Recht zu bedenken gibt, in
einzigartiger Weise vor der Weihnachtskrippe geübt
werden kann. Er schreibt: «Es (das Kind) hat die

Krippe schon öfteres gsehen, aber es geht immer
wieder hin und schaut, sieht das Jesuskind an und
Maria und Josef, den Ochs und den Esel, die Hirten

und den Engel, der ihnen die Weihnachts¬

botschaft sagt... Es sieht Bild und Wirklichkeit
in einem und ist somit schauend ganz in der heiligen

Wirklichkeit und lebt in ihr. Das ist Meditation»*).

Man fragt sich angesichts dieser Tatsachen, ob
sich die Anhängerinnen der Symbolerziehung
auch schon einmal darüber Gedanken gemacht
haben, in welch seelischen Zwiespalt sie die Kinder

hineintreiben, wenn diese im Kindergarten
und in der Schule das Bild des Jesuskindes
verbannt und durch das Christuszeichen ersetzt
sehen; es wäre an der Zeit, diesem gewissenlosen
Treiben endlich Einhalt zu gebieten. Hoffen wir,
daß sich immer mehr Kindergärtnerinnen und
Lehrerinnen auf die christliche Lehre und
die glaubenskonformen religionspädagogischen
Grundsätze besinnen. Möge die kommende
Advents- und Weihnachtszeit diese Besinnung
fördern! gl

Literatur:
1) Vergleiche Dietrich Stemwede: Zu erzählen Deine

Herrlichkeit, Pfeiffer, München 1967.

2) Francois Bourdeau: Das Bild in der Katechese, in:
Rahner/Häring: Wort in Welt, Kaffke, Bergen-
Enkheim 1968, Seite 136.

3) Hans-Joachim Thilo: Der ungespaltene Mensch,
Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen 1957, Seiten
118, 120.

4) Klemens Tilmann: Die Führung der Kinder zur
Meditation, Echter, Würzburg 1959, Seite 28.

Erziehung zum Widerstand
Lajos Nyikos

Der neuzeitliche Mensch ist auf den ungeheuren

Anstieg seiner Macht nicht vorbereitet. Es

gibt noch keine richtig durchdachte und wirksam

geprägte Ethik des Machtgebrauches;
noch weniger eine Erziehung dazu, weder der
Elite noch der Gesamtheit.

Romano Guardini in «Das Ende der Neuzeit»

Die nachfolgenden Ausführungen möchten eine

Aufgabe jeder Erziehung in Erinnerung rufen:
die Pflicht des Erziehers, die körperliche und die
geistige Widerstandsfähigkeit des jungen
Menschen zu fördern und zu erhalten.
Der Mensch muß widerstehen können. Sein Körper

muß es können gegen Hitze und Kälte, gegen

Hunger und Durst, gegen Erschöpfung. Sein

Geist darf sich nicht knechten lassen, weder
durch Bequemlichkeit noch durch Geschäftigkeit,

nicht durch Schlagworte und Versuchungen,

durch Lüge und Schmeichelei, durch Illusionen

und Enttäuschungen.

Geistiger Widerstand kann nötig sein gegen den
nächsten Mitmenschen, gegen die Gruppe, der
ein jeder angehört, gegen das Volk und dessen

Institutionen, vor allem aber und immer wieder:

gegen sich selbst. Freiheit ist ohne Widerstand
nicht möglich.

Hier müßte gesagt werden, was unter Freiheit zu
verstehen sei; denn je nach dem, was man sich

910



darunter vorstellt, erhält auch Widerstand seine
besondere Bedeutung und Begründung. Ich kann
jetzt nicht darauf eingehen; so viel möchte ich
hingegen sagen, daß Freiheit in ihrem Bezug auf
Widerstand nicht ein abstrakt philosophischer
Begriff bleiben darf, sondern die Möglichkeit
einbeziehen muß, daß der Bürger auch seine eigenen
persönlichen und materiellen Interessen vertrete;
mit anderen Worten: Freiheit erhält einen konkret

politischen Sinn.
Ich hoffe, daß dies in den nachfolgenden
Darlegungen deutlich wird.

I
Alles zu planen, würde vermutlich heißen, die
Menschheit wegzuplanen, würde vermutlich
heißen, das Menschliche, eben gerade die Freiheit,

definitiv zu zerstören. Den Raum, in dem
Freiheit möglich ist, müssen wir aber planen.

Carl Friedrich von Weizsäcker
in «Gedanken über unsere Zukunft»

Die Aufgabe der Erziehung zum Widerstand hat
schon immer bestanden, und doch war sie noch
nie so aktuell wie heute; denn neu ist das Ausmaß
der Tendenzen und Versuchungen, die die
Widerstandsfähigkeit des Menschen schwächen und
ihn verweichlichen. Zu diesen — wie man neuerdings

(1) sagt «repressiven» Tendenzen gehören
sicher: die übermäßig vielen technischen Mittel,
die dem Menschen Ersatz für eine eigene
Bestätigung bieten und ihn im Extremfalle zu einem
Bestandteil der Maschine machen; das Übermaß
und die Aufdringlichkeit des Angebotes an Waren

und Dienstleistungen, die dem Menschen stets
neue Bedürfnisse aufzwingen und ihm den
Genuß und die Verschwendung der Güter zur
Pflicht machen; die Allgegenwart und Allmacht
der Massenmedien, die dem Menschen das Denken

abnehmen und ihm fixfertige Weltanschauung

und politische Urteile mundgerecht machen,
und schließlich die wachsende Macht und
Perfektion des staatlichen, halbstaatlichen und
privaten Apparates, an den die Bürger ihre
Souveränität abtreten.
Es liegt mir fern, in den genannten Tendenzen
und Versuchunngen das Böse an sich zu sehen.
Sie sind die Konsequenzen der ins Gigantische
anwachsenden Macht, die der Mensch dank
Wissenschaft und Technik in die Hand bekommen
hat. Macht ist an sich weder gut noch böse. Es

kommt darauf an, was der Mensch damit
anfängt. Sie kann gut sein, wenn sie «sich die Erde
Untertan macht» und deren Reichtümer im Dienste

der Menschheit nutzt. Sie wird böse, wenn sie
ihre Grenzen nicht mehr sieht und «sich mit
Tugend verwechselt», wenn sie also - um mit Senator

Fulbright zu reden - «arrogant» wird.
Der Macht ist es nicht eigen, ihre Grenzen zu
sehen. Dazu wird sie erst gezwungen, wenn sie auf
Widerstand stößt. Diesen Widerstand gilt es also
zu stärken, und zwar schon im jungen Menschen,
damit er ihn als Erwachsener bewußt und mutig
zu leisten imstande ist. Recht verstandener
Widerstand hat die Aufgabe, gegen jede Macht die
unerläßliche «Gegenmacht» auszuüben, damit
die Macht nicht «arrogant» werde und damit
dem einzelnen und den Völkern jener «Raum der
Freiheit» offen bleibe (2), ohne den das Leben
nicht lebenswert ist.
Noch nie während der Geschichte der Menschheit

konnte Macht so total ausgeübt werden wie
heute; so ist auch die Notwendigkeit des
Widerstandes heute dringlicher denn je. Nun ist es aber
gerade eine Eigenschaft der Wohlstandsgesellschaft,

daß sie den Willen zum Widerstand und
zur Übernahme eines Risikos schwächt. Franz
Pöggeler (3) hat diese Erscheinung treffend «die
soziale Verweichlichung» genannt, «die darauf
hinausläuft, daß jeder Mensch ein möglichst
sicheres Leben ohne großen Kraftaufwand erreichen

will. Eine weitere Folge des Wohlstandes
ist es, daß die Schwelle zwischen dem, was der
Mensch noch erträglich findet, und dem, was er
nicht mehr ertragen kann oder will, deutlich
absinkt. Er reagiert viel schneller mit Depression
oder Aggression, weil er es schneller aufgibt, sich
sachlich und bewußt zu wehren.
Diese Erscheinungen bedrohen ein echt demokratisches

System von innen heraus, einerseits durch
die Apathie der Staatsbürger und durch deren
vordergründige Sorge um das eigene Wohlergehen,

anderseits durch die irrationalen Ausbrüche
von Aggressionen, die aus Anstand und Bequemlichkeit

zu lange zurückgehalten worden sind;
und diese Ausbrüche rufen ihrerseits unausweichlich

autoritären Aggressionen in Volk und Behörden.

Im Deutschland der Hitlerzeit haben sich
freiheitlich gesinnte Bürger, bevor sie den Widerstand

organisierten, lange gefragt, ob ihnen das
Recht auf Widerstand gegen die Obrigkeit
zustehe. Als sie endlich handelten, war es bereits zu
spät. In der Demokratie, wie wir sie verstehen,

9"



ist Widerstand nicht bloß ein Recht, das der Bürger

beanspruchen darf; er ist Pflicht. Und er ist
nicht nur die Pflicht einer Elite, sondern eines

jeden.
Damit ergibt sich heute in besonderem Maße die
Pflicht auch der Erzieher, auf die Widerstandsfähigkeit

der Jungen zu achten, sie zu fördern,
sie, wenn nötig, zu wecken, sie zu erhalten und
auf keinen Fall zu unterdrücken.

II
In einer Demokratie ist eine abweichende
Meinung ein Akt des Vertrauens.

Senator J. William Fulbright
in «Die Arroganz der Macht»

Bevor ich dazu übergehe darzulegen, wie die
Schule zum Widerstand erziehen kann und wo
die Grenzen dieser Erziehung liegen, möchte ich
zu umschreiben versuchen, was in diesem
Zusammenhang unter Widerstand gemeint ist. Eine
möglichst klare Definition ist schon deshalb
notwendig, weil der Begriff «Widerstand» heute alle
Aussichten hat, zum Modewort zu werden (4).
Eines sollte bereits klar geworden sein: Widerstand

ist nicht eine vom Unbewußten gesteuerte
Reaktion auf Gefühle der Unlust oder der Angst.
Aggression ist nicht Widerstand. Und es wird
viel davon abhängen, ob es der Menschheit
gelingt, ihren Urtrieb der Aggression auf
friedlichen Wettstreit abzulenken (5). Widerstand
setzt einen bewußten und geistigen Prozeß voraus:

Er entlarvt scheinbares Recht als Unrecht
und hohle Autorität als Anmaßung. Er trifft auf
Grund kritischer Prüfung und Selbstprüfung eine

Entscheidung.
Widerstand ist mehr als Kritik um der Kritik willen;

denn der Widerstehende ist entschlossen, das

für richtig Erkannte auch durchzusetzen. Er wird
deshalb seine Mittel bewußt auswählen. Seine
Waffen sollen wirksam sein, aber nicht
unmenschlich; es sollen - im weitesten Sinne des

Wortes — politische Mittel sein. Der Widerstehende

verzichtet deshalb - außer in Grenzfällen,
von denen hier nicht die Rede ist - auf Gewalt;
doch weiß er stets, daß auch gewaltloser Widerstand

mit Risiko verbunden ist. Das Wissen darum,

daß jeder Widerstand zu eigenem Leiden
führen kann, verleiht ihm tiefen Ernst und würdige

Entschlossenheit. Es gibt keinen frisch-fröhlichen

Widerstand, wohl aber einen humorvollen.

Der Widerstehende weiß, daß er mit dem Gegner,
sei dies ein einzelner oder die Gesellschaft, weiter
zusammenleben wird; er wird deshalb dem Gegner

nicht als einem Feind, im primitiven Sinne
des Wortes, begegnen, sondern in der Hoffnung,
daß er ihm indessen eigenem Interesse widersteht.
Letztlich setzt Widerstand Vertrauen voraus,
mindestens aber die Überzegung, daß beide, der
Widerstehende und der Gegner, schicksalhaft
miteinander verbunden sind. Er ist deshalb
bereit, echte Kompromisse zu schließen; nie aber
dient er einem faulen Frieden.
Widerstand ist schließlich undenkbar ohne
Selbstvertrauen; er ist auch undenkbar ohne
Unterordnung unter ein höheres Ziel. Dieses Ziel
kann ein religiöses oder ein philosophisches sein
oder einfach die Hoffnung, daß endlich Friede
auf Erden werde.
Widerstand setzt dreierlei voraus: kritisches Denken,

verantwortungsvolles Handeln und
Vertrauen in den Sinn des Lebens. Ich möchte ihn
«Widerstand aus Verantwortung» nennen.
Widerstand aus Verantwortung hat Martin
Luther King vorgelebt und durch seinen Tod
bezeugt. Er hat seine Mitkämpfer, Farbige und
Weiße, darin unterwiesen und ihnen das Befolgen

bestimmter Regeln empfohlen. Es lohnt sich,
diese Regeln kennenzulernen. King schreibt in
seinem «Brief aus dem städtischen Gefängnis von
Birmingham» (6), jeder Widerstehende müsse es

gelernt haben, die folgenden vier Stufen
einzuhalten:

1. Prüfung der Tatsachen, ob Unrecht vorliegt;
2. Verhandlung mit dem Gegner;
3. Selbstprüfung, d. h. die ehrliche Beantwortung

etwa folgender Fragen: «Kann ich Schläge
erdulden, ohne zurückzuschlagen? Kann ich die
Qual der Einkerkerung ertragen?»
Und erst, wenn die drei ersten Bedingungen
erfüllt sind,

4. das «direkte Vorgehen».
Wer diese Regeln einhält, wird nicht unverbindlich

protestieren und sinnlos randalieren. Doch
wird er fähig sein, für eine Sache einzutreten und
mutig durchzuhalten.

III
Man muß die jungen Leute panzern gegen die
scheinbare Wirkungslosigkeit ihres guten
Willens.

P. Dominique Pire

9'2



Ist die Schule dazu fähig, ihre Schüler zum
Widerstand zu erziehen? Die Antwort auf diese

Frage ist kein eindeutiges Ja, und zwar aus zwei
Gründen: Erstens fallen in der Erziehung die
frühesten und wichtigsten Entscheidungen in der
Familie. Was kann aber die Schule tun, wenn die
Kinder von ihren Eltern verwöhnt oder
unterdrückt zur Schule kommen?
Der zweite Grund ist im Wesen der Schule selbst

begründet. Die Schule — und dementsprechend
auch die Schüler — steht täglich in einem
unauflöslichen Widerspruch. Auf der einen Seite
erhebt sie den Anspruch, zu kritischem Denken,
also zum Widerstand, zu erziehen. Auf der
andern Seite sieht sie ihre Aufgabe weithin darin,
den Schüler zu bestimmten Einsichten und
Verhaltensformen zu überreden oder zu zwingen, ihn
also gewissermaßen zu «manipulieren» (7). Sie
kann zur Erreichung dieses Zieles recht massive
Druckmittel einsetzen. Unser Selektionssystem
gehört zu diesen Mitteln. Dazu kommt, daß der
Lehrer dank seinem Alter und seinem Wissen
dem Schüler überlegen ist. Er ist eine «Autorität».
Dies muß so sein, und unsere Schüler wollen es

auch so haben, auch wenn sie dies nur selten
zugeben. Sie haben ein Recht darauf, daß wir ihnen

sagen, was richtig ist und was falsch. Und trotzdem

ist Anpassung — vor Jahren noch ein
Modewort in der pädagogischen Literatur - nicht
alles. Die Schule darf darin schon darum nicht
ihr einziges Ziel sehen, weil der Schüler es bald
merkt, daß er durch Anpassung alles erreichen
kann, was er will. Anpassung im Dienste egoistischer

Absichten: das ist eine der bedrohlichsten
Gefahren unserer Zeit. Darum darf sich die
Schule nicht nur damit begnügen, ihre Schüler
zu kritischem Denken, zur formalen Kritikfähigkeit

zu erziehen; sie muß, so schwer es auch

fällt, etwas tun zur Stärkung der Widerstandsfähigkeit

und des Widerstandswillens. Aber was?

Zunächst und vor allem: Der Lehrer kann seinen
Schülern Widerstand vorleben. Nicht dadurch,
daß er an allem und jedem Kritik übt außer an
sich selbst, sondern dadurch, daß sein Leben und
sein Verhalten seinen Worten entsprechen.
Kritiksucht ohne Zustimmung zu den Folgen, die
sich auch für den ergeben, der Kritik übt, ist
heute so etwas wie eine Volkskrankheit.
Die Übereinstimmung der Worte mit den
Handlungen ist eine der wichtigsten Voraussetzungen
für die wirkliche Autorität des Lehrers. Eine
zweite Voraussetzung ist: seine berufliche Kom¬

petenz und Hingabe an seinen Beruf. Eine dritte:
seine Mitmenschlichkeit. Nur dort, wo der Schüler

echter Autorität begegnet, kann er echten
Widerstand lernen. Kann sich der Lehrer aber nur
auf eine Autorität berufen, die ihm Kraft seines

Amtes und seines Alters zukommt - man hat sie

«hierarchische, institutionelle Autorität» genannt
(8) -, so erzeugt er beim Schüler Rebellion oder
Verachtung. Ich vermute, daß wir in den nächsten

Jahren in dieser Hinsicht mit unseren Schülern

allerlei Erfahrungen machen werden,
hoffentlich nicht allzu schmerzliche.
Durch sein Vorbild kann der Lehrer wohl den
besten Beitrag im Dienste der Erziehung zum
Widerstand leisten; doch sollten ihn die Schule,
die Familien und das Volk als Gesamtheit dabei
unterstützen; denn was nützen die besten
Bestrebungen des einzelnen, wenn sie zu einem falsch
verstandenen Herrschaftssystem der Schule, der
Familie, des Volkes im Widerspruch stehen?
Wenn ich nun einige Maßnahmen der Schule
aufzähle, die bei der Erziehung zum Widerstand
gute Dienste leisten könnten, so möchte ich
gleichzeitig davor warnen, alle diese Vorschläge
gleichzeitig ausführen zu wollen. Vielleicht
genügt ein einziger richtig gewählter und
durchdachter Versuch. Gelingt dieser, so könnte sich
alles andere von selbst ergeben. Man soll sich
davor hüten, auch die Erziehung zum Widerstand
einer bis ins letzte ausgefeilten Methodik zu
unterwerfen. Die folgenden Vorschläge gelten für
Schulen, deren Schüler mindestens dreizehn -
vierzehn Jahre alt sind.
1. Ich habe letzthin angeregt (9), es sei an den
Schulen die «dienstliche Unterredung» einzuführen,

wie sie im Dienstreglement unserer Armee
vorgesehen ist. Der Schüler erhielt dabei das

Recht, ja, es sollte ihm sogar zur Pflicht gemacht
werden, allfällige Beschwerden unter Einhaltung
bestimmter Regeln des Anstandes und der
Höflichkeit dem Lehrer offen und mutig vorzubringen.

Jüngeren Schülern sollte es dabei gestattet
sein, ihr Anliegen zu zweit oder zu dritt
vorzubringen. Ältere müßten dies allein durchstehen.
Auf Wunsch des Schülers oder der Schüler
könnte eine neutrale Drittperson, sei es ein Lehrer

oder auch ein Vater oder eine Mutter, als
«Schiedsrichter» an der Unterredung teilnehmen.
2. Ich empfehle außerdem den Versuch, das
gesamte Schulgeschehen, bis hin zu den Noten und
den Versetzungen, durch Schaffung von
schiedsgerichtlichen Einrichtungen zu objektivieren. In

9!3



diesen «Schiedsgerichten» sollten die Schule und
die Eltern, allenfalls auch Außenstehende vertreten

sein. Viele Mißverständnisse im Schulleben
werden dadurch, daß sie niemand nachprüft, als
bare Münze hingenommen und kolportiert. Bis

zu einem gewissen Grade ist heute zwar der Rektor

der Schiedsrichter; er wird aber oft von der
einen oder von der andern Seite als solcher nicht
angenommen. In diesen Fällen könnte das

Schiedsgericht der Schule angerufen werden. Dabei

ergäbe sich, daß auch die Eltern lernen würden,

was Widerstand bedeutet; denn heute ist es

doch so, daß sich oft nicht einmal die Eltern
getrauen, mit einem Lehrer ihres Kindes offen zu
reden, weil sie - meist völlig zu Unrecht —

Repressalien befürchten.
3. Die Schüler müssen es lernen, in ihren eigenen
Klassen und gegen ihre Schulkameraden Widerstand

zu leisten. Damit berühren wir ein dunkles
Kapitel in unseren Schulen: die negativen
Auswirkungen des sogenannten Klassengeistes. Oft
tyrannisieren einzelne Schüler oder Cliquen ihre
Kameraden. Sie belächeln die Fleißigen, die
Interessierten, die Ehrlichen, und diese getrauen
sich nicht, sich zu wehren, z. B. weil sie den
Klassengeist nicht stören wollen. Die Klasse wird zur
Bande, und in der Bande geht es nicht demokratisch

zu.
Ein radikales Heilmittel wäre es, das System der
festen Schulklassen abzuschaffen und durch ein
Kurssystem zu ersetzen. Es würde sich aber auch
der ernsthafte Versuch lohnen, die Klassen zu
überzeugen, daß sie sich selbst ein Klassengesetz
schaffen und Behörden einsetzen sollten, die für
ein gutes Klassenklima, für ehrliche Kameradschaft

und für Rücksichtnahme den Mitschülern
und den Lehrern gegenüber zu sorgen hätten. Sie
hätten auch den Kampf gegen den Schulbetrug
zu führen, der von vielen Schülern aus purer
Feigheit und Gedankenlosigkeit ausgeübt wird
und das Gewissen vieler belastet. Der Klassenlehrer

müßte bei diesem Versuch eine wichtig
beratende, aber nicht richtende Funktion ausüben.
4. Der junge Mensch muß es lernen, Verantwortungen

zu übernehmen, und dies für sich selbst,
für die Gruppe, der er angehört, und für das
Ganze. Die Schule als Ganzes ist dem Schüler
heute so fern wie vielen Bürgern der Staat. Der
Schüler ist in der Schule im wahrsten Sinne des

Wortes passiv. Er steht der Schule, sofern sie ihn
nicht persönlich bedroht oder ihm persönlich

nützt, ohne Interesse gegenüber. Er setzt sich

9'4

auch nicht für die Anliegen der ganzen Schülerschaft

ein. Dies mag zwar begründet sein durch
das natürliche Bedürfnis des Jugendlichen, sich
auf sich selbst zurückzuziehen. Wenn aber die
Schule den jungen Menschen bis zum Eintritt in
die politische Mündigkeit für sich beansprucht,
muß sie es ihm auch ermöglichen, sich auf diese

Mündigkeit vorzubereiten. Wir werden nicht darum

herumkommen, die älteren Schüler sich am
Ganzen der Schule beteiligen zu lassen.
5. Der Schüler sollte mit zunehmendem Alter
vermehrte Möglichkeiten erhalten, in eigener
Verantwortung zu wählen und sich zu entscheiden.
Gewiß, er darf sich schon jetzt entscheiden, z. B.

dafür, ob er seine Aufgaben machen will oder
nicht, ob er das «Gute» tun will oder das «Böse»,
und er hat auch das Risiko zu tragen, welches
derartige Entscheidungen einschließen. Das ist eine

gute Übung; aber sie genügt nicht. Ja, sie ist
sogar schädlich; dann nämlich, wenn der junge
Mensch zur irrigen Überzeugung kommen sollte,
daß die Lösungen aller Probleme so eindeutig
«falsch» oder «richtig» sind, wie es bei einer
mathematischen Aufgabe oder bei einem lateinischen

Satz zu sein scheint. Der Schüler muß es

demgegenüber lernen, sich dort zu entscheiden,
wo es nicht eindeutig klar ist, was «gut» und was
«böse» ist. Alle großen Entscheidungen des
persönlichen Lebens sind von dieser Art, und auch
im öffentlichen Leben gibt es fast keine anderen.
Der Schüler muß es lernen, eine Wahl zu treffen.
Er sollte in den oberen Klassen z. B. eine
bestimmte Arbeit, ein bestimmtes Fach, ein
bestimmtes Arbeitsteam verantwortlich wählen können.

Dazu müßten wir allerdings die Struktur
unserer Oberstufen grundlegend ändern.
Die vorgeschlagenen Maßnahmen könnten die
folgenden erwünschten Wirkungen haben: Sie
würden die Diskussion unter allen an Erziehung
und Schule Beteiligten beleben. Sie würden den
Schüler von der einzigen Alternative, die ihm
jetzt zur Verfügung steht, befreien: entweder zu
gehorchen oder sich zu drücken. Sie würden ihn
zu verantwortlicher Beteiligung anregen und ihn
aus seiner Apathie herausholen, die stets bereit ist,
in Rebellion umzuschlagen. Sie würden ihn
unvermerkt in den Formen und Regeln eines

sachlichen, harten und doch fairen Widerstandes
schulen.
Verantwortliche Beteiligung in der Schule ist die
beste politische Erziehung, und diese kann vom
viel besprochenen staatsbürgerlichen Unterricht



allein nicht geleistet werden. Dieser bietet lediglich

die notwendigen theoretischen Grundlagen
(10). Wissen und Handeln sind zweierlei Dinge.
Erziehung zum Widerstand würde schließlich den
jungen Menschen auch gegen die Verführungen
durch die Massenmedien wappnen. Auch bei dieser

Aufgabe erfüllen Belehrungen nur eine
subsidiäre Funktion (11). Die Widerstandskraft muß
auch hier an der Wurzel wachsen, im Charakter.
Wir müssen den jungen Menschen den Gebrauch
derjenigen Waffen frühzeitig lehren, die ihm
allein im geistigen Kampf mit sich selbst und mit
seiner Umwelt wirksam helfen können. Dann
wird er nach den ersten Enttäuschungen resignieren

und sich seinen privaten Zielen und Interessen

zuwenden, in der lähmenden Überzeugung,
alle Bemühungen um eine bessere Welt seien ja
doch wirkungslos und deshalb unnütz.
Demokratie ist diejenige Staatsform, die dem
natürlichen Menschen vielleicht am wenigsten liegt.
Sie muß gelernt werden. Die Schule ist ein Ort,
wo dies möglich sein sollte, nicht der einzige, aber
vielleicht der wichtigste.

IV
Mein Symbol ist kurz und lautet folgendermaßen:

Von allen Fehlern und Untugenden
seiner Zöglinge muß der Erzieher den Grund in
sich selbst suchen. Dies ist eine harte Rede,
werden viele denken; sie ist aber wirklich nicht
so hart, als sie es bei dem ersten Anblicke
scheint. Man verstehe sie nur recht, so wird die
scheinbare Härte sich bald verlieren. Meine
Meinung ist gar nicht, als wenn der Grund von
allen Fehlern und Untugenden seiner Zöglinge
in dem Erzieher wirklich läge; sondern ich will
nur, daß er ihn in sich suchen soll.

Christian Gotthilf Salzmann

Wir haben im vorigen Abschnitt die Frage
gestellt, ob die Schule dazu fähig sei, zum Widerstand

zu erziehen, und unsere Antwort hat
vorläufig gelautet: Sie muß es tun. Wenn wir ehrlich
sind und den Wunsch nicht mit der Möglichkeit
verwechseln wollen, müssen wir jetzt sagen: Die
Schule allein kann es nicht. Diese Behauptung
möchte ich noch begründen.
Die Forderung nach einer Erziehung zum Widerstand

ist eine Herausforderung an unsere Gesellschaft

und ihre Traditionen. Unsere Familien
und Schulen, unser Volk und unsere Behörden
denken und leben weithin noch nach den Prinzipien

eines Obrigkeitsstaates, die im vorigen Jahr¬

hundert vielleicht noch sinnvoll gewesen sind.
Und viele preisen mit Schiller, wenn auch nicht
mehr ganz so überzeugt wie er, die «heilige
Ordnung, segensreiche Himmelstochter» als höchste
der Tugenden. Tugenden wie Ruhe und
Ordnung, Gehorsam und Disziplin, Pünktlichkeit und
Sauberkeit haben manchem Schweizer die Diktaturen

Mussolinis und Hitlers in einem freundlichen

Lichte erscheinen lassen, und viele haben
erst allmählich gelernt, daß nirgends so perfekte
Ruhe und Ordnung herrscht wie auf dem Friedhof.

Ich gehe mit Walter Dirks (12) einig, wenn
er diese gewiß lobenswerten und wünschbaren
Eigenschaften kindlicher Wohlerzogenheit in einer
Rangordnung der Tugenden «sekundäre Tugenden»

nennt. «Gewiß», sagt er, «es sind vermutlich
auch Tugenden der Engel, aber ebenso gewiß
der Teufel in einer gut organisierten Hölle.
Eichmann ist ihr Symbol.» Es ist klar, das Kleinkind
muß von seinen Eltern zu Sauberkeit und
Ordnung erzogen werden, schon damit es den Eltern
keine Schande bereitet; und zu Ruhe und
Gehorsam, schon damit es die Ruhe seiner Eltern
nicht stört. Wenn heute junge Männer und junge
Frauen die elementaren Forderungen der Kindesstufe

mißachten, so kann dies bedeuten, daß sie

zu kleinlich erzogen, also dressiert worden sind.
Vielleicht aber ist für sie diese Regression in kindliche

Unarten der einzige ihnen bekannte Weg,
die «Väter» und die «Mütter» zu stören und ihre
Schande offenbar werden zu lassen. Ihre Erzieher

haben es versäumt, ihnen zu zeigen, was echter

Widerstand ist.
Viele Reaktionen in unserem Lande auf die
Studentenkrawalle sind diejenigen von «Vätern»
gewesen, die von ihren Sprößlingen in ihrer Ruhe
aufgestört worden sind. Ich zitiere nochmals
Schiller:

«Freiheit und Gleichheit! hört man schallen —

Der ruh'ge Bürger greift zur Wehr!»
Die «Väter» sollten sich fragen, ob die Ruhestörung

— so schlecht die Mittel auch gewählt sind
— nicht berechtigt sein könnte. Könnte es nicht
möglich sein, daß der rebellische Sohn seinem
Vater mehr Ehre erweist als derjenige, der sich
vor ihm zwar duckt, ihn aber verachtet?
Sind wir Eltern und Erzieher denn heute wirklich

ehrfurchtgebietend? Ist unsere Autorität
glaubwürdig, und ist sie mehr als «hierarchisch»
Stützt sie sich auf persönliche Qualitäten? Was
für ein Leben leben wir unseren Kindern vor, und
was für eine Zukunft hinterlassen wir ihnen? Die

915



Unruhestörung der Jungen fordert von den Alten
Rechenschaft. Nicht ganz ohne Berechtigung;
denn es waren immer die Jungen, die in Kriege
ziehen mußten, welche von den Alten angezettelt
worden waren. Die Jungen ziehen heute die
Alten zur Rechenschaft für ihre Taten und noch
mehr für ihre Unterlassungen, und zwar nicht
allein für das, was zuhause und im eigenen Volk
geschieht oder nicht geschieht; sie haben die
Gemeinschaft aller Völker der Erde vor Augen.
Es ist oft nicht verstanden worden, weshalb die
Studenten von Berekley, Berlin und Paris immer
wieder gegen scheinbar so fernliegende Dinge wie
den Krieg in Vietnam oder den Schah von Persien

protestiert haben. Der Berliner Theologieprofessor

Helmut Gollwitzer gibt in seinem Vortrag

«Vietnam und die Christenheit» eine
Begründung (13):
«Mit ihrer Unglaubwürdigkeit wirkt die im Falle
Vietnam schweigende Kirche an der allgemeinen
Unglaubwürdigkeit unseres öffentlichen Lebens
mit. Das Opfer ist die junge Generation. Sie
durchschaut die Verlogenheit der offiziellen
Begründungen. Damit verliert für sie alles Gerede
von Freiheit und Demokratie, alle Verurteilung
der nationalsozialistischen Verbrechen, alle
tönende Predigt von Humanität jeglichen Ernst.
Wer den Schah von Persien, diesen Unterdrücker
seines verelendeten Volkes, an die Berliner Mauer
führt, erzieht die Jugend zum Nihilismus und
trägt das Seinige dazu bei, sie für den Totalitaris-
mus reif zu machen. Denn als Jugend weiß sie

noch etwas besser als die zynischen Alten, daß
Freiheit und Recht und Wahrheit unteilbar
sind.»
In einem Berliner Studentenprozeß im Sommer
1967 fragte der Richter den Angeklagten: «Meinen

Sie denn, daß sich dadurch, daß Sie hier
demonstrieren, in Vietnam etwas ändert?» Darauf
der Angeklagte: «Nein, aber hier!»
Eine ernst gemeinte Erziehung zum Widerstand
hätte zur Folge, daß sich bei uns Erziehern etwas
ändert. Man kann den Satz auch umkehren: Daß
sich etwas bei uns ändert, wäre die Voraussetzung
dazu, daß Erziehung zum Widerstand erst möglich

wird.

Anmerkungen

Die als Motto gewählten Zitate sind den folgenden
Schriften entnommen:
Romano Guardini, Das Ende der Neuzeit, Basel 1950.
Carl Friedrich von Weizsäcker, Gedanken über unsere

Zukunft, Kleine Vandenhoeck-Reihe 246, 2. Aufl. 1967.
J. William Fulbright, Die Arroganz der Macht, rororo-
Taschenbuch 987/8, 1967.
Das Zitat von Chr. G. Salzmann (1744—1811) fand
ich bei:
Gotthart Wunberg, Autorität und Schule, mit einem
Vorwort von Walter Dirks, Stuttgart 1966.
Weitere Literaturhinweise:
1) z. B. Herbert Marcuse: Der eindimensionale Mensch,
Soziologische Texte 40, Luchterhand-Verlag, 3. Aufl.
1968.
2) C. F. von Weizsäcker (a. a. O.), S. 24.

3) Franz Pöggeler, Die Revolte der Lernenden, Wohlstand

als seelischer Notstand der Jugend, Schweizer
Schule, Jg. 55, Nr. 14/5 vom 15. Juli 1968, S. 549 ff.
4) Es gibt heute beispielsweise eine Theologie des

Widerstandes, etwa:
Dietrich Bonhöffer, Widerstand und Ergebung,
Siebenstern-Taschenbuch 1, München 1951, bes. 9. 10 ff.;
Harvey Cox, Der Christ als Rebell oder Streitreden
wider die Trägheit, Kassel, 2. Aufl. 1968.
Auch ist es kein Zufall, daß der rebellische Vortrag von
Henry David Thorau «Über die Pflicht zum Ungehorsam

gegen den Staat», gehalten 1848 in Concord, Mass.,
in deutscher Sprache erst 1967 (Diogenes-Verlag)
veröffentlicht worden ist. Er hat im englischen Sprachgebiet,

von Gandhi bis zur amerikanischen
Bürgerrechtsbewegung, auf die Entwicklung des «gewaltlosen
Widerstandes» großen Einfluß ausgeübt.
5) C. F. von Weizsäcker (a. a. O.), S. 27; Konrad
Lorenz, Das sogenannte Böse, Wien 1963, 393 ff.;
Bertrand Russell, Macht und Persönlichkeit, Stuttgart,
2. Aufl. 1967, S. 33 ff.
6) Martin Luther King, Warum wir nicht warten
können? Düsseldorf 1964.
7) Adolf Portmann, Manipulation des Menschen als

Schicksal und Bedrohung, Schweizer Schule Jg. 55,
Nr. 18 vom 15. Sept. 1968, S. 686 ff.
8) Gotthart Wunberg (a. a. O.), S. 54 ff.
9) Erziehung zur wahren Mündigkeit und zur wahren
Selbständigkeit, die vordringliche Aufgabe unserer Zeit,
Vortrag vor der Jahreskonferenz der katholischen
Mittelschullehrer der Schweiz vom 28. April 1968, wird
demnächst in der Schweiz. Lehrerzeitung veröffentlicht
werden.
10)Bericht über die pädagogischen Rekrutenprüfungen
1966, S. 17 ff.; vgl. die Besprechung von Paul Binkert,
Schweiz. Lehrerzeitung, Nr. 38 vom 19. Sept. 1968, S.

1181 ff.
Über Erfolge und Mißerfolge des Faches Gemeinschaftskunde

in der BRD orientieren neuerdings: Manfred
Teschner, Politik und Gesellschaft im Unterricht, eine
soziologische Analyse der politischen Bildung an
hessischen Gymnasien, Frankfurt a. M. 1968; Sebastian
Horkheimer, Politische Bildung in der BRD, eine
soziologische Untersuchung an deutschen Realschulen, in:
«betrifft: erziehung» vom 27. Jan. 1968, S. 17 ff.
11) Theodor Bucher, Pädagogik der Massenkommunikationsmittel,

Einsiedeln 1967.

12) Walter Dirks im Vorwort zu «Autorität und
Schule» von G. Wunberg (a. a. O.), S. 11.

13) Hellmut Gollwitzer, Vietnam, Israel und die
Christenheit, München 1968, S. 50 f.

916


	Erziehung zum Widerstand

