
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 55 (1968)

Heft: 19

Artikel: Meditation und Erziehung : Anregungen

Autor: Dörig, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-533817

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-533817
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Meditation und Erziehung — Anregungen
Bruno Dörig

Meditation sei eine Beschäftigung für Mönche,
Introvertierte und Träumer. Wer aktiv im
Leben stehe, könne sich diesen Luxus nicht leisten.

Dagegen steht die Tatsache, daß Seelsorger und
Ärzte eine Studienwoche dem Thema «Meditation»

widmen (1). Daß Managern und «aktiven»

Menschen empfohlen wird, am Morgen in
einer kurzen Besinnung die Kräfte für die Tagesarbeit

zu sammeln. Daß der gehetzte und kurzatmige

Lebensrhythmus uns zwingt, das Gegenstück

der Aktion, die Besinnung (Kontemplation)

in unseren Tagesablauf einzubauen: jenen
Raum, in dem wir nicht gelebt werden, sondern

unseres Menschseins bewußt werden und von
dem her unser Leben gestalten als nachdenkende

Menschen, in dem wir uns auffangen, wenn
Schwierigkeiten uns überwältigen wollen. Meditieren

heißt: Versuchen, das Dasein aus einer
inneren Mitte heraus zu bewältigen und zu gestalten.

Es ist kein Zufall, daß gerade Psychiater die

Notwendigkeit der Meditation entdecken. Haben

sie es doch täglich mit Menschen zu tun,
die von den Ereignissen überrannt werden und
Unbewältigtes wie ein Geschwür in sich herumtragen.

Es wäre freilich falsch, Meditation nur
als Präventivmaßnahme für psychische Gesundheit

zu verstehen. Sie ist ein notwendiges Mittel
zur vollen Selbstentfaltung: In ihr sammelt sich
der Mensch auf dem Sinnmittelpunkt seines
Lebens (Boros). Der Meditierende zieht sich aber
nicht in einen elfenbeinernen Turm zurück, er
läßt den Alltag nicht «draußen». Sein Bangen,
Hoffen, Freuen und Sehnen ist da. Aber er läßt
es nicht stehen als Stückwerk-Erlebnis, sondern

er versucht, es nochmals zu durchleben auf jenen
Sinnzusammenhang hin, der unser Leben trägt.
«Der Meditierende erfährt, daß in der Annahme
und nicht in der Ablehnung Sorge, Dienst und
Wirklichkeit erfüllt werden. Der Meditierende
fragt nicht schon in philosophischer Weise nach
dem Sinn und der Wirklichkeit irgendeines
Ereignisses, er läßt vielmehr die Intensität des

Seins in sich zu, läßt sie wach werden und
schöpft daraus alles, was es für ihn zu erkennen

gibt» (2). — «Wir sind ständig in Gefahr, die
Einheit unseres Lebens zu verlieren» (3). Zwar
stellt sich in der Meditation die Einheit nicht
«automatisch» ein — alles Bedrückende, Unver¬

ständliche und Paradoxe unseres täglichen
Lebens bleibt als großes Fragezeichen, aber wer in
existenzieller Ehrlichkeit und redlicher Anstrengung

auf das Dasein eingeht und bis zur
seinsmäßigen Einfachheit unserer Existenz vordringt,
dem wird der Blick auf die Einheit des Lebens

geschenkt, nicht als Besitz, sondern als Hoffnung
und Vertrauen - im demütigen Anerkennen
eines Größeren.

Die Meditation des Erziehers

Es gibt im erzieherischen Geschehen Vorgänge,
die sich dem Planen und der genauen Kontrolle
entziehen, eine «unsichtbare» Bewegung vom
Erzieher her zum Kind. Der junge Mensch nimmt
nicht nur Wissen, Ratschläge und Befehle auf,
sondern er lernt gleichsam nebenher einen
erwachsenen Menschen kennen. Der Lehrer wirkt
durch die «stumme Predigt seiner Persönlichkeit»
(F. Schneider). Der Schüler spürt, ob dieser
Mensch eine starke Persönlichkeit ist. Ob er sich
im Griff hat, ob er von einer innern Mitte her
stark ist (ohne den Starken zu spielen!) oder ob

er unbeherrscht ist und eine Autorität aufspielt,
hinter der er nicht steht. Es kann dem Lehrer
nicht gleichgültig sein, welchen Eindruck er auf
seine Schüler macht. Er hat das stumme Zeugnis
seiner Persönlichkeit zu verantworten. Das
verlangt eine ständige Selbsterziehung. Ort dieser

Erziehung kann aber nur die gewollte (und im
Tagesablauf verankerte) Meditation sein.

Hans klagt zuhause: Dieser Lehrer hat etwas

gegen mich, ich kann tun, was ich will, es ist nie
recht. Würde man den betreffenden Lehrer um
eine Erklärung bitten, gäbe er vielleicht zur Antwort

: Er ist aber auch wirklich dumm und
unbeholfen So kann sich ein Lehrer-Schüler-Verhältnis

auf längere Zeit in eine unfruchtbare
Kontaktlosigkeit versteifen. Jeder Schüler ist
einmalig und hat das Recht, von seinem Lehrer in
seiner Selbstentfaltung bestmöglich gefördert zu
werden. Zwar werden uns immer gewisse Schüler

angenehm und sympathisch sein und andere
nicht. Der Blick des Erziehers nimmt alle an und
nimmt sie auf, sagt Martin Buber. «Der Lehrer
sollte seine Schulkinder meditieren, und zwar
immer und jedes allein für sich, besonders aber
diejenigen, die ihm die größten Schwierigkeiten
bereiten oder ihm große Rätsel aufgeben. Dann
wird er diese Kinder nicht mehr mit Lerngut
überfallen sondern zuerst sehen, wer sie sind;

726



und die Kinder werden sich angesprochen fühlen,

sobald er in die Schule kommt» (4). — Der
berufsmäßige Erzieher ist in Gefahr, sich im
Verlaufe der Zeit auf ein paar Tips und Faustregeln
zu beschränken. Er orientiert dann seine
Erzieherarbeit nicht mehr am So-sein der zu
Erziehenden, sondern an seiner «Theorie». In der
Meditation geschieht einerseits die Lösung aus
einer drohenden Versteifung und das
Hineinwachsen in eine offene Haltung und anderseits
das ständige Überprüfen der eigenen «Theorie»
am Erziehungsziel, an den Ereignissen der neuesten

Forschung
Am Rande: Wenn ich das Buch von Theodor
Bucher (5) richtig verstanden habe, so meine
ich, daß Meditation und «Erziehung mit Hilfe
des Dialogs und zum Dialog» sich gegenseitig
befruchten, daß der Dialog in der Meditation an
Tiefe gewinnt.

Meditation in der Schule

Onkel Paul ist auf Besuch. Die vierjährige Patricia

sieht ihn zum ersten Mal. Sie gibt schüchtern
das Händchen. Dann verzieht sie sich in eine
Ecke und wartet, bis die Erwachsenen sie wieder

in Ruhe lassen. Dann betrachtet sie diesen

«neuen Menschen» von allen Seiten. Sie nimmt
ihn auf, in sich hinein. Sie beschäftigt sich stumm
mit ihm. Solche Erstbegegnungen (mit einem

Mensch, mit einem Tier, mit einem Schiff.
geschehen beim Kind immer auf die Art des

meditativen Einkreisens. Das Kind ist ausgesprochen

meditativ veranlagt (das äußert sich auch
sehr starke bei Spielen). Freilich, in der späteren
Kindheit und in der Vorpubertät wird diese

Fähigkeit durch entwicklungsbedingte Schwierigkeiten

überdeckt. Aber schon der Pubertierende
ist wieder aufnahmefähig für Hinweise, wie er
in einem meditativen Innenraum seine

Unruhe und sein Getriebensein «verdauen» kann.
Während der Schulzeit geht es vor allem darum,
jene Kräfte wachzuhalten, die ein Meditieren
nach der Pubertät wieder ermöglichen:
Vorstellungskraft, Gefühle (Staunen, Freuen, Trauern
usw.), Phantasie, Begegnungsfähigkeit, Genießen,

Feiern, Bildersprache, Erleben usw. Meditation
im eigentlichen Sinn des Wortes ist kaum möglich,

aber Hinführung und Einübung in eine
meditative Haltung. Dafür gibt es viele
Anknüpfungspunkte. Ich erwähne nur einige wenige:

Es ist nicht gleichgültig, welche Atmosphäre in

der Schule herrscht. Klares und ruhiges Sprechen

und Erklären sind die Voraussetzungen für
richtiges Hören und Erfassen. (Spricht der Lehrer

dauernd, während die Schüler still arbeiten?
Läßt er auch unbeholfene Schüler zu Wort
kommen?) Das richtige Sehen, Hören, Riechen,
Tasten und Schmecken muß bewußt gefördert werden.

Denn jede sinnliche und geistige Tätigkeit
des Menschen setzt die sinnliche Erfahrung voraus.

Maria Montessori und Schwester Oderisia M.
Knechtle weisen in ihrer Pädagogik dem Schweigen,

der Stille, dem meditativen Innewerden
einen bedeutenden Platz ein. Das Erlernen der
Symbolsprache, eines Alphabetes der Bilder ist
in unserer Zeit von größter Wichtigkeit. Ob wir
uns nicht mehr und intensiver mit den Gedanken

und Vorschlägen dieser zwei Erzieherinnen
(zum Beispiel «Leiseübungen» bei Montessori,
«Hinter-den-Augen-schauen» bei Sr. Oderisia j
befassen und sie auch für die obern Klassen
fruchtbar machen müßten?

Man erkennt immer mehr die Wichtigkeit
einer musischen Erziehung: Hinführen zum
Musikgenuß, gutvorbereitete Besuche von Kunstausstellungen

mit ältern Schülern, Aufführungen mit
Orffschen Instrumenten in unteren Klassen,
sorgfältig gestaltete Schulfeiern, Schultheater. -
Es gibt in der Schweiz eine Reihe von
Lehrerdichtern. Könnte man diese nicht für eigens für
Schüler gestaltete Dichterlesungen engagieren?

^ Auch der Geschichtsunterricht böte reiche

Möglichkeiten: Existenzielle Begegnungen mit
geschichtlichen Persönlichkeiten (von Sokrates
bis Martin Luther King); gemeinsames
Nachdenken über die Wirkkraft des Verzichts oder
des einmaligen Einsatzes eines Menschen in
entscheidenden Augenblicken (Benedikt, Franz von
Assisi, Ignatius von Loyola, Pascal, Claudel),
über Auswirkungen des Charakterversagens in
der großen Geschichte

^ Einen sehr wichtigen Platz nimmt die
Hinführung zur Meditation im Religionsunterricht
und in Kindergottesdiensten ein. Klemens Til-
mann gibt in seinem Büchlein «Hinführen der
Kinder zur Meditation» eine Fülle von Anregungen

(6). Es geht hier um Wesentliches. Denn:
«Ohne meditatives Innewerden der Wirklichkeit

unseres Glaubens kann es wohl zu einem
dressierten religiösen Verhalten kommen, nicht
aber zum gläubigen Lebensvollzug» (7).

727



Zusammenfassend: «Spielende Versunkenheit
des Kindes, das hingebungsvolle Malen und
Basteln der Jungen, das einfühlende Hinhören auf
Musik, das einfühlende Übersetzen der Musik in
die tänzerische Bewegung, das Sich-treffen-lassen

von hoher Dichtung, der Ausdruck einer innern
Erfahrung in den Gestus eines Spiels: alles

das kann die meditativen Fähigkeiten eines jungen

Menschen wachrufen und die Personwer-

dung vorbereiten» (8).

Anmerkungen:
1) Tagung der Stuttgarter Gemeinschaft «Arzt und

Seelsorger» 1957. W. Bitter hat die Vorträge
herausgegeben unter dem Titel «Meditation in Religion
und Psychotherapie» in der Taschenbuchreihe «Geist
und Psyche», Nr. 2025/26, Kindler, München.

2) Dessauer Philipp, «Die naturale Meditation», Kö-
sel, München, 1961, Seite 74.

3) Boros Ladislaus, «In der Versuchung», Walter, Öl¬

ten, 1967, Seite 7.

4) Dessauer Philipp, a. a. O., Seite 50.

5) Bucher Theodor, «Diologische Erziehung», Benziger,

1968.

6) Tilmann Klemens, «Die Führung der Kinder durch
Meditation», Reihe «Klärung und Wegweisung»,
Band 2, Echter, Würzburg, 1961.

7) Grothues Dirk, «Ein Schulbeispiel kirchlicher
Meditation», in: «Katechetische Blätter», 89. Jahrgang,
Nr. 9 (September 1964), Kösel, München, Seite
408.

8) Betz Otto, «Vorfeld der Meditation», in: «Einübung
des Glaubens», Festschrift für K. Tilmann zum 60.
Geburtstag. Herausgeber: Günter Stachel und Alois
Zenner, Echter, Würzburg, 1965, Seite 93.

Empfe hlenswert:

Picard Max «Die Welt des Schweigens», Fischer
Bücherei Nr. 302, 1959.

Lötz Johann Baptist «Einübung ins Meditieren am
Neuen Testament», Josef Knecht, Frankfurt am Main,
1965.

Oblinger Hermann, «Schweigen und Stille in der
Erziehung», Schriften der Pädagogischen Hochschulen
Bayerns, Ehrenwirth, München, 1968 (sehr umfassend).

Wort der deutschen Bischöfe
zur seelsorglichen Lage nach dem
Erscheinen der Enzyklika
«Humanae vitae»*

Man mag sich fragen, ob es zur Aufgabe unserer
Zeitschrift gehört, einen Beitrag zur neuesten, viel umstrittenen

Enzyklika des Papstes zu veröffentlichen. Ebenso

berechtigt ist aber auch die Gegenfrage: Dürfen wir
diese päpstliche Verlautbarung, die in allen Kreisen so
hohe Wellen geworfen hat, einfach übergehen? Ohne
uns in eine Diskussion einlassen zu wollen, erachten wir
es doch als unsere Pflicht, die Leserschaft der «Schweizer

Schule» mit einem Dokument bekannt zu machen,
welches in überlegener Weise die Tragweite des päpstlichen

Rundschreibens analysiert: Die Stellungnahme der
deutschen Bischöfe. Darüber hinaus aber empfehlen wir
unseren Lesern, die Enzyklika sorgfältig zu
studieren, da nur die genaue Kenntnis des päpstlichen
Lehrentscheides und aller angeführten Argumente zu
einer besseren Erkenntnis führen kann.
Wer für sich das Recht in Anspruch nimmt, seinem

eigenen Gewissen zu folgen, der muß dieses Recht auch
dem Papst zugestehen, der durch sein Amt eine
ungeheure Verantwortung gegenüber Gott und den
Menschen auf sich genommen hat.
Bei aller Achtung aber, die wir dem Papst und seinen

Entscheidungen schulden, dürfen wir uns jedoch nicht
um die eigene Verantwortung drücken; das wird gerade
in diesem «Wort der deutschen Bischöfe» deutlich
betont. Die Redaktion

* Aus «Schweizerische Kirchenzeitung», Nr. 36, vom 5.
September 1968.

1. Das Rundschreiben

Motive
1. Am 25. Juli dieses Jahres hat unser Heiliger
Vater das Rundschreiben «Humanae vitae» über
die rechte Ordnung der Weitergabe des menschlichen

Lebens herausgegeben. Neue Probleme
verschiedener Art, so heißt es in der Einleitung,
verlangen vom kirchlichen Lehramt, das sich
besonders unter Pius XI. und Pius XII. eingehend
zu diesem Thema geäußert hatte, neue, vertiefte
Überlegungen. Nach umfassender Vorbereitung,
nach Befragung von Fachleuten der verschiedenen

einschlägigen Sachbereiche und einer großen

Zahl von Bischöfen und Laien gibt der Papst
seine Antwort. Sein Wort ist getragen vom
Bewußtsein hoher Verantwortung für die kirchliche
Lehre als Dienst am christlichen Leben, von
Ehrfurcht vor der Würde des Menschen und vor
der Heiligkeit des Lebens. Es greift die im II.
Vatikanischen Konzil erneuerte Sicht ehelicher
Liebe und verantwortlicher Elternschaft auf. Aus
der Enzyklika spricht die Sorge vor dem
selbstsüchtigen Mißbrauch menschlicher Geschlechtlichkeit,

den heute beängstigenden Gefahren
technischer Manipulation des Menschen und
vor Grenzüberschreitungen der staadichen
Gewalt im Intimbereich des ehelichen Lebens. Der
Papst weist auf die Schwierigkeiten verantwortli-

728


	Meditation und Erziehung : Anregungen

