
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 55 (1968)

Heft: 14-15

Artikel: Jeremias Gotthelfs Kritik an programmierter Unterweisung

Autor: Iten, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-531967

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-531967
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


den, indem Autorität und Gehorsam überbetont
werden, durch überängstliche Mahnung zur
Vorsichtigkeit jedes Risiko ausgeschaltet wird, die
Demut zur Kleinlichkeit und Untüchtigkeit
verzeichnet wird, die Keuschheit in einer falschen

Engelartigkeit gesehen wird (8). Eigentliche
Tugenden der Mündigkeit, wie Ehrgefühl,
Entschlossenheit, soziales Verantwortungsbewußtsein,
Rechtschaffenheit, Aufrichtigkeit, Selbständigkeit
im Urteil und in der Tat, Mut, gesunder Sinn für
Risiko, kommen oft zu kurz.
Damit die Erziehung in Internaten und Kollegien
wirklich zur Mündigkeit führen kann, muß
genügend Lebensraum für Selbstentscheidung und
Selbständigkeit geschaffen werden. Institutionen
und Lebensordnungen müssen angepaßt oder
vom Ziel her neu konzipiert werden.
Einzelne Erzieher haben vor allem die Aufgabe,
Werte aufzuzeigen, für die sich der Einsatz im
Leben lohnt und sinnvoll ist. Das kann nicht so sehr

von der Tradition her oder bloß autoritativ
geschehen, sondern es muß aus innerer Wahrheit
der Dinge erfolgen. Es geht nicht so sehr um
einzelne Werte für sich, sondern um die innere Einheit

der Wertordnung, die dem Menschen nicht
als von außen her auferlegt erscheint, sondern als

eine solche, auf die er von innen her angelegt ist.
Was junge Menschen heute verlangen, ist vor
allem die genügende Begründung dieser Werte
und der personalen Verpflichtung zu ihrer
Verwirklichung. Die Notwendigkeit des Einsatzes
darf man nicht so sehr als Verpflichtung aus
Tradition aufzeigen wollen, sondern man muß sie als

Forderung der Zukunft für den einzelnen und für
die Gemeinschaft einsichtig machen.
Eine unersetzliche Voraussetzung beim Erzieher
ist die Fähigkeit, der Mut und die Bereitschaft
zum echten Dialog mit den Jugendlichen. Ein
personales, nicht direktives, doch engagiertes
Gespräch ist wohl eine der wichtigsten Hilfen zur
Mündigkeit. Daß die Bereitschaft zum Gespräch
mit Geduld gepaart sein solle, ist selbstverständlich.

Der Weg zur Mündigkeit ist ein geschichtlicher

Reifeprozeß mit all dem Risiko und der
Chance, die jede Bewährung in sich schließt.
Man kann nichts künstlich forcieren, um
unmittelbare Erfolge für sich buchen zu können, man
kann nur im Glauben und Vertrauen säen,
fördern und helfen. Ohne den Glauben an den jungen

Menschen und ohne das Vertrauen auf seine

innere Werthaftigkeit ist eine Erziehung zur
Mündigkeit nicht möglich. Für den christlichen

Erzieher steht der Glaube an den jungen
Menschen im größeren Zusammenhang der Anwesenheit

Gottes, indem der Erzieher auch um die
verborgene Kraft des göttlichen Wirkens und der
göttlichen Liebe weiß.

Anmerkungen

1) Vgl. Zum Ganzen vom Verf.: Was heißt das eigent¬
lich: Ein mündiger Laie — ein mündiger Christ?
Civitas 23 (1967/68) S. 127-138.

2) G. Scherer, Philosophische Anthropologie des Er¬
wachsenen. Arzt und Christ 12 (1966), S. 163.

3) F. Pöggeler, Aufforderung zum mündigen Gewis¬

sen. Lebendige Seelsorge 18 (1967), S. 1.

4) F. Pöggeler, Der Mensch in Mündigkeit und Reife.
Eine Anthropologie des Erwachsenen. Paderborn
1964,8.127.

5) Pastoralkonstitution über die Kirche in der Welt
von heute, Nr. 16.

6) G. Scherer, a.a.O., S. 165.
7) Vgl. L. Monden, Sünde, Freiheit und Gewissen.

Salzburg 1968, S. 127.
8) Vgl. L. Monden, a.a.O., S. 117-118.

Jeremias Gotthelfs Kritik
an programmierter Unterweisung
Andreas Iten

Von einem berühmten Schulmeister und einem
berühmten Pfarrer, die mich unterweisen und
wie

«. Katechisieren konnte er auch gar schön, das

ging an einem fort wie gepfiffen, man brauchte
nicht lange zu warten, bis die Kinder antworten
konnten. Er fragte sie so, daß sie entweder <Ja>

oder <Nein> antworten mußten, und dann sagte
er noch Ja oder Nnee, oder wenn es zur Seltenheit

andere Worte waren, welche er zur Antwort
wollte, zum Beispiel Seligkeit oder Gott, so sagte
er <Selig! Seligk! Seligkeit!), dann war das
mangelnde t nicht schwer zu finden, oder <Go! Go!
Got!>, wo ebenfalls das zweite t einem in den
Mund fallen mußte.
Er war auch weit und breit berühmt, daß er so

geschickte Kinder hätte, die ihm keine Antwort
schuldig blieben. Wir gingen nicht ungerne zu
ihm in die Kinderlehre, wir brauchten unsere
Köpfe nicht besonders anzustrengen, konnten
frischweg antworten, wenn die Reihe an uns
kam, und nebenbei dann denken oder machen,
was wir wollten Alle Erklärungen, kurz

555



die ganze Unterweisung, waren Jahr für
Jahr durchaus gleich, gleichviele Stunden
und gleichviele Worte, Jahr für Jahr die
gleichen, gleich gestellten Fragen wollten
buchstäblich die gleichen Antworten. Wenn zum
Beispiel einer sagte: <Die Allmacht ist diejenige
Eigenschaft Gottes, mit welcher er alles machen
kann>, so erregte das sehr große Unzufriedenheit,
und dem Kinde wurde über seine Ungeschicklichkeit

tüchtig der Kopf gewaschen; es hatte
sagen sollen: <Die Allmacht Gottes ist diejenige
Eigenschaft Gottes, durch welche er alles schaffen

kann, was er will>. Man hätte glauben sollen,
das wäre furchtbar gewesen, vom Kind
herauszubringen, denn wie kann man aus einem Kinde,
das keine Sprachkenntnis hat, solche Stempe-
neien herauskatechisieren?»

(Jeremias Gotthelf: Der Bauern-Spiegel oder
Lebensgeschichte des Jeremias Gotthelf von ihm
selbst geschrieben. Gesamtausgabe Rentsch-Ver-
lag, 1965, S. 147 f.)
Des Pfarrers Unterweisung war durchaus
programmiert. Jahr für Jahr stellte er die gleichen
Fragen und erwartete dieselben Antworten. Die
Fragen waren auch so gestellt, daß die Antworten

unschwer aus der Formulierung der Fragen
herauszuholen waren. Wo Antworten schwierig
erschienen, half ihnen der Pfarrer etwas nach,
indem er die Anfangsbuchstaben der Worte
aussprach. Das Ziel der Gotthelf'schen Ironie war
ein Unterricht, der auf falschen didaktischen
Prinzipien beruhte, dessen eigentlichstes Ergebnis

die Denkfaulheit der Schüler war. Denn denken

mußte der Schüler ja nicht, wenn ihm die

Fragen geradezu die Antworten suggerierten.
Was er brauchte, war eine etwas schlagfertige
Intelligenz, der es sofort möglich war, in die
entstandenen Lücken das fehlende Wort einzusetzen.

Dazu brauchte er ein gutes Gedächtnis. Das
ließ sich aber bei dieser Methode leicht trainieren.

Wird diese Art von Unterweisung, die Gotthelf
scharfsinnig kritisierte (Sie können in seinem
Werk noch andere Texte finden, in denen
sich der Dichter mit der Didaktik seiner
Zeit auseinandersetzte), heute nicht als ein

neuer Fund allenthalben gelobt? Wird nicht
getan, als ob dieses Unterrichtsprinzip neu wäre?

Gewiß, man hat inzwischen Tierversuche angestellt,

die zeigten, daß die Tiere durch ein
«Reinforcement» schneller zu einem angestrebten
Verhalten zu bewegen sind. Diese Tierversuche be¬

weisen, daß das Lernen durch Erfolg zu größeren

Effekten führt, als wenn die Erfolgskontrolle
erst nachträglich durch eine Prüfung vollzogen
wird. Sie zeigen vor allem auch, daß jeder
Lernschritt mit diesem Stimulus des Erfolges versehen
werden muß. Skinners Versuche zeigten — und
das bedeutete eine Einschränkung der genannten
These —, daß die Tiere besser lernten, wenn
nicht jeder Erfolg bestätigt wurde. Daraus ergab
sich die Einsicht, daß dosierte Erfolge vorzuziehen

sind. Gotthelfs Pfarrer hat diese Einsicht
leider nicht gehabt. Bei ihm wurde jede richtige
Antwort, das heißt jedes treffende Wort, das in
die Lücke paßte, bestätigt, jedes Wort hingegen,
das den angefangenen Fragesatz nicht richtig
vollendete, mit einem Donnerwetter begleitet.
Das ist zweifelhaft ein Mangel.

Ich gebe zu, der moderne programmierte Unterricht

ist raffinierter als der zu Gotthelfs Zeiten.
Einen prinzipiellen Unterschied kann ich trotzdem

nicht finden. Daß sich die damalige
Unterweisung im Wesen mit der modernen programmierten

trifft, zeigt aber nur, daß sich das

didaktische Bewußtsein vieler Lehrer nicht sonderlich

entfaltet hat.

Bevor wir uns weiterhin kritisch mit der neuen
Bewegung auseinandersetzen, wollen wir aus
einem modernen Programm einen Ausschnitt
zitieren. Wir wollen versuchen, ob er sich prinzipiell

von des Pfarrers Vorgehen unterscheiden
läßt. Ich wähle zu diesem Zwecke einige Schritte
aus dem Lernprogramm «Der Wald im Dienste
des Menschen», mit dessen Hilfe Günter Huber
nachgewiesen hat, daß «bei einer vergleichenden
Untersuchung programmierten und lehrerbezogenen

Unterrichtes gleich intelligente Gruppen
mit einem Lehrprogramm sehr signifikant mehr
lernen als im Parallelunterricht von Lehrern»
(Günter Huber: Lernpsychologische Befunde bei

programmierter Unterweisung. Ehrenwirth 1966,
S. 102).

Ich setze beim 10. Lernschritt an:
Lehrer: Unser Thema heißt also: «Der Wald im
Dienste des Menschen.» Du hörst also heute vom
Wald im D
Schüler: Im Dienste des Menschen.

Lehrer: Es fällt dir nicht schwer, den einen der
beiden großen D des W zu finden,
wenn du daran denkst, was du beispielsweise
über die Länder Nordeuropas und ihre
Wirtschaft gehört hast. Sieh dir diese Länder auf der

556



Sonderkarte «Bodenbenutzung» (nächste Seite)

genau an!
Schüler: Dienste (des) Waldes.
Lehrer: Der erste Dienst des Waldes an uns
Menschen beruht auf seinem großen wirtschaftlichen
Nutzen; der Wald liefert uns nämlich das H
Schüler: Holz.
Lehrer: Der Wald leistet uns seinen ersten
Dienst: Er dient uns als lieferant. Dadurch
ist der Wald für uns von großem wi
N
So geht das nun durch das ganze Programm weiter.

Es ist nicht schwer zu erkennen, daß ein
Lehrer, der in diesem Sinne unterrichten würde,
den Spott Gotthelfs oder einen scharfen Verweis
eines Schulinspektors einheimsen würde. Ein
verbaler Unterricht, der auf diesem Prinzip basieren

würde, müßte jegliche Selbständigkeit im Denken,

jede geistige Aktivität und jede Entfaltung
der schöpferischen Kräfte lähmen. Wenn wir
ihn aber schriftlich, im Sinne eines Programmes
durchführen, soll er zu gesteigerter Effektivität
im Lernen führen. Das behauptet Günter Huber.
Ich muß hier noch bekennen, daß ich den zitierten

Text gewaltsam verstellt habe. Ich habe ihn
zu einem Ausschnitt aus einem verbal gehaltenen
Unterricht gemacht, indem ich Lehrer und Schüler

jeweils eigenwillig eingesetzt habe. Das trifft
auf den Originaltext nicht zu.

Welcher Lernbegriff liegt dem programmierten Text

von Günter Huber zugrunde?

Günter Huber behauptet auf Grund einer exakten

Untersuchung, deren Richtigkeit wir nicht
anzweifeln wollen, daß der Lerneffekt bei
programmierter Unterweisung signifikant höher
liege als bei lehrerbezogenem Unterricht. Wenn
diese Behauptung verallgemeinert werden soll,
und dies scheint die Formulierung anzustreben,
müssen wir uns mit den beiden Arten der
Unterweisung auseinandersetzen. Wir müssen prüfen,
ob dieses Resultat zu Recht besteht.
Wenn wir näher hinschauen, entdecken wir
plötzlich, daß Günter Huber einen Lernbegriff
anwendet, der sich mit einer gewöhnlichen
Wissensvermehrung deckt. Der «effektive Lernerfolg»

ist bei ihm gleichzusetzen mit Erweiterung
des Wissensbestandes. Hier ist es nun durchaus
plausibel, daß durch die sorgfältige Dosierung
der Schritte, die das Wissen der Schüler erweitern

sollten, ein größerer Effekt Erweiterung
des Wissens) zusande kommen kann als beim

lehrerbezogenen Unterricht. Wir vermuten, daß
die ältere Katechismusmethode, die sich ja auch
die Programmierung zunutze machte, einen
größeren Effekt hatte als der moderne
Religionsunterricht, der vor allem versucht, das religiöse
Denken zu wecken und der die Integration des

religiösen Wissens in einer ethischen Haltung
anstrebt. Das wird den verantwortlichen
Religionspädagogen nicht davon abhalten, andere Werte
als die Wissensvermehrung anzustreben. Wenn
wir den Lernbegriff reduzieren auf die Vermehrung

des Wissensstandes, dann ist es durchaus
wahrscheinlich, daß das Programm mehr leistet
als der lehrerbezogene Unterricht. Wenn wir
aber unter Lernen einen menschlichen Prozess

verstehen, bei dem der Schüler vielfältig engagiert

ist, dann schneidet das Programm kläglich
ab. Im Programm haben wir es dann mit
Gedächtnisleistungen zu tun. Das Nachdenken,
Überlegen, Suchen, Experimentieren, Beobachten,

Anschauen, Anfertigen von Modellen und
Schaubildern usw. ist gar nicht gefragt. Alle
methodischen Mittel, auf die ein erarbeitender,
tätiger Unterricht nicht verzichten kann, sind
durch das Programm überflüssig geworden. Was
ein Schüler in einem guten Unterricht leisten
könnte und sollte, bietet das Programm an. Es

bietet es sogar so an, daß der Schüler nur noch
Worte, Wissensglieder einsetzen muß. Das
Programm schult vor allem das Gedächtnis. Der
lehrerbezogene Unterricht strebt ein viel höheres
Ziel an als das Programm von Günter Huber. Er
will den Schüler in Methoden des Suchens und
Beobachtens einführen, er will den Kindern nicht
einfach Wissen vermitteln, mit dem sie, um mit
Pestalozzi zu formulieren, «keinen Hund hinter
dem Ofen hervorlocken» können. Ein programmierter

Unterricht im Sinne Hubers müßte den
Schüler verwöhnen. Er müßte ihn faul und träge
machen.

Wenn etwa Bruno Krapf in seinem Artikel
«Lehrmaschinen und programmierter Unterricht»
(«Schweizer Schule», 52. Jahrgang, Nr. 3) durch
einen Programmausschnitt zeigen will, daß die
Schüler im PU aktiv mitarbeiten müssen, so
beschränkt sich diese aktive Mitarbeit auf das
Hervornehmen des Bleistiftes und das Schreiben
einiger Worte. Oder ist das etwa aktive Mitarbeit,

wenn ich dort, wo a M steht,
aktive Mitarbeit hineinschreiben muß. Ich glaube
Kerschensteiner und andere Vertreter des

Arbeitsschulgedankens haben — ich brauche die

557



Ergebnisse nicht zu wiederholen — deutlich
genug geschrieben, was sie unter einer aktiven
Mitarbeit verstehen. Wenn wir uns also mit einem

Lernbegriff Gedächtnisschulung und
Wissensbereicherung zufrieden geben wollen, dann können

wir unser ganzes Leben programmieren.
Wenn es uns aber daran liegt, den Menschen um
seiner selbst willen mit allen seinen Fähigkeiten
zu schulen, dann dürfen wir dem PU nicht
allzuviel Platz einräumen. Das sei einigen Aposteln
der programmierten Unterweisung ins Stammbuch

geschrieben.

Wo ist programmierte Unterweisung angebracht?

Überall dort, wo der Mensch auf gewisse Signale
ohne Denkprozess reagieren muß, läßt sich die

programmierte Unterweisung einführen.
Programmieren heißt nämlich zugleich normieren.
Wenn wir einen Text in einem Programm den
Schülern verabreichen, dann erzeugen wir
dadurch eine stereotype Wahrnehmung der Welt.
Das kann in gewissen Bereichen sinnvoll, ja sogar
notwendig sein. Ich denke etwa an das Programmieren

des Verkehrsunterrichtes. Da muß zum
Beispiel das Stopzeichen von allen Menschen in
der gleichen Bedeutung erfaßt werden und zwar
so, daß sie angesichts dieses Zeichens nicht mehr
fragen, soll ich jetzt halten oder nicht. Da ist
alles Denken eliminiert, und es kommt allein darauf

an, daß ich richtig reagiere. Aus dieser

Überlegung geht hervor, daß überall dort, wo es

der Mensch mit normierten Lebensbereichen zu
tun hat, Programme zu schaffen, sinnvoll sein

kann. Unsere technisierte Welt verlangt da und
dort normiertes Verhalten. Wenn die Programmhersteller

aber daran gehen, den «Wald im Dienste

des Menschen» zu programmieren, dann ist
das ein fragwürdiges Unternehmen. Neben dem

fragwürdigen Lerneffekt ergibt sich dann auch
eine durch Formeln verschlüsselte Wahrnehmbarkeit

des Weltausschnittes Wald. Wenn das

Programmieren erreicht, daß ich den Wald
vorwiegend unter dem Gesichtspunkt des wirtschaftlichen

Nutzens betrachte, so kommt das einer
Reduktion einer umfassenden Lebenswirklichkeit
gleich, die sich unter Umständen verheerend
auswirken kann.
Wir geben uns im allgemeinen zu wenig Rechenschaft

von der Wirkung des Wortes im Erkennt-
nisprozess. Wenn wir einmal eine umfassende
Wirklichkeit mit der Chiffre «wirtschaftlicher
Nutzen» belegt haben, bedarf es eines vom Wil¬

len zur Offenheit gesteuerten Einsatzes, daß wir
diese Realität nicht nur worthaft reduziert
wahrnehmen. Bruno Schulz schreibt: «Wir betrachten
das Wort gewöhnlich als Schatten der Wirklichkeit

und als deren Abglanz. Richtiger wäre die

gengenteilige Behauptung: Die Wirklichkeit ist
Schatten des Wortes» (Das Mythisieren der
Wirklichkeit. In: Du, 9. Jahrgang, Nr. 6, Juni
1968). Dieses Zitat bringt die ganze Problematik,
die mit dem Stiften einer Wortwelt gegeben ist,
ans Licht. Wo Lebenswirklichkeiten programmiert,

das heißt auf einige verbale Formulierungen

festgelegt werden, wird die eigenständige
Welt verschleiert, sie wird dann Schatten des

Wortes. Das Wort erlaubt uns wohl, daß diese

Welt verfügbar und technisch wahrnehmbar
wird, es verbürgt uns aber nicht, daß wir darüber
hinaus um die Erkenntnis der Wirklichkeit
ringen. Erst die erkennende Haltung versucht der
Realität gerecht zu werden. Es ist und bleibt
Aufgabe der Schule, das wahre Erkenntnisstreben

zu wecken und zu fördern. Dazu bedarf es

aber anderer Zugangsweisen zur Welt. Was der
Programmierer für die Schüler leistet, sollte der
Schüler selbst tun. Dann erst ist er gezwungen,
in einer echt forschenden und fragenden
Haltung der Welt zu begegnen. Wir haben heute
nicht so sehr Menschen mit großem Wissen nötig

als vielmehr Menschen, die in sich die adäquaten

Methoden phil. Fragens entwickelt haben. Die
Programmation des Unterrichtes scheint mir ein
Hindernis auf dem Wege zu diesem Ziel zu sein.

Daher sollten nur Programme entwickelt werden,

die einen schon normierten, künstlichen
Bereich, bei dem es auf ein konformes, gesteuertes
Verhalten ankommt, bearbeiten. Es gibt in der
modernen Arbeitswelt solche Bereiche. Die
Schule erzieht aber nicht auf solche Spezialgebiete

hin, von wenigen Ausnahmen abgesehen.

Scheindenken durch Scheinfragen

Wir haben bereits darauf hingewiesen, daß viele
Programme eine gewisse Denkfaulheit erzeugen.
Es besteht hier durchaus eine Parallele zum
Unterrichtsfilm. Auch da beschränkt sich das Mittun

auf das Aufnehmen von vorgefertigten
Bildern, die keine schöpferische Aktivität mehr
zulassen. Oder wie steht es etwa mit den
eingeflochtenen Denkanstößen im Programm von G.
Huber? Im dritten Teil (Lernschritt 20) lesen

wir: Der Wald kann den Boden also auch vor
dem schützen, denn er läßt das Regen-

558



wasser nur langsam abfließen. Wie aber bewirkt
der Wald dies? Hier ist eine Frage, die zum
Überlegen, Nachdenken, Suchen usw. zwingen
könnte. Der Schüler aber ist durch die
Programmierungsmethode verwöhnt. Er empfindet diese

Frage nicht als einen Impuls, etwas Eigenständiges

zur Lösung des Problems zu unternehmen.
Er ist ja sicher, daß ihm die Antwort gleich
serviert wird. Also schlägt er die Seite um und wird
in seinen Erwartungen nicht enttäuscht, denn
hier steht schwarz auf weiß: «Denke nach, wie es

im Wald am Boden aussieht (der Schüler sollte
nachdenken, da aber liest er gerade nach dem

Doppelpunkt): Moos, Äste, kleine Zweige, ein
Gewirr von abgefallenen Nadeln, Laub, Wurzeln

— vom Erdboden ist nichts zu sehen. Dieses Polster

über dem Boden ist wie ein Schwamm mit
vielen winzigen Hohlräumen durchsetzt. Also
kann der Wald das Regenwasser aufsaugen und
so den vor der Gewalt des Regens schützen.»

Überlegen Sie sich bitte einmal, was hier
an aktiver Mitarbeit verlangt wird. Muß nicht
diese Art von Fragen die Fragelust geradezu
ersticken? Führen diese Fragen nicht die Schüler

an der Nase herum? Wiegen wir uns nicht in
falschen Vorstellungen über die Effektivität dieses

Unterrichtes, und machen wir uns nicht
etwas vor, wenn uns die Schüler gestehen, daß sie

diese Art von Unterricht schätzen? Schüler
haben es schon immer geschätzt, wenn man ihnen
den Wissensstoff auf dem Servierbrett vorführte.
Der Unterricht muß doch in allen Fächern -—

im Rechnen so gut wie in der Sprachlehre — zu
echten Fragen führen. Sind solche Forderungen
vielleicht nur Pädagogenträume?

Programmation wird zu einer gefährlichen
Selbstverständlichkeit

Angesichts der Flut von neuen Lehrprogrammen,
die uns zu überschwemmen drohen, und
angesichts des Eifers, mit dem sie produziert werden,
müssen wir uns hüten, daß wir nicht einfach
problemlos hinnehmen, was durchaus problemhaltig
und fragwürdig ist. Ich habe das Gefühl, daß
sich hier eine neue didaktische Selbstverständlichkeit

anzusiedeln droht. Die Befürworter der
Programmation sagen mir zu schnell, daß der
programmierte Unterricht effekiver sei, daß er
intelligente Schüler besser fördere und daß er
aktivere Schüler heranbilde. Es werden da neue
Selbstverständlichkeiten geschaffen, die zu geheiligten

Tabus werden. Gegen diese neuen Selbst¬

verständlichkeiten müssen wir uns kritisch zur
Wehr setzen. Für mich ist es zum Beispiel gar
nicht selbstverständlich, daß es heute nicht mehr
um die Frage: programmierter Unterricht, ja
oder nein, sondern nur noch um die Frage: wo
und wie geht. Die Selbstverständlichkeiten einer
Zivilisation haben ja die Tendenz, sich so im
Bewußtsein der betroffenen Bevölkerungsgruppe
zu verankern, daß sie als Gegebenheiten einfach

hingenommen werden. Damit verschaffen sie

sich ein Recht auf ihre Existenz. Wer sie nicht
ernst nimmt, wird seinerseits nicht ernst genommen.

Die Selbstverständlichkeiten werden dann
leicht zur Basis von Urteilen. Wenn wir einmal

glücklich soweit gekommen sind, daß wir das

didaktische Prinzip, das der Programmation
zugrunde liegt, als das lerneffektivste preisen, dann
fallen wir um Jahrzehnte zurück. Dann muß ein

neuer Gotthelf kommen, der uns ironisch und

spottend von der neuen Blindheit befreit.

SchluBbemerkung

Diese Kritik sollte ursprünglich die Rezension
eines Buches werden. Wie Sie bemerkt haben,
handelt es sich um G. Hubers Untersuchung
über den Lerneffekt bei programmierter und
lehrerbezogener Unterweisung an Hand des Themas

«Der Wald im Dienste des Menschen». Es
ist meiner Meinung nach eine überflüssige
Untersuchung und ein Buch, das zu lesen es sich
nicht lohnt, denn es läßt die kritische Besonnenheit

in Bezug auf die Problematik des Lernens
vermissen. Wenn Lernen «Erweiterung des
Wissensbestandes» bedeutet, dann ist es für uns nicht
interessant zu vernehmen, daß das Programm
mehr leistet. Es ist nicht interessant, weil es zum
vorneherein plausibel ist. Wenn Kinder dutzend
Mal das gleiche Wort wiederholen müssen, dann
ist es wahrscheinlich, daß sie es besser behalten
werden, als wenn es im lehrerbezogenen Unterricht

vielleicht einmal oder zweimal vorkommt.
Ich möchte in diesem Zusammenhang auf einen
Artikel von Johannes Flügge hinweisen, der in
der Zeitschrift «Neue Sammlung», 8. Jahrgang,
Heft 2, 1968, in Göttingen erschienen ist. Er
beschäftigt sich mit demselben Buch und stellt eine
umfassende Würdigung und Kritik dar.

Wegen großer Nachfrage wurde von Nr. 13
(Bibelunterricht heute) ein Sonderdruck von 1500 Exemplaren

hergestellt. Bestellungen sind zu richten an:
Administration «Schweizer Schule», Postfach 70,6301 Zug.

559


	Jeremias Gotthelfs Kritik an programmierter Unterweisung

