
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 55 (1968)

Heft: 14-15

Artikel: Erziehung zur Mündigkeit : Vortrag

Autor: Sustar, Alois

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-531966

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-531966
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


viele Jugendliche nicht gerade attraktiv ist. Es

wäre sogar traurig, wenn die nachwachsende
Generation, deren Recht es ist, sich eine bessere

Welt auszudenken, die Gesellschaft bejahte, so

wie sie ist: protzig und veräußerlicht, satt und
genüßlich, unbeweglich und geistig stumpf.
Überdies hat die Jugend ein waches Auge
dafür, daß sich unter der Tünche des Wohlstandes
noch viele soziale Schäden und Ungerechtigkeiten

verstecken, die die Jugend aufregen und
erzürnen.

Der seelische und soziale Notstand der Jugend,
der Notstand im Wohlstand: das ist der Kern der
jugendlichen Proteste. Wir wissen noch nicht,
wohin es im Verhältnis der Jugendlichen zu den
Erwachsenen in den nächsten Monaten und Jahren

noch kommen wird. Das Schlimmste, was
passieren könnte, wäre die Aufkündigung des

Vertrauens.
Die Lehrenden haben die Pflicht, den von den
Lernenden ausgehenden Impuls aufzunehmen
und zum gemeinsamen Impuls zu machen. Dabei
wird eine Art Rollenwechsel stattfinden: Die
Lehrenden werden erkennen, daß auch sie in
manchen Fragen wieder lernen müssen und von
der Jugend etwas lernen können. Lehren und
Lernen wird nicht mehr je einseitiges Geben und
Nehmen sein, sondern, in Form der gemeinsamen
Erkenntnis, «Erkennen im Plural». Die Grundlagen

des modernen Lebens ändern sich derart
schnell, daß auch der Lehrende ständig
hinzulernen muß und auf Lernen nicht minder
angewiesen ist als der junge Mensch. Eines freilich
sollte der Erwachsene dem Jugendlichen im Lernen

voraus haben: Die größere Erfahrung in der
Kunst, das Lernen zu erfassen - und das realistische

Wissen um das, was zu verbessern ist oder

was man auf sich beruhen lassen muß.
Die Revolte der Lernenden heute ist nicht so

sehr ein Aufstand gegen die Berge des Wissens,
die uns die Vergangenheit angehäuft hat,
sondern ein Aufbruch in eine Epoche lebendigeren
Wissens um eine bessere Welt.

Erziehung zur Mündigkeit
Alois Sustar

Referat, gehalten an der Jahreskonferenz
der KKMS in Ölten (28. April 1968)

I. Zur Situation

Eines der Kennzeichen der letzten Monate sind
Studentenunruhen an vielen Universitäten, die
sich zum Teil auch auf andere Schulen auswirken.

In verschiedenen Diskussionen kam der
Wille und das Verlangen der Studenten zum
Ausdruck, mitzureden und mitzuentscheiden und
nicht bloß als passives Objekt der Bildung und
der Erziehung angesehen zu werden. Ist diese

Tatsache mit allen ihren Begleiterscheinungen
ein Zeichen der Mündigkeit der Studenten? Alle
sind sich darin einig, daß das Verlangen nach
Mündigkeit und Selbständigkeit berechtigt ist.
Die Mündigkeit ergibt sich als notwendige
Forderung aus dem Verständnis des Menschen. Sie

wird immer ausdrücklicher als eigentliche
menschliche Lebensform betont und als Ziel auf
allen Gebieten angestrebt, sei es menschlich,
sozial, politisch wie auch im Gewissen und im
christlichen Leben. In der Forderung und Förderung

sind sich junge Generationen und Erzieher
einig. Uneinig sind sie sich jedoch oft darin, was
eigentlich die Mündigkeit sei, wie sie sich zu
dokumentieren habe, welche Voraussetzungen dazu
notwendig seien, auf welchem Weg man zu ihr
neu gelangen könne, wie die Erziehung dazu sein

solle, welche neue Wege einzuschlagen seien, wie
die Institutionen aussehen sollen, um genügend
Raum für die Mündigkeit zu bieten. Umfangreiche

anthropologische und pädagogische Literatur
der letzten Jahre, verschiedene Tagungen und
Diskussionen sind Beweise für dieses Suchen nach
dem Leitbild der Mündigkeit und nach dem Weg
zu deren Verwirklichung. Dabei wird immer von
neuem sichtbar, daß die Mündigkeit nicht etwas
ist, was man machen, anfertigen, organisieren
oder technisch vollbringen kann, sondern etwas,

Soeben erschienen: Sonderdruck

Abriß der Volksschuldidaktik
von Lothar Kaiser, Methodiklehrer, Hitzkirch.
Preis Fr. 2.50

Bestellungen an Administration «Schweizer Schule»
Postfach 70, 6301 Zug

551



was werden, wachsen und reifen muß, was nie
vollkommen, sondern nur mehr oder weniger
erreicht werden kann. Die Erziehung zur Mündigkeit

kann nur in Anregung, Hilfe, Förderung
bestehen. Sie kann und soll jedoch einen entscheidenden

Beitrag leisten, damit der Mensch in
personalem Einsatz die Mündigkeit und den Weg
dazu bejahe und übernehme.

II. Was ist Mündigkeit?

Etymologisch hat Mündigkeit nichts zu tun mit
dem Mund. Selbstverständlich kann durch
Wortassoziation auch dieser Zusammenhang einen

richtigen Sinn haben. Mündigkeit wäre dann der
richtige Gebrauch des Mundes. Derjenige darf
mündig genannt werden, der zur rechten Zeit,
auf die rechte Weise, am richtigen Ort zu reden
versteht. Mündigsein bedeutet die Fähigkeit,
Schutz und Sicherheit für etwas zu übernehmen,
selber für eine Wirklichkeit einstehen, zu ihr
stehen, Verantwortung für sie übernehmen und tragen

(i). Im Rechtsbereich wird die Mündigkeit
im Sinn der Volljährigkeit positiv festgelegt. Man
entscheidet nach Jahren, wann jemand als rechtlich

handlungsfähig, als mündig anzusehen ist.

Anthropologische, psychologische, ethische und
christliche Mündigkeit ist jedoch nicht von
vornherein festlegbar. Sie ist eine Sache der menschlichen,

personalen und christlichen Reife. Die
Erfahrung zeigt, daß viele Menschen nie richtig
mündig werden.

Allseitige vollkommene Mündigkeit ist überhaupt
nicht möglich. Der Mensch ist und bleibt immer
ein Werdender. Er ist auf andere angewiesen und
immer fremder Hilfe bedürftig. In diesem Sinne
ist menschliche Mündigkeit immer eine Aufgabe.
Was aber ist dem Menschen aufgegeben, in welche

Richtung muß sein Reifeprozeß gehen, damit
er zu einer echten Mündigkeit führt? Es ist klar,
daß nicht irgendwelche rein äußere Umstände
ausschlaggebend sind. Weder körperliche Größe
noch Körpergewicht, Aussehen oder Lautstärke,
weder Geld noch soziale Stellung oder ein
bestimmtes Amt, weder die Anzahl von
Bildungszeugnissen, Diplomen oder Titeln noch konkrete
Leistungen oder Erfolge auf einem bestimmten
Gebiet (Technik, Wirtschaft, Politik, Sport,
Karriere), weder Berühmtheit noch öffentliche
Meinung sind entscheidende Voraussetzungen oder
Zeichen der Mündigkeit. Vor allem kann man
die technische Fertigkeit und die Beherrschung
der Welt durch die Technik noch nicht als Mün¬

digkeit des Menschen ansehen. Mündigkeit ist
auch nicht etwas, das man durch Vererbung
mitbekommt. Sie ist kein Produkt von glücklichen
Zufällen, von Milieu und äußeren Einflüssen.
Sicher können diese Umstände mehr oder weniger
günstige Voraussetzungen sein. Letztlich aber ist
Mündigkeit, anthropologisch gesehen, eine
personale Aufgabe, die nur durch den personalen
Einsatz erreicht werden kann. Je günstiger die

Bedingungen für das personale Leben sind, um
so besser sind die Aussichten für die Mündigkeit.
Doch muß der Mensch auch selber fähig und
bereit sein, das personale Leben zu übernehmen
und zu leben.
Von Mündigkeit kann nur die Rede sein, wenn
der Mensch als Mensch seine geistigen Fähigkeiten

zur Entfaltung und zum Gebrauch bringt.
Ohne weiten geistigen Horizont gibt es keine

Mündigkeit. Bildung, im Sinne des Wissens, der
Sachkenntnis, des Sichauskennens ist die erste

Komponente der Mündigkeit. Doch genügt das
bloße positive Tatsachenwissen nicht. Entscheidend

ist das Wissen darum, was sich letztlich
lohnt, die Fähigkeit zum Werten, zur Beurteilung,
der Sinn für Dimensionen und Proportionen, das

Gespür für Stellenwerte. Wenn R. Guardini einmal

sagt: Die Weisheit ist das Wissen um das,

was sich letztlich lohnt, schließt die Mündigkeit
immer eine Portion Weisheit ein. Weisheit ist
Erkenntnis der Wirklichkeit und der Wahrheit in
ihren letzten Tiefen und Zusammenhängen, über
die man sich reflex Rechenschaft gibt, für die

man genügende Begründung hat, u^ji sie vom
Irrtum unterscheiden und gegen Einwände und
bloße Schlagworte verteidigen zu können. Wo
dem Menschen diese reflexe Erkenntnis und dieses

Wissen fehlen, kann von Mündigkeit nicht die
Rede sein.

Der Kern der Person liegt jedoch nicht in der
Erkenntnis und im Wissen, sondern in der Freiheit,
in der Selbst- und Entscheidungsmächtigkeit. So

ist auch der eigentliche Kern der Mündigkeit die
Fähigkeit zur Übernahme der Freiheit, zur
selbständigen Entscheidung. Der Mensch kommt erst
langsam dazu auf Grund der Einsicht in die
Wirklichkeit, in die Wertordnung, im Wissen um
die Tragweite der Entscheidung und ihrer
Folgen. Zur Einsicht aber müssen Mut und Kraft
kommen, selbständige Entscheidungen zu treffen,
zu ihnen zu stehen und ihre Folgen zu tragen. Die
Flucht vor Entscheidung in bloß passives oder
gewohnheitsmäßiges Ubernehmen fremder Ansich-

552



ten und Entscheidungen oder ins mechanische
Tun dessen, was man tut, ist immer ein Zeichen
personaler Unreife. Bloßes kollektives Mitgehen
in anonymer Masse, ohne sich persönlich zu
engagieren, zeigt, wie sehr man noch unmündig und
bevormundet ist, auch wenn man das nicht
wahrhaben will. «Mündigsein heißt immer auch, die
Einsamkeit der Entscheidung zu ertragen, die
Last der Verantwortung auf sich zu nehmen und
den Trug zu durchschauen, indem wir uns selbst

einreden, ein Abtreten unseres Gewissens und
unserer Entscheidung an simplifizierende
Totalanschauungen, gesellschaftliche Ideologie und
Institutionen sei keine Entscheidung» (2).
Damit ist ausgesprochen, daß Mündigkeit immer
Verantwortung bedeutet. «Mündig ist, wer sein
und seiner ihm anvertrauten Mitmenschen Tun
und Lassen zu verantworten vermag und dazu die
nötige Freiheit des Verfügens besitzt» (3).
Verantwortung bedeutet, personal Antwort zu geben auf
das Wort, auf den Anruf und den Auftrag, den
man in der je konkreten Situation vernimmt, und
zu dieser Antwort im Leben zu stehen, d. h. sie

durch sein Tun zu verwirklichen und die Folgen
auf sich zu nehmen. Mündigkeit ist Fähigkeit zur
Selbstverantwortung, nicht im einzelnen Einzeldasein

zwar, sondern im Mitsein, doch selbständig
und eigenhändig. Durch die Übernahme der
Selbstverantwortung zeigt der Mensch, daß er
nicht mehr unter Aufsicht anderer zu stehen

braucht, um richtig zu entscheiden und recht zu

tun, sondern daß er selber dazu fähig ist.
Verantwortung bedeutet aber zugleich, daß man
Rechenschaft über seine Entscheidungen und sein
Tun ablegen kann. Selbstverantwortung meint
nicht nur, sich selbst Rechenschaft zu geben,
sondern in seinem Mitsein auch andern gegenüber
und letztlich Gott. «Verantworten heißt, andern
Rechenschaft für eigenes Handeln abzugeben.
Die Selbstverantwortung erweist den Erwachsenen

in seiner Selbständigkeit, aber in einer
relativen, die dadurch begrenzt wird, daß er auf
Hilfe, Liebe und Treue anderer verwiesen ist,
auch dort, wo es um sein eigenes Handeln
geht» (4).
Daraus wird sichtbar, daß die eigentliche
Mündigkeit in der Mündigkeit des Gewissens besteht.
Die personale Reife kommt am stärksten zum
Ausdruck in der Entfaltung, Echtheit und Wahrheit

des Gewissens. Das gilt nicht nur für den

Christen, sondern für jeden Menschen, da das
Gewissen für jeden die Mitte seiner personalen

Existenz ist. Daraus ist begreiflich, daß die
Pastoralkonstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils

das Gewissen so sehr betont und es gerade als

gemeinsame Instanz für alle Menschen hervorhebt.

«Das Gewissen ist die verborgenste Mitte
und das Heiligtum des Menschen Durch die
Treue zum Gewissen sind die Christen mit den
übrigen Menschen verbunden im Suchen nach
der Wahrheit und zur wahrheitsgemäßen Lösung
all der vielen moralischen Probleme, die im
Leben der einzelnen wie im gesellschaftlichen
Zusammenleben entstehen. Je mehr also das rechte
Gewissen sich durchsetzt, desto mehr lassen die
Personen und Gruppen von der blinden Willkür
ab und suchen sich nach den objektiven Normen
der Sittlichkeit zu richten» (5). Die Mündigkeit
des Gewissens wird bei der heutigen starken
Aufwertung und Einforderung und Überforderung
des Gewissens mit Recht als die vornehmste
Aufgabe aller Menschensorge betrachtet.
Im Gewissen erfährt der Mensch seine doppelte
Transzendenz, vertikal auf eine gültige Ordnung,
auf die höchste Autorität, letztlich auf Gott hin,
dem er im Gehorsam zu antworten hat, und
horizontal zum Mitmenschen, dem er im Dialog
begegnet. Die Mündigkeit muß sich deshalb im
Gehorsam und in der Dialogfähigkeit erweisen.
Es ist ein grobes Mißverständnis, die Mündigkeit
in Selbstherrlichkeit, Autonomie und willkürlicher

Unabhängigkeit zu suchen. Ein solcher pu-
bertärer Freiheitsdrang zeigt nur, daß der Mensch
die Wirklichkeit noch nicht kennt. Gerade der
mündige Mensch, der Einsicht in die Wirklichkeit
gewonnen hat und um den Sachverhalt weiß,
weiß auch, daß der Gehorsam wesentlich zum
menschlichen Leben gehört. Doch ist der mündige

Gehorsam etwas anderes als bloßes äußeres

Sich-Fügen einer Autorität. Erst wem der Sinn
des Gehorsams nicht fremd bleibt, wer den Wert
des Gehorsams einsieht und ihn innerlich bejaht
und annimmt, aus nüchterner und sachlicher
Kenntnis, aus dem Wrissen um die Struktur der
Wirklichkeit und um die Stellung des Menschen
in ihr, ist auf dem Weg zur Mündigkeit. Der
mündige Gehorsam ist ein wesentliches Existen-
zial des reifen Menschen. Der mündige Mensch
«muß sehen lernen, was ist, um so gegenüber
Menschen und Dingen aus der Anfangskraft der
Person frei Stellung zu nehmen und den Akt der
Anerkennung ihres Seins, ihrer Strukturen, ihres
Sinnes und ihres Geheimnisses zu leisten. Als
erwachsener Mensch verwirklicht er sich in die-

553



sem «Seinlassen» des Seienden selbst» (6). Man
verwendet heute in diesem Zusammenhang gerne
den Ausdruck «Sachlichkeit». Nach H. E.
Hengstenberg bedeutet Sachlichkeit Verzicht auf alle

Eigenmächtigkeit und Bereitschaft, die Wirklichkeit

so zu nehmen und zu werten, wie sie

ihrem Seinsentwurf gemäß gewertet zu werden
verdient. Dieses seinsgemäße und seinsgerechte
Verhalten schließt die institutionelle und personale
Autorität und Gehorsam ihr gegenüber nicht aus,
sondern ein, weil auch diese zur Wirklichkeit
gehören.

Nicht weniger gehört zur Mündigkeit die echte

Dialogfähigkeit. Wenn der Mensch eine dialogische

Existenz ist, ist das Reifen nur im Mitsein
und im Dialog möglich. Es ist hier nicht der Ort,
näher darzulegen, was zum Dialog gehört, wie
er geführt werden soll, mit wem, zu welcher Zeit,
auf welche Weise, welche Bedingungen dazu
erfüllt werden müssen. Nur das sei betont, daß
Mündigkeit und Dialog wesentlich zusammengehören.

Der Dialog ist einerseits der Weg zur
Mündigkeit und anderseits ist nur der Mündige
zum echten Dialog fähig. In geduldigem Suchen,
im Willen zum Gespräch und im Einüben müssen

Anfangsschwierigkeiten überwunden werden. Im
Zusammenhang der Mündigkeit mit dem Dialog,
mit der Dialogfähigkeit, mag Mündigkeit auch
mit Mund in Zusammenhang gebracht werden,
insofern der mündige Mensch im rechten Augenblick,

am rechten Ort, zur rechten Zeit und zum
richtigen Gespräch den Mund aufzutun vermag.

III. Erziehung zur Mündigkeit?

Wenn die Mündigkeit ein entscheidendes menschliches

Existenzial ist, muß die Erziehung dazu
von Anfang an erfolgen. Von entscheidender
Bedeutung ist, daß die vom Schöpfer gegebenen
Voraussetzungen entfaltet werden durch
Mitmenschen, besonders durch die primären Erzieher

(Mutter, Vater) in der Familie. Heute wissen

wir besser, wie grundlegend vor allem die
Erfahrung der Liebe, der Mitmenschlichkeit und
der Wertwelt in der ersten Zeit des menschlichen
Lebens ist. Wir wissen aber auch um ungünstige
Bedingungen und so manche Belastungen, denen
die Primärerzieher ausgesetzt sind.
Die Aufgabe der Erzieher und Lehrer an der
Mittelschule besteht darin, die naturgegebenen
Anlagen und Ansätze einerseits zu fördern und zu
vertiefen, anderseits aber sie freizulegen, wenn sie

verschüttet oder verdrängt wurden. Oft ist aber

auch vieles nachzuholen, was wegen ungünstiger
Familienverhältnisse, wegen Umwelt oder wegen
Mängel an der Primarschule vernachlässigt oder
versäumt wurde. Schließlich muß manches korrigiert

werden, wo die frühere Erziehung gefehlt
hat.
Zu einer solchen Erziehung ist die Schule als
Vermittlerin des bloßen Wissens ungenügend. Die
Mündigkeit ist ja nie die Sache des Intellektes
allein, nie die Angelegenheit einer bloß theoretischen

Aufklärung, sondern immer die Sache des

ganzen Menschen und des ganzen Lebens. Aus
diesem Grund haben Kollegien, Internate und Pen-
sionate eine große Chance, die schulische Bildung
in der Erziehung zur Mündigkeit zu ergänzen und
zu vertiefen. Die Diskussionen über die
Lebensordnung der Internate und der Kollegien zeigen,
daß wir uns heute in einem starken Umbruch
befinden. Ein kluges und mutiges Umgestalten,
ein prospektives Neugestalten auf die Zukunft hin
ist notwendig, mit dem nüchternen Blick auf den
konkreten Menschen und seine Situation.
Von entscheidender Bedeutung für die Erziehung
zur Mündigkeit ist jedoch der Erzieher selber,
als Vorbild und als Zeuge durch sein Leben und
durch sein nicht-direktives Gespräch. Die Erziehung

zur Mündigkeit ist nur durch mündige
Erzieher möglich. So ist die Frage nach der Erziehung

zur Mündigkeit letztlich die Frage nach
dem mündigen Erzieher.
In der Erziehung sind jene negativen Faktoren zu
beachten, die sich hemmend und störend auf den
Reifungsprozeß zur Mündigkeit auswirken. Dazu
gehört alles gewaltsame Aufhalten des Jugendlichen

auf kindlicher Ebene, wie hinderliche Kontrolle

des intimen Seelenlebens, ängstliches
Überbetonen des Wagnisses im Leben, künstliches
Aufpeitschen des jugendlichen Idealismus ohne
entsprechende Möglichkeiten, ihn in der Wirklichkeit

zum Einsatz zu bringen, bloße moralische
Aufklärung und charakterbildende Lektüre, die
wirklichkeitsfremd ist, bloß moralisierende
Belehrungen, Zwang in der religiösen Praxis, rein
quantitatives Vervielfältigen der sitdichen Gebote
und der religiösen Übungen (7). Die Entwicklung

des Jugendlichen zur Selbständigkeit hindert
auch das kindische Mitpsielen und das naive
Begreifen der Jugend, das Applaudieren bei allem,
was der Jugend einfällt, das verwöhnende Ergehen

in oberflächliche Jugendträume auf Kosten
tieferer Bedürfnisse. Die Internatserziehung
leidet oft auch unter einer Verfälschung der Tugen-

554



den, indem Autorität und Gehorsam überbetont
werden, durch überängstliche Mahnung zur
Vorsichtigkeit jedes Risiko ausgeschaltet wird, die
Demut zur Kleinlichkeit und Untüchtigkeit
verzeichnet wird, die Keuschheit in einer falschen

Engelartigkeit gesehen wird (8). Eigentliche
Tugenden der Mündigkeit, wie Ehrgefühl,
Entschlossenheit, soziales Verantwortungsbewußtsein,
Rechtschaffenheit, Aufrichtigkeit, Selbständigkeit
im Urteil und in der Tat, Mut, gesunder Sinn für
Risiko, kommen oft zu kurz.
Damit die Erziehung in Internaten und Kollegien
wirklich zur Mündigkeit führen kann, muß
genügend Lebensraum für Selbstentscheidung und
Selbständigkeit geschaffen werden. Institutionen
und Lebensordnungen müssen angepaßt oder
vom Ziel her neu konzipiert werden.
Einzelne Erzieher haben vor allem die Aufgabe,
Werte aufzuzeigen, für die sich der Einsatz im
Leben lohnt und sinnvoll ist. Das kann nicht so sehr

von der Tradition her oder bloß autoritativ
geschehen, sondern es muß aus innerer Wahrheit
der Dinge erfolgen. Es geht nicht so sehr um
einzelne Werte für sich, sondern um die innere Einheit

der Wertordnung, die dem Menschen nicht
als von außen her auferlegt erscheint, sondern als

eine solche, auf die er von innen her angelegt ist.
Was junge Menschen heute verlangen, ist vor
allem die genügende Begründung dieser Werte
und der personalen Verpflichtung zu ihrer
Verwirklichung. Die Notwendigkeit des Einsatzes
darf man nicht so sehr als Verpflichtung aus
Tradition aufzeigen wollen, sondern man muß sie als

Forderung der Zukunft für den einzelnen und für
die Gemeinschaft einsichtig machen.
Eine unersetzliche Voraussetzung beim Erzieher
ist die Fähigkeit, der Mut und die Bereitschaft
zum echten Dialog mit den Jugendlichen. Ein
personales, nicht direktives, doch engagiertes
Gespräch ist wohl eine der wichtigsten Hilfen zur
Mündigkeit. Daß die Bereitschaft zum Gespräch
mit Geduld gepaart sein solle, ist selbstverständlich.

Der Weg zur Mündigkeit ist ein geschichtlicher

Reifeprozeß mit all dem Risiko und der
Chance, die jede Bewährung in sich schließt.
Man kann nichts künstlich forcieren, um
unmittelbare Erfolge für sich buchen zu können, man
kann nur im Glauben und Vertrauen säen,
fördern und helfen. Ohne den Glauben an den jungen

Menschen und ohne das Vertrauen auf seine

innere Werthaftigkeit ist eine Erziehung zur
Mündigkeit nicht möglich. Für den christlichen

Erzieher steht der Glaube an den jungen
Menschen im größeren Zusammenhang der Anwesenheit

Gottes, indem der Erzieher auch um die
verborgene Kraft des göttlichen Wirkens und der
göttlichen Liebe weiß.

Anmerkungen

1) Vgl. Zum Ganzen vom Verf.: Was heißt das eigent¬
lich: Ein mündiger Laie — ein mündiger Christ?
Civitas 23 (1967/68) S. 127-138.

2) G. Scherer, Philosophische Anthropologie des Er¬
wachsenen. Arzt und Christ 12 (1966), S. 163.

3) F. Pöggeler, Aufforderung zum mündigen Gewis¬

sen. Lebendige Seelsorge 18 (1967), S. 1.

4) F. Pöggeler, Der Mensch in Mündigkeit und Reife.
Eine Anthropologie des Erwachsenen. Paderborn
1964,8.127.

5) Pastoralkonstitution über die Kirche in der Welt
von heute, Nr. 16.

6) G. Scherer, a.a.O., S. 165.
7) Vgl. L. Monden, Sünde, Freiheit und Gewissen.

Salzburg 1968, S. 127.
8) Vgl. L. Monden, a.a.O., S. 117-118.

Jeremias Gotthelfs Kritik
an programmierter Unterweisung
Andreas Iten

Von einem berühmten Schulmeister und einem
berühmten Pfarrer, die mich unterweisen und
wie

«. Katechisieren konnte er auch gar schön, das

ging an einem fort wie gepfiffen, man brauchte
nicht lange zu warten, bis die Kinder antworten
konnten. Er fragte sie so, daß sie entweder <Ja>

oder <Nein> antworten mußten, und dann sagte
er noch Ja oder Nnee, oder wenn es zur Seltenheit

andere Worte waren, welche er zur Antwort
wollte, zum Beispiel Seligkeit oder Gott, so sagte
er <Selig! Seligk! Seligkeit!), dann war das
mangelnde t nicht schwer zu finden, oder <Go! Go!
Got!>, wo ebenfalls das zweite t einem in den
Mund fallen mußte.
Er war auch weit und breit berühmt, daß er so

geschickte Kinder hätte, die ihm keine Antwort
schuldig blieben. Wir gingen nicht ungerne zu
ihm in die Kinderlehre, wir brauchten unsere
Köpfe nicht besonders anzustrengen, konnten
frischweg antworten, wenn die Reihe an uns
kam, und nebenbei dann denken oder machen,
was wir wollten Alle Erklärungen, kurz

555


	Erziehung zur Mündigkeit : Vortrag

