Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 55 (1968)

Heft: 13

Artikel: Zur Frage der Wunder Jesu

Autor: Pfammatter, Josef

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-531454

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-531454
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Siinde verkauft, Diisseldorf 1963; H. Haag, Biblische
Schopfungslehre und kirchliche Erbsiindenlehre =

Stuttgarter Bibelstudien 10, Stuttgart 1966; K. H.
Schelkle, Schuld als Erbteil? = Theologische Medi-
tationen 20, Einsiedeln 1968 und die in diesen Wer-
ken angefiihrte Literatur.

2. Vgl. G. von Rad, Theologie des Alten Testaments I,
Miinchen 1961, 158: «Zweifellos ist demgegeniiber
die groBe Hamartiologie, die der Jahwist von dem
Einbruch der Siinde und ihrem lawinenartigen An-
wachsen in Gen 3-11 darbietet, etwas Besonderes;
denn so allgemeingiiltig so wie an typisierten Model-
len anschaubar gemacht, und zugleich so ausfiihrlich
hat Israel sonst nie mehr von der Siinde gesprochen.
Trotzdem wird hier natiirlich nicht theoretisiert, viel-
mehr ist alles Interesse des Erzihlers darauf konzen-
triert, eine Kette wirklicher Geschehnisse, einen Weg
aufzuzeigen, den die Menschen gegangen sind und
dessen Folgen von ihnen nicht mehr riickgingig ge-
macht werden konnen.»

3. Vgl. Thomas von Aquin, Quaest. disp. de malo, 5,1,
ad 9: «Die laBliche Stinde, verglichen mit dieser oder
jener Person weist vom Wesen der Siinde mehr auf
als die Urschuld; denn die laBliche Siinde ist eine
freiwillige Siinde kraft des freien Willens der betref-
fenden Person, was von der Urs¢huld nicht gilt.»

Zur Frage der Wunder Jesu

Josef Pfammatter

Die folgenden grundsitzlichen Uberlegungen neh-
men Stellung zum historischen und zum theologi-
schen Aspekt der Frage. Sie ersparen dem Kate-
cheten nicht das Studium der einschligigen Kom-
mentare zu den einzelnen Wunderberichten (vgl.
die Literaturangabe am Ende dieses Artikels). —
Wir beschranken uns hier tiberdies auf die Wun-
der, die Jesus gewirkt hat. Die Wunder, die an
Jesus geschehen sind (Auferweckung, Jungfrauen-
geburt, Verklarung) kénnen hier nicht einbezo-
gen werden; sie verdienen eine spezielle Behand-
lung.

1. Verdnderte Situation des Menschen von heute

Bevor auf die Frage der Wunder Jesu eingetreten
werden kann, soll kurz den Griinden der Skepsis
nachgegangen werden, auf die heute die Wun-
dererzihlungen des Evangeliums da und dort sto-
Ben. Einige wichtige Punkte seien hier erwahnt:

a) Der heutige naturwissenschaftlich gebildete
oder doch mit dem modernen naturwissenschaft-
lichen Denken vertraute Mensch hat mehr Miihe,

522

Ereignisse als wunderbar zu betrachten als der
mittelalterliche Mensch. Die Wunderfreudigkeit
fritherer Zeiten wird abgelost durch eine niich-
tern-sachliche Betrachtung der Wirklichkeit. Eine
Reihe von Wirkungen, die frither als wunderbar
betrachtet wurden, sind heute als innerhalb der
Naturgesetze liegend erkannt; fiir andere unge-
wohnliche Begebenheiten hofft man, mit der Zeit
eine natiirliche Erklarung noch zu finden.

b) Die soeben erwiahnten Schwierigkeiten werden
noch verscharft durch die im Gang befindliche
wissenschaftlich-kritische UntersuchungderEvan-
gelien. Wie bei den Worten Jesu stoBt die For-
schung auch bei seinen Taten auf die Tatsache,
daB nicht protokollartig, dokumentarfilmartig
iiberliefert worden ist, was Jesus getan hat. Es
mufB auch bei der (wihrend g bis 4 Jahrzehnten
miindlich erfolgten) Weitergabe der Wunder-
berichte mit Verdeutlichungen, Ausschmiickun-
gen und Ausweitungen gerechnet werden. Da
sich solche Tendenzen an einzelnen Stellen nach-
weisen lassen, wird da und dort voreilig der
SchluB gezogen, die Jesusiiberlieferung sei nicht
zuverlassig.

c) Erschittert wurde der unkritische Wunder-
glaube aber auch durch die Ergebnisse der reli-
gionsgeschichtlichen Forschung. Diese erlebte zu
Beginn unseres Jahrhunderts, vor allem durch die
intensiv betriebenen Ausgrabungen im Nahen
Osten, eine eigentliche Bliitezeit. War fiir die
meisten Christen Jesus von Nazareth bisher un-
bestritten der einzige Wundertater und waren
seine Wunder fiir die meisten Christen untrig-
liche Beweise seiner iibermenschlichen Kraft, ja
seiner Gottlichkeit, so driangte sich eine neue Stel-
lungnahme auf, nachdem die religionsgeschicht-
liche Forschung auf verwandte Phinomene in
anderen Religionen hinwies. Entweder entbehr-
ten die Behauptungen anderer Religionen jeder
Grundlage, oder es muBlte neu gefragt werden
nach dem Sinn der Wunder Jesu, der nun wohl
nicht mehr bloB darin gelegen sein kann, den
Wundertiter (in unserem Fall Jesu von Naza-
reth) als gottgleiches Wesen zu erweisen.

d) Der erwéhnte dritte Punkt (c) weist auf einen
vierten hin: immer mehr konzentriert sich das
Interesse der neutestamentlichen Forschung auf
die theologische Tragweite der Wunder. War frii-
her die historische Fragestellung vordergriindig,
so ist dies heute nicht mehr so. Wie noch zu zei-
gen sein wird, hat diese veranderte Akzentsetzung



in der neutestamentlichen Forschung Nachteile.
Die historische Frage wird von manchen For-
schern zu wenig ernst genommmen. Trotzdem
sind die Vorteile einer vertieften theologischen
Betrachtungsweise der Wunder nicht zu iiber-
sehen, wie unten (3.) gezeigt werden soll.

2. Die Frage nach der Geschichtlichkeit
der Wunder Jesu

a) DaB Jesus von Nazareth Wunder gewirkt hat,
ist eine Tatsache, die heute von keinem ernstzu-
nehmenden Forscher geleugnet wird. Katholiken
und Protestanten sind sich in dieser Grundaus-
sage einig. Sie stiitzen sich dabei auf folgende
Beobachtungen:

1. Die ntl. Jesusiiberlieferung verwebt Reden
und Taten Jesu zu so einer kompakten Einheit,
daB eine Scheidung — mindestens an einer Reihe
von Stellen — iiberhaupt nicht moglich ist. Man-
che Reden, die zur altesten Schicht der Jesusiiber-
lieferung gehoren, sind ohne vorausgehende Wun-
der gar nicht méglich (vgl. die «Beelzebul-Rede»
Mk 3,22-30 par.).

2. Wird dem neutestamentlichen Zeugnis die
Glaubwiirdigkeit abgesprochen und ihm Tendenz
vorgeworfen, so ist das Zeugnis der rabbinischen
Literatur des ersten und der folgenden Jahrhun-
derte um so eindrucksvoller. Es besteht in einer
zum Teil sehr scharfen Polemik gegen Jesus und
setzt die Wunderwirksamkeit Jesu als Tatsache
mit aller Selbstverstindlichkeit voraus.

3. Der religionsgeschichtliche Vergleich fillt bei
niherem Zusehen gerade nicht zu ungunsten,
sondern zugunsten der Historizitdit der Wunder
Jesu aus. Das gilt fur den Vergleich hellenisti-
scher wie judischer Wunderberichte mit den
Wundern Jesu.

a) Die hellenistischen Wunderberichte. Von den
Wundertiatern der Antike werden immer wieder
erwahnt Apollonius von Tyana (in Kappadokien,
3-97 n. Chr.) ; ferner wird verwiesen auf Wunder,
die sich im Heiligtum des Gottes Asklepios in
Epidauros zugetragen haben sollen. Die dort be-
haupteten Totenerweckungen, Heilungen, uner-
warteter Kindersegen und verschiedene abstruse
Mirakel (wie etwa die wunderbare Entbindung
einer Frau, die bereits fiinf Jahre lang schwanger
gewesen war und dann einen gesunden Knaben
zur Welt brachte, der gleich nach der Geburt
umherhiipfte) sind zum Teil direkten Interven-
tionen des Gottes zugeschrieben, zum Teil Mitt-

lern, wie etwa den Rossen des Gottes, seinen hl.
Giansen, dem Lecken durch Schlangen und
Hunde u. a. m. Die Honorarfrage spielt bei all
diesen Praktiken eine bedeutsame Rolle.

b) Die jiidischen Wundergeschichten sind nicht
nur sehr spat (die dltesten — so man von den
schon frither geiibten exorzistischen Praktiken
absieht — datieren in das letzte Drittel des 1. Jahr-
hunderts, wihrend vor allem die nachfolgenden
Jahrhunderte zahlreiche Wundergeschichten her-
vorbringen), sind auch recht aufdringlich und
mit abstrusen und spektakuldren Ziigen durch-
setzt. Die angeblichen Wunder sind zu einem gu-
ten Teil durch magische Praktiken oder okkulte
Krifte wundertitiger Gesetzeslehrer hervorge-
bracht, so da} sie als ernsthafte Parallelen zu den
Wundern Jesu ausscheiden.

So verbleiben bloB gewisse formale Beriihrungs-
punkte zwischen den neutestamentlichen und den
auBerbiblischen Wundererzihlungen; in beiden
Bereichen werden zhnliche Stilmittel verwendet
fir den Aufbau der Erzihlung wie etwa der Hin-
weis auf die Dauer der Krankheit, deren Schwere
(Mk 5,3-5) und die Schwierigkeit der Heilung
(Mk 9,18), Berithrung des Kranken mit der
Hand oder Handergreifung (Mk 1,31. 41 u. a.),
wirkendes Wort (Mk 1,41 u. a.), Erfolg und Ent-
lassung des Geheilten (Mk 5,19. 34 u. a.), Ein-
druck des Wunders auf das anwesende Publikum
(Mk 1,27 u. 4.). Aber wahrend diese stereotypen
Zuge (die sich z. T. aus der Natur der Sache
ergaben, z. T. katechetischen Bediirfnissen zu-
zuschreiben sind) sich auf den ZuBleren Rahmen
beziehen und somit die Verwandtschaft mit bi-
blischen Wundern eine sehr auBerliche bleibt,
sind die inhaltlichen Unterschiede zwischen bi-
blischen und auBerbiblischen Wunderberichten
erdriickend. Jesus wirkt keine Schau-Wunder und
kein einziges Strafwunder (Mk 11,12 ff. war
wohl ein urspriingliches Gleichnis; die Handlung
ist eine Gleichnishandlung). In keiner einzigen
Situation sind bei Jesus eigenniitzige Motive nach-
weisbar; weder Profitgier noch Prestigegriinde
bestimmen ithn zum Handeln, Die Zeichenforde-
rung seiner Gegner (Mk 8,11 f.) weist er scharf
zuriick. Jesus wirkt weder als Gesundbeter, noch
sind seine Mittel theatralische Kunststiicke oder
chirurgische Eingriffe und dgl. Wo sich Jesus
iiblicher Heilpraktiken bediente (Mk %7,31-37; 8,
23; Jo 9,6 f.), konnte «ein Element zeitgendssi-
scher, vielleicht auch wurkirchlich praktizierter

523



Heilmethode EinfluB auf die Darstellung gewon-
nen haben» (Vogtle, LThK 10® 1260). Es 148t
sich nicht leugnen, daB die evangelischen Wun-
derberichte — ohne es zu beabsichtigen — Jesus
dermafen stark abheben von allen andern Wun-
dertatern der Antike, daf} diese weit zuriickfallen
und als ernstzunehmende Rivalen Jesu ausschei-
den. «Die religionsgeschichtliche Analyse zwingt
dazu, die Wunderberichte der Evangelien histo-
risch ernst zu nehmen. Die Wunder ... unter-
scheiden sich . .. aufs schirfste von den Zauber-
kunststiicken und Effektwundern, der magischen
Selbsthilfe und den ddmonischen Rachewundern
der zeitgenossischen Mirakeltexte, aber auch von
den Marchenwundern der nachapostolischen Je-
sustradition» (so der protestantische Neutesta-
mentler Ethelbert Stauffer, Jesus — Gestalt und
Geschichte. Dalp-TB 332, Bern 1057, S. 20).

3. Die theologische Tragweite der Wunder Jesu

Wichtiger als die Tatsache, daB} Jesus Wunder
gewirkt hat, ist das richtige Verstindnis der
«Botschaft» der Wunder Jesu. Warum hat Jesus
sie gewirkt? Was ist ihre tiefere Bedeutung? Zwei
Antworten drangen sich auf:

a) Die Taten Jesu verkiinden als Zeichen das
gleiche wie die Worte Jesu: die Gottesherrschaft
(das «Reich Gottes») ist angebrochen; Gott ist
dabei, seine Herrschaft aufzurichten in der Welt,
d. h. in den Herzen der Menschen, die sich ihm
glaubend o6ffnen. Die Wunder zeigen und spre-
chen es aus, sie offenbaren: So ist Gott! So mach-
tig, so giitig, so hilfreich und so viterlich. Sehr
deutlich geht dies aus Lk 7, 16 hervor: Die Reak-
tion der Menschen auf die Erweckung des Jiing-
lings von Naim ist die: «Alle befiel Furcht. Sie
priesen Gott und sagten: Ein grofler Prophet ist
aufgestanden unter uns, und: Gott hat gnidig
heimgesucht sein Volk». Es will scheinen, Jesus
selbst trete ganz zuriick hinter seinen Wunder-
taten. Nicht er steht im Mittelpunkt der Bewun-
derung, sondern sein Vater, den er offenbaren
will. In den Wundern ist Gott «eschatologisch»,
end-giiltig am Werk; er ist dabei, durch und in
seinem Sohn die Macht der Finsternis zu bre-
chen, die den Menschen in seiner Existenz be-
droht durch Krankheit, dimonische Besessenheit,
Tod. In diesen drei Bereichen wirkt Jesus die
tiberwiegende Zahl seiner groBen Taten: Kran-
kenheilungen, Dimonenaustreibungen, Toten-
erweckungen.

524

b) Trotzdem kann Jesus hinter seinen Wundern
nicht ginzlich zuricktreten. «Ein groBer Pro-
phet ist aufgestanden unter uns» (Lk 7,16). Die
Frage dringt sich auf, wer wohl dieser sei, der
solche Taten vollbringt (vgl. Mk 4,41 u. 4.). Und
die Erkenntnis reift: ein Prophet! Ein Gottes-
mann! Einer, wie noch keiner dagewesen ist! Der
verheiflene Messias! Die Frage wird formell an
ihn gerichtet: «Bist du es, der da kommen soll,
oder sollen wir einen andern erwarten?» (Mt
11,3). Als Antwort verweist Jesus auf seine Werke
und Worte und zeigt, daB} in ihnen die vom AT
fir die messianische Zeit vorausgesagten Kenn-
zeichen vorliegen (vgl. Is 29,18 f.; 35,5 f.; 61,1).
Aber bekanntlich ist fiir das alttestamentliche
Denken der Messias nicht einfach der «Sohn Got-
tes» im Sinn der Formulierung des Credo: «Eines
Wesens mit dem Vater». Fur die Erkenntnis, daB
es einen solchen Sohn Gottes iiberhaupt gibt,
brauchte es fiir die im alttestamentlichen Denken
lebenden Zeitgenossen Jesu sehr, sehr viel. Es
brauchte vor allem Ostern und Pfingsten, es
brauchte das nachosterliche und nachpfingstliche
Nachdenken iiber alles, was Jesus getan und ge-
sprochen hatte, es brauchte den Heiligen Geist,
der den Jiingern das Jesusgeschehen deuten half,
bis hin zur Erkenntnis: «Wahrhaftig, dieser
Mensch war Gottes Sohn» (im Sinn der Gottes-
sohnschaft des Credo, der «Konsubstantialitit» ).
Man kann also sagen: Die Wunder sind (wie die
Worte Jesu) Aussagen iiber Gott und seinen Ge-
sandten Jesus Christus. Sie offenbaren das ge-
heimnisvoll verborgene Wesen Gottes. Zusammen
mit der miindlichen Verkiindigung Jesu machen
sie es dem Glaubenswilligen moglich, das end-
zeitliche Kommen des Gottesreiches wahrzuneh-
men und sich der Herrschaft Gottes glaubend zu
offnen. Worte und Taten Jesu zusammengenom-
men, als Einheit betrachtet, lassen den Glauben
als sinnvoll und verantwortbar erscheinen, und
zwar den biblischen Glauben, der nicht ein blo-
Bes Fiurwahrhalten ist — etwa der Tatsache, da
Jesus dieses oder jenes Wunder gewirkt hat, daB
er dieses oder jenes Wort gesprochen hat — son-
dern die ganzheitliche, vollpersonal vollzogene
Offnung auf Gott und die Gehorsamshingabe an
seinen Willen, die totale Gebundenheit des Men-
schen an Gott in Jesus Christus. Solchen Glau-
ben ermdglichen die Wunder, erzwingen ihn aber
nicht! Wer nicht glauben will, kann selbst ange-
sichts grofler und eindrucksstarker Zeichen und
Machttaten unglaubig bleiben und den Satan



hinter dem ihm unerklarlichen Geschehen vermu-
ten (vgl. Mk 3,22). Aus diesem Grund lehnt Je-
sus die Zeichenforderung der Pharisier katego-
risch ab (Mk 8,11 f.). Selbst angesichts des spek-
takuldrsten Schauwunders kann der Mensch nein
sagen, den Glauben verweigern, ein neues, noch
deutlicheres Zeichen verlangen. Das eigentliche,
den Glauben ermoglichende Zeichen wird — wie
Lukas und Matthdus berichten — das «Zeichen
des Propheten Jonas» sein (Mt 12,39; 16,4; Lk
11,29). Angesichts dieses Zeichens wird man sich
entscheiden miissen! Die Wunder sind sicher be-
deutsam; Jesus konnte sonst Korozain und Beth-
saida wegen ihres Unglaubens nicht mit so ver-
nichtenden Worten tadeln (Mt 11,21-24; Lk 10,
13-15). Aber sie zwingen nicht zum Glauben; der
Mensch wird durch sie nicht tiberfahren. Wohl
aber wird er durch sie zu einer Stellungnahme
aufgefordert. Er muB sich angesichts der Wunder
entscheiden fiir die Annahme oder Ablehnung
der Gottesbotschaft, die durch die Wunder (und
durch das sie bedeutende Wort) ergeht.

4. Zur Spezialfrage der sog. Naturwunder

Man versteht darunter (neben Damonenaustrei-
bungen, Krankenheilungen, Totenerweckungen )
als vierte Kategorie von Jesuswundern die Brot-
vermehrung, den Seewandel, die Stillung des See-
sturms, die Episode von der Steuermiinze, den
reichen Fischfang sowie das Weinwunder von
Kana. Allen diesen Wundern ist gemeinsam, daf}
sie sehr stark die iibermenschlichen Zige Jesu
offenbaren, wihrend die iibrigen Wunder Jesu,
wie eben gezeigt wurde, fast durchweg Offenba-
rung des Vaters sind, hinter der der Wunder-
tiater — Jesus — fast ganz zuriicktritt. Es sind auch
die Wunder, die zu glauben (im Sinn eines histo-
rischen Tatsachenglaubens) am meisten Miihe
macht. Hat der Evangelist, bzw. die verkiindi-
gende und tradierende Gemeinde, hier wirklich
bloff Berichte iiber einzelne Episoden aus dem
Leben des historischen Jesus iiberliefern wollen,
oder hat sie vielleicht zugleich noch etwas ande-
res bezweckt, namlich: den Blick noch viel star-
ker auf Jesus und sein Geheimnis zu lenken, sein
Geheimnis zu deuten als das des gleichwesent-
lichen Gottessohnes, des Herrn uber die Natur
und die Elemente? Durfte und konnte sie nicht,
wie das heute noch im Orient geschieht, eine ab-
strakte Wahrheit in der Form einer Erzidhlung
aussagen (die ihrerseits nicht Glaubensinhalt sein
mul}, sondern vielleicht nur «Verpackung» eines

Glaubensinhaltes sein will. Uber diese Frage ge-
hen die Meinungen heute noch auseinander. Es
liegen keine iiberzeugenden Beweise dafiir vor,
daf} die genannten Erzihlungen bloBe Illustra-
tion eines wahren und richtigen Sachverhaltes,
namlich der Géttlichkeit, der iibermenschlichen
Macht Jesu seien, die gar nicht ein historischer
Bericht zu sein beanspruchen.

Allerdings wird heute auch in der katholischen
Exegese die Moglichkeit nicht zum vornherein
ausgeschlossen, daf3 die frithe Christusverkiindi-
gung den Sendungsanspruch des (vorosterlichen )
Jesus im Licht der Oster- und Pfingsterfahrung
verdeutlicht und veranschaulicht hat und dabei
zu einem «neuen genus von Wundergeschichten
gekommen ists (so der kath. Neutestamentler
A. Vogtle in: Lexikon fiir Theologie und Kir-
che, Freiburg 1965, Bd. 10, Sp. 1260). Sollte ein-
mal der Beweis erbracht werden, daB} sich die
Evangelisten bei einzelnen Wunderberichten einer
bildlichen Sprache zur Veranschaulichung des
Sendungsanspruches Jesu bedient haben, so
wiirde damit nichts «zusammenbrechen». Es
lieBe sich dann bloB erweisen, daf3 die verkiin-
digende Urkirche die Linien kriftiger ausgezogen
hat, die bereits im Leben des vorosterlichen Jesus
sichtbar waren, und das mit Mitteln, die fiir anti-
kes (und speziell fiir orientalisches) Denken
durchaus legitim waren. Die Forschung auf die-
sem sehr delikaten Feld exegetischer Arbeit ist
gegenwirtig in vollem Gang. Vor den Ergebnis-
sen braucht niemand zu bangen. Die Forschung
dient der Wahrheitssuche, und vor der Wahrheit
braucht niemand Angst zu haben!

Fragen der Kinder gegeniiber ist zu betonen, da}
«die Wahrheit» einem jeden Abschnitt der Bibel
eignet (im Sinn des Artikels: Akzentverschiebun-
gen — kein neues Evangelium, in diesem Heft,
N. 4), also auch jeder Wundergeschichte. Die
Frage istalso nichtsosehr die, ob «die Geschichte»
genau so passiert ist, wie die Bibel sie schildert,
sondern die, was Gott uns damit von sich (und
von uns) sagen will. Die neueren Kommentare
zu den Schulbibeln tragen dieser Tatsache im all-
gemeinen gut Rechnung.

Neuere Literatur zum Thema:
Fuller R. H., Die Wunder Jesu in Exegese und Ver-
kiindigung. Diisseldorf (Patmos-V.), 1967, 144 S.

Mertens H. A., Handbuch der Bibelkunde. Diisseldorf
(Patmos-V.), 1966, 910 S. (Die Wunder Jesu: S. 720f.,
dazu Einzelbesprechungen auf verschiedenen Seiten).

325



Michl J., Fragen um Jesus. Antworten aus historischer
Sicht. Luzern/Miinchen (Rex-V.), 1967. (Zum Thema
der Wunder Jesu: S. 71-81).

Mussner R. H., Die Wunder Jesu in Exegese und Ver-
kiindigung. Disseldorf (Patmos-V.), 1967, 144 S.

Trilling W., Fragen zur Geschichtlichkeit Jesu. Diissel-
dorf (Patmos-Verlag, 1967, (Zum Thema der Wunder
Jesu: S. g6-105).

Methodische Wege zum Kerygma
der Osterevangelien *)

Giunter Stachel

Von der Sache her wire eine Auslegung von
1 Kor 15, gff. der gemaBeste Weg. Solcher Weg
geht aber nicht von der Vorverstandnis-Struktur
des Volksschulalters aus, die wir eben dargestellt
haben, sollte also einem fortgeschrittenen Alter,
namlich der Oberstufe der weiterfithrenden Schu-
len, auch der AbschluBklassen der Berufsschule,
vorbehalten bleiben. Im spéteren Volksschulalter
wollen wir ja gerade die Vorstellungsdaten der
Schiiler heraufholen, um sie in gemeinsamer Ar-
beit kritisch zu sichten, zu scheiden und zu ord-
nen.

Das leere Grab im synoptischen Vergleich

Es empfiehlt sich wiederum, mit dem synopti-
schen Vergleich zu arbeiten; das schafft eine
klare, niichterne Arbeitsatmosphére. Wir benut-
zen die deutsche Synopse von Schmid, die man
moglichst fiir je zwei Schiiler in einem Exemplar
zur Verfiigung haben sollte, oder verteilen eigens
angefertigte Matrizenabziige. Letztere haben den
Vorteil, daB} sie beliebig mit Tinte oder Farbstift
bearbeitet werden koénnen. Unsere Arbeit be-
schrankt sich auf Mk 16, 1-8, Mt 28, 1-8, Lk 24,
10a. 1-9. Eine Lektiire der Grablegung nach Mk
15, 42-47 geht voraus, um den Zusammenhang
herzustellen. Jo 20, 3-10 sowie 20, 1.11-13 halten
wir auf eigenen Blattern zum Vergleich bereit
oder lassen es nach der Bearbeitung des synopti-
schen Befunds im «Neuen Testament» aufschla-

gen. ')

* Diesen Beitrag entnehmen wir mit giitiger Erlaubnis
des Verlages dem Werke von Giinter Stachel: Der
Bibelunterricht. Grundlagen und Beispiele. Benziger,
Einsiedeln 1967, S. 196-203.

526

Nach entsprechender Aufgaben-Stellung und un-
ter steter Beratung des Katecheten bearbeiten die
Schiiler, am besten in Arbeitsgruppen eingeteilt,
etwa eine Viertelstunde lang ihren Text. Sie un-
terstreichen Ubereinstimmungen und notieren
stichwortartig Unterschiede, eventuell wird jeder
Gruppe das Besondere ¢eines Evangelisten im Ver-
gleich zu den Parallelen als Aufgabe gestellt. Als
Ubereinstimmung ergibt sich: «Frauen (Maria
Magdalena) gehen am Morgen des Sonntags
zum Grab, das mit einem Stein (Felsblock) ver-
schlossen war. Der Stein ist fortgewalzt (Mt: wird
von einem Engel fortgewilzt). Jesus ist nicht da.
Ein Engel (Mk - Mt) oder zwei Engel (Lk, vgl.
Jo) sind anwesend und bezeugen seine Auferste-
hung. Sie geben einen Auftrag, in dem von «Ga-
lilaa» die Rede ist. Die Frauen gehen vom Grabe
fort.»

Die Besonderheiten und Unterschiede werden in
ahnlich konstatierender Sprache herausgeschafft
und kurz beurteilt. Wir stellen die Priorititsfrage.
Folgende Ergebnisse sind rasch zur Hand: «Der
Stein war weggewilzt» ist dlter als «ein Engel
wilzt den Stein hinweg». Der Auftrag, «nach
Galilda» zu gehen, ist élter als die Formel, «als er
noch in Galilaa war». Die Furcht und das Schwei-
gen der Frauen ist dlter als ihre Freude und ihr
Reden. Der Grund liegt jedesmal darin, daB die
als alter anzusehende Fassung nicht «nachtrig-
lich» eingefiihrt worden sein kann, wihrend sich
sehr wohl das von uns als jiinger angesehene aus
dem Alteren ergeben haben kann. Ganz beson-
ders die Art, in der das Johannesevangelium den
«Stoff> behandelt, zeigt das Wachstum des Ke-
rygma. *)

Einen groBeren Teil der Stunde (beziehungs-
weise: eine zweite Stunde) wenden wir den Zeu-
gen des leeren Grabes zu. Wir stellen den Schii-
lern als Aufgabe, von den Frauen und vom lee-
ren Grab zu erzihlen, ohne die Engel zu erwih-
nen. Dabei entdeckten wir: das leere Grab ist ein
stummer Zeuge. Es weist auf etwas hin. = «Er
ist nicht hier.» (DaB ihn jemand weggetragen
hat, ist keine sinnvolle Vermutung. Wozu auch?)
Das stumme Zeugnis des leeren Grabes bedeutet:
Jesus gehort nicht zu denen, die im Grabe liegen.
Dort findet man ihn nicht. Wenn wir jetzt die
Apostel wiren, was wiirden wir «predigen»? Wir
wissen auch durch die Frauen, daB} das Grab leer
ist, wir haben die Erscheinungen des Auferstan-
denen gesehen; und jetzt sollen wir die Ge-
schichte von dem leeren Grab so erzdhlen, daf}



	Zur Frage der Wunder Jesu

