
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 55 (1968)

Heft: 13

Artikel: Zur Frage der Wunder Jesu

Autor: Pfammatter, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-531454

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-531454
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sünde verkauft, Düsseldorf 1963; H. Haag, Biblische
Schöpfungslehre und kirchliche Erbsündenlehre
Stuttgarter Bibelstudien 10, Stuttgart 1966; K. H.
Schelkle, Schuld als Erbteil? Theologische
Meditationen 20, Einsiedeln 1968 und die in diesen Werken

angeführte Literatur.

2. Vgl. G. von Rad, Theologie des Alten Testaments I,
München 1961, 158: «Zweifellos ist demgegenüber
die große Hamartiologie, die der Jahwist von dem
Einbruch der Sünde und ihrem lawinenartigen
Anwachsen in Gen 3-11 darbietet, etwas Besonderes;
denn so allgemeingültig so wie an typisierten Modellen

anschaubar gemacht, und zugleich so ausführlich
hat Israel sonst nie mehr von der Sünde gesprochen.
Trotzdem wird hier natürlich nicht theoretisiert,
vielmehr ist alles Interesse des Erzählers darauf konzentriert,

eine Kette wirklicher Geschehnisse, einen Weg
aufzuzeigen, den die Menschen gegangen sind und
dessen Folgen von ihnen nicht mehr rückgängig
gemacht werden können.»

3. Vgl. Thomas von Aquin, Quaest. disp. de malo, 5,1,
ad 9: «Die läßliche Sünde, verglichen mit dieser oder
jener Person weist vom Wesen der Sünde mehr auf
als die Urschuld; denn die läßliche Sünde ist eine
freiwillige Sünde kraft des freien Willens der
betreffenden Person, was von der Urschuld nicht gilt.»

Zur Frage der Wunder Jesu

Josef Pfammatter

Die folgenden grundsätzlichen Überlegungen nehmen

Stellung zum historischen und zum theologischen

Aspekt der Frage. Sie ersparen dem
Katecheten nicht das Studium der einschlägigen
Kommentare zu den einzelnen Wunderberichten (vgl.
die Literaturangabe am Ende dieses Artikels). -
Wir beschränken uns hier überdies auf die Wunder,

die Jesus gewirkt hat. Die Wunder, die an
Jesus geschehen sind (Auferweckung, Jungfrauengeburt,

Verklärung) können hier nicht einbezogen

werden; sie verdienen eine spezielle Behandlung.

1. Veränderte Situation des Menschen von heute

Bevor auf die Frage der Wunder Jesu eingetreten
werden kann, soll kurz den Gründen der Skepsis
nachgegangen werden, auf die heute die
Wundererzählungen des Evangeliums da und dort
stoßen. Einige wichtige Punkte seien hier erwähnt:

a) Der heutige naturwissenschaftlich gebildete
oder doch mit dem modernen naturwissenschaftlichen

Denken vertraute Mensch hat mehr Mühe,

Ereignisse als wunderbar zu betrachten als der
mittelalterliche Mensch. Die Wunderfreudigkeit
früherer Zeiten wird abgelöst durch eine
nüchtern-sachliche Betrachtung der Wirklichkeit. Eine
Reihe von Wirkungen, die früher als wunderbar
betrachtet wurden, sind heute als innerhalb der
Naturgesetze liegend erkannt; für andere
ungewöhnliche Begebenheiten hofft man, mit der Zeit
eine natürliche Erklärung noch zu finden.

b) Die soeben erwähnten Schwierigkeiten werden
noch verschärft durch die im Gang befindliche
wissenschaftlich-kritische UntersuchungderEvangelien.

Wie bei den Worten Jesu stößt die
Forschung auch bei seinen Taten auf die Tatsache,
daß nicht protokollartig, dokumentarfilmartig
überliefert worden ist, was Jesus getan hat. Es

muß auch bei der (während 3 bis 4 Jahrzehnten
mündlich erfolgten) Weitergabe der Wunderberichte

mit Verdeutlichungen, Ausschmückungen

und Ausweitungen gerechnet werden. Da
sich solche Tendenzen an einzelnen Stellen
nachweisen lassen, wird da und dort voreilig der
Schluß gezogen, die Jesusüberlieferung sei nicht
zuverlässig.

c) Erschüttert wurde der unkritische Wunderglaube

aber auch durch die Ergebnisse der
religionsgeschichtlichen Forschung. Diese erlebte zu
Beginn unseres Jahrhunderts, vor allem durch die
intensiv betriebenen Ausgrabungen im Nahen
Osten, eine eigentliche Blütezeit. War für die
meisten Christen Jesus von Nazareth bisher
unbestritten der einzige Wundertäter und waren
seine Wunder für die meisten Christen untrügliche

Beweise seiner übermenschlichen Kraft, ja
seiner Göttlichkeit, so drängte sich eine neue
Stellungnahme auf, nachdem die religionsgeschichtliche

Forschung auf verwandte Phänomene in
anderen Religionen hinwies. Entweder entbehrten

die Behauptungen anderer Religionen jeder
Grundlage, oder es mußte neu gefragt werden
nach dem Sinn der Wunder Jesu, der nun wohl
nicht mehr bloß darin gelegen sein kann, den
Wundertäter (in unserem Fall Jesu von Nazareth)

als gottgleiches Wesen zu erweisen.

d) Der erwähnte dritte Punkt (c) weist auf einen
vierten hin: immer mehr konzentriert sich das

Interesse der neutestamentlichen Forschung auf
die theologische Tragweite der Wunder. War früher

die historische Fragestellung vordergründig,
so ist dies heute nicht mehr so. Wie noch zu
zeigen sein wird, hat diese veränderte Akzentsetzung

522



in der neutestamentlichen Forschung Nachteile.
Die historische Frage wird von manchen
Forschern zu wenig ernst genommmen. Trotzdem
sind die Vorteile einer vertieften theologischen
Betrachtungsweise der Wunder nicht zu
übersehen, wie unten (3.) gezeigt werden soll.

2. Die Frage nach der Geschichtlichkeit
der Wunder Jesu

a) Daß Jesus von Nazareth Wunder gewirkt hat,
ist eine Tatsache, die heute von keinem
ernstzunehmenden Forscher geleugnet wird. Katholiken
und Protestanten sind sich in dieser Grundaussage

einig. Sie stützen sich dabei auf folgende
Beobachtungen:

1. Die ntl. Jesusüberlieferung verwebt Reden
und Taten Jesu zu so einer kompakten Einheit,
daß eine Scheidung - mindestens an einer Reihe

von Stellen — überhaupt nicht möglich ist. Manche

Reden, die zur ältesten Schicht der Jesusüberlieferung

gehören, sind ohne vorausgehende Wunder

gar nicht möglich (vgl. die «Beelzebul-Rede»

Mk 3,22-30 par.).
2. Wird dem neutestamentlichen Zeugnis die
Glaubwürdigkeit abgesprochen und ihm Tendenz
vorgeworfen, so ist das Zeugnis der rabbinischen
Literatur des ersten und der folgenden Jahrhunderte

um so eindrucksvoller. Es besteht in einer

zum Teil sehr scharfen Polemik gegen Jesus und
setzt die Wunderwirksamkeit Jesu als Tatsache
mit aller Selbstverständlichkeit voraus.

3. Der religionsgeschichtliche Vergleich fällt bei
näherem Zusehen gerade nicht zu Ungunsten,
sondern zugunsten der Historizität der Wunder
Jesu aus. Das gilt für den Vergleich hellenistischer

wie jüdischer Wunderberichte mit den
Wundern Jesu.

a) Die hellenistischen Wunderberichte. Von den
Wundertätern der Antike werden immer wieder
erwähnt Apollonius von Tyana (in Kappadokien,
3-97 n. Chr.); ferner wird verwiesen auf Wunder,
die sich im Heiligtum des Gottes Asklepios in
Epidauros zugetragen haben sollen. Die dort
behaupteten Totenerweckungen, Heilungen,
unerwarteter Kindersegen und verschiedene abstruse
Mirakel (wie etwa die wunderbare Entbindung
einer Frau, die bereits fünf Jahre lang schwanger

gewesen war und dann einen gesunden Knaben
zur Welt brachte, der gleich nach der Geburt
umherhüpfte) sind zum Teil direkten Interventionen

des Gottes zugeschrieben, zum Teil Mitt¬

lern, wie etwa den Rossen des Gottes, seinen hl.
Gänsen, dem Lecken durch Schlangen und
Hunde u. a. m. Die Honorarfrage spielt bei all
diesen Praktiken eine bedeutsame Rolle.

b) Die jüdischen Wundergeschichten sind nicht
nur sehr spät (die ältesten - so man von den
schon früher geübten exorzistischen Praktiken
absieht - datieren in das letzte Drittel des 1.

Jahrhunderts, während vor allem die nachfolgenden
Jahrhunderte zahlreiche Wundergeschichten
hervorbringen), sind auch recht aufdringlich und
mit abstrusen und spektakulären Zügen durchsetzt.

Die angeblichen Wunder sind zu einem guten

Teil durch magische Praktiken oder okkulte
Kräfte wundertätiger Gesetzeslehrer hervorgebracht,

so daß sie als ernsthafte Parallelen zu den
Wundern Jesu ausscheiden.

So verbleiben bloß gewisse formale Berührungspunkte

zwischen den neutestamentlichen und den
außerbiblischen Wundererzählungen; in beiden
Bereichen werden ähnliche Stilmittel verwendet
für den Aufbau der Erzählung wie etwa der Hinweis

auf die Dauer der Krankheit, deren Schwere

(Mk 5,3-5) und die Schwierigkeit der Heilung
(Mk 9,18), Berührung des Kranken mit der
Hand oder Handergreifung (Mk 1,31. 41 u. a.),
wirkendes Wort (Mk 1,41 u. a.), Erfolg und
Entlassung des Geheilten (Mk 5,19. 34 u. a.),
Eindruck des Wunders auf das anwesende Publikum
(Mk 1,27 u. ä.). Aber während diese stereotypen
Züge (die sich z. T. aus der Natur der Sache

ergaben, z. T. katechetischen Bedürfnissen
zuzuschreiben sind) sich auf den äußeren Rahmen
beziehen und somit die Verwandtschaft mit
biblischen Wundern eine sehr äußerliche bleibt,
sind die inhaltlichen Unterschiede zwischen
biblischen und außerbiblischen Wunderberichten
erdrückend. Jesus wirkt keine Schau-Wunder und
kein einziges Strafwunder (Mk 11,12 ff. war
wohl ein ursprüngliches Gleichnis; die Handlung
ist eine Gleichnishandlung). In keiner einzigen
Situation sind bei Jesus eigennützige Motive
nachweisbar; weder Profitgier noch Prestigegründe
bestimmen ihn zum Handeln. Die Zeichenforderung

seiner Gegner (Mk 8,11 f.) weist er scharf
zurück. Jesus wirkt weder als Gesundbeter, noch
sind seine Mittel theatralische Kunststücke oder
chirurgische Eingriffe und dgl. Wo sich Jesus

üblicher Heilpraktiken bediente (Mk 7,31-37; 8,

23; Jo 9,6f.), könnte «ein Element zeitgenössischer,

vielleicht auch urkirchlich praktizierter

523



Heilmethode Einfluß auf die Darstellung gewonnen

haben» (Vögtle, LThK io2 1260). Es läßt
sich nicht leugnen, daß die evangelischen
Wunderberichte — ohne es zu beabsichtigen — Jesus
dermaßen stark abheben von allen andern
Wundertätern der Antike, daß diese weit zurückfallen
und als ernstzunehmende Rivalen Jesu ausscheiden.

«Die religionsgeschichtliche Analyse zwingt
dazu, die Wunderberichte der Evangelien historisch

ernst zu nehmen. Die Wunder
unterscheiden sich aufs schärfste von den
Zauberkunststücken und Effektwundern, der magischen
Selbsthilfe und den dämonischen Rachewundern
der zeitgenössischen Mirakeltexte, aber auch von
den Märchenwundern der nachapostolischen
Jesustradition» (so der protestantische Neu
testamentler Ethelbert Stauffer, Jesus - Gestalt und
Geschichte. Dalp-TB 332, Bern 1057, S. 20).

3. Die theologische Tragweite der Wunder Jesu

Wichtiger als die Tatsache, daß Jesus Wunder
gewirkt hat, ist das richtige Verständnis der
«Botschaft» der Wunder Jesu. Warum hat Jesus
sie gewirkt? Was ist ihre tiefere Bedeutung? Zwei
Antworten drängen sich auf:

a) Die Taten Jesu verkünden als Zeichen das

gleiche wie die Worte Jesu- die Gottesherrschaft
(das «Reich Gottes») ist angebrochen; Gott ist

dabei, seine Herrschaft aufzurichten in der Welt,
d. h. in den Herzen der Menschen, die sich ihm
glaubend öffnen. Die Wunder zeigen und sprechen

es aus, sie offenbaren: So ist Gott! So mächtig,

so gütig, so hilfreich und so väterlich. Sehr
deutlich geht dies aus Lk 7, 16 hervor: Die Reaktion

der Menschen auf die Erweckung des Jünglings

von Nairn ist die: «Alle befiel Furcht. Sie

priesen Gott und sagten: Ein großer Prophet ist

aufgestanden unter uns, und: Gott hat gnädig
heimgesucht sein Volk». Es will scheinen, Jesus
selbst trete ganz zurück hinter seinen Wundertaten.

Nicht er steht im Mittelpunkt der
Bewunderung, sondern sein Vater, den er offenbaren
will. In den Wundern ist Gott «eschatologisch»,
end-gültig am Werk; er ist dabei, durch und in
seinem Sohn die Macht der Finsternis zu
brechen, die den Menschen in seiner Existenz
bedroht durch Krankheit, dämonische Besessenheit,
Tod. In diesen drei Bereichen wirkt Jesus die

überwiegende Zahl seiner großen Taten:
Krankenheilungen, Dämonenaustreibungen, Toten-
erweckungen.

b) Trotzdem kann Jesus hinter seinen Wundern
nicht gänzlich zurücktreten. «Ein großer
Prophet ist aufgestanden unter uns» (Lk 7,16). Die
Frage drängt sich auf, wer wohl dieser sei, der
solche Taten vollbringt (vgl. Mk 4,41 u. ä.). Und
die Erkenntnis reift: ein Prophet! Ein Gottesmann!

Einer, wie noch keiner dagewesen ist! Der
verheißene Messias! Die Frage wird formell an
ihn gerichtet: «Bist du es, der da kommen soll,
oder sollen wir einen andern erwarten?» (Mt
11,3). Als Antwort verweist Jesus auf seine Werke
und Worte und zeigt, daß in ihnen die vom AT
für die messianische Zeit vorausgesagten
Kennzeichen vorliegen (vgl. Is 29,18 f.; 35,5 f.; 61,1).
Aber bekanntlich ist für das alttestamentliche
Denken der Messias nicht einfach der «Sohn Gottes»

im Sinn der Formulierung des Credo: «Eines
Wesens mit dem Vater». Für die Erkenntnis, daß
es einen solchen Sohn Gottes überhaupt gibt,
brauchte es für die im alttestamentlichen Denken
lebenden Zeitgenossen Jesu sehr, sehr viel. Es

brauchte vor allem Ostern und Pfingsten, es

brauchte das nachösterliche und nachpfingstliche
Nachdenken über alles, was Jesus getan und
gesprochen hatte, es brauchte den Heiligen Geist,
der den Jüngern das Jesusgeschehen deuten half,
bis hin zur Erkenntnis: «Wahrhaftig, dieser
Mensch war Gottes Sohn» (im Sinn der
Gottessohnschaft des Credo, der «Konsubstantialität»).
Man kann also sagen: Die Wunder sind (wie die
Worte Jesu) Aussagen über Gott und seinen
Gesandten Jesus Christus. Sie offenbaren das
geheimnisvoll verborgene Wesen Gottes. Zusammen
mit der mündlichen Verkündigung Jesu machen
sie es dem Glaubenswilligen möglich, das
endzeitliche Kommen des Gottesreiches wahrzunehmen

und sich der Herrschaft Gottes glaubend zu
öffnen. Worte und Taten Jesu zusammengenommen,

als Einheit betrachtet, lassen den Glauben
als sinnvoll und verantwortbar erscheinen, und
zwar den biblischen Glauben, der nicht ein bloßes

Fürwahrhalten ist - etwa der Tatsache, daß
Jesus dieses oder jenes Wunder gewirkt hat, daß
er dieses oder jenes Wort gesprochen hat -
sondern die ganzheitliche, vollpersonal vollzogene
Öffnung auf Gott und die Gehorsamshingabe an
seinen Willen, die totale Gebundenheit des Menschen

an Gott in Jesus Christus. Solchen Glauben

ermöglichen die Wunder, erzwingen ihn aber
nicht! Wer nicht glauben will, kann selbst
angesichts großer und eindrucksstarker Zeichen und
Machttaten ungläubig bleiben und den Satan

524



hinter dem ihm unerklärlichen Geschehen vermuten

(vgl. Mk 3,22). Aus diesem Grund lehnt
Jesus die Zeichenforderung der Pharisäer kategorisch

ab (Mk 8,11 f.). Selbst angesichts des

spektakulärsten Schauwunders kann der Mensch nein

sagen, den Glauben verweigern, ein neues, noch
deutlicheres Zeichen verlangen. Das eigentliche,
den Glauben ermöglichende Zeichen wird - wie
Lukas und Matthäus berichten - das «Zeichen
des Propheten Jonas» sein (Mt 12,39; r6,4; Lk
11,29). Angesichts dieses Zeichens wird man sich
entscheiden müssen! Die Wunder sind sicher
bedeutsam; Jesus könnte sonst Korozain und Beth-
saida wegen ihres Unglaubens nicht mit so
vernichtenden Worten tadeln (Mt 11,21-24; Lk 10,

13-15). Aber sie zwingen nicht zum Glauben; der
Mensch wird durch sie nicht überfahren. Wohl
aber wird er durch sie zu einer Stellungnahme
aufgefordert. Er muß sich angesichts der Wunder
entscheiden für die Annahme oder Ablehnung
der Gottesbotschaft, die durch die Wunder (und
durch das sie bedeutende Wort) ergeht.

4. Zur Spezialfrage der sog. Naturwunder

Man versteht darunter (neben Dämonenaustreibungen,

Krankenheilungen, Totenerweckungen j
als vierte Kategorie von Jesuswundern die
Brotvermehrung, den Seewandel, die Stillung des

Seesturms, die Episode von der Steuermünze, den
reichen Fischfang sowie das Weinwunder von
Kana. Allen diesen Wundern ist gemeinsam, daß
sie sehr stark die übermenschlichen Züge Jesu
offenbaren, während die übrigen Wunder Jesu,
wie eben gezeigt wurde, fast durchweg Offenbarung

des Vaters sind, hinter der der Wundertäter

- Jesus — fast ganz zurücktritt. Es sind auch
die Wunder, die zu glauben (im Sinn eines
historischen Tatsachenglaubens) am meisten Mühe
macht. Hat der Evangelist, bzw. die verkündigende

und tradierende Gemeinde, hier wirklich
bloß Berichte über einzelne Episoden aus dem
Leben des historischen Jesus überliefern wollen,
oder hat sie vielleicht zugleich noch etwas anderes

bezweckt, nämlich: den Blick noch viel stärker

auf Jesus und sein Geheimnis zu lenken, sein

Geheimnis zu deuten als das des gleichwesentlichen

Gottessohnes, des Herrn über die Natur
und die Elemente? Durfte und konnte sie nicht,
wie das heute noch im Orient geschieht, eine
abstrakte Wahrheit in der Form einer Erzählung
aussagen (die ihrerseits nicht Glaubensinhalt sein

muß, sondern vielleicht nur «Verpackung» eines

Glaubensinhaltes sein will. Über diese Frage
gehen die Meinungen heute noch auseinander. Es

liegen keine überzeugenden Beweise dafür vor,
daß die genannten Erzählungen bloße Illustration

eines wahren und richtigen Sachverhaltes,
nämlich der Göttlichkeit, der übermenschlichen
Macht Jesu seien, die gar nicht ein historischer
Bericht zu sein beanspruchen.

Allerdings wird heute auch in der katholischen
Exegese die Möglichkeit nicht zum vornherein
ausgeschlossen, daß die frühe Christusverkündigung

den Sendungsanspruch des (vorösterlichen)
Jesus im Licht der Oster- und Pfingsterfahrung
verdeutlicht und veranschaulicht hat und dabei
zu einem «neuen genus von Wundergeschichten
gekommen ist» (so der kath. Neutestamentier
A. Vögtle in: Lexikon für Theologie und Kirche,

Freiburg 1965, Bd. 10, Sp. 1260). Sollte
einmal der Beweis erbracht werden, daß sich die
Evangelisten bei einzelnen Wunderberichten einer
bildlichen Sprache zur Veranschaulichung des

Sendungsanspruches Jesu bedient haben, so
würde damit nichts «zusammenbrechen». Es

ließe sich dann bloß erweisen, daß die
verkündigende Urkirche die Linien kräftiger ausgezogen
hat, die bereits im Leben des vorösterlichen Jesus
sichtbar waren, und das mit Mitteln, die für antikes

(und speziell für orientalisches) Denken
durchaus legitim waren. Die Forschung auf diesem

sehr delikaten Feld exegetischer Arbeit ist
gegenwärtig in vollem Gang. Vor den Ergebnissen

braucht niemand zu bangen. Die Forschung
dient der Wahrheitssuche, und vor der Wahrheit
braucht niemand Angst zu haben!

Fragen der Kinder gegenüber ist zu betonen, daß
«die Wahrheit» einem jeden Abschnitt der Bibel
eignet (im Sinn des Artikels: Akzentverschiebungen

- kein neues Evangelium, in diesem Heft,
N. 4), also auch jeder Wundergeschichte. Die
Frage ist also nicht so sehr die, ob «die Geschichte»

genau so passiert ist, wie die Bibel sie schildert,
sondern die, was Gott uns damit von sich (und
von uns) sagen will. Die neueren Kommentare
zu den Schulbibeln tragen dieser Tatsache im
allgemeinen gut Rechnung.

Neuere Literatur zum Thema:

Fuller R. H., Die Wunder Jesu in Exegese und
Verkündigung. Düsseldorf (Patmos-V.), 1967, 144 S.

Mertens H. A., Handbuch der Bibelkunde. Düsseldorf
(Patmos-V.), 1966, 910 S. (Die Wunder Jesu: S. 72of.,
dazu Einzelbesprechungen auf verschiedenen Seiten).

525



Michl J., Fragen um Jesus. Antworten aus historischer
Sicht. Luzern/München (Rex-V.), 1967. (Zum Thema
der Wunder Jesu: S. 71-81).
Mussner R. H., Die Wunder Jesu in Exegese und
Verkündigung. Düsseldorf (Patmos-V.), 1967, 144 S.

Trilling W., Fragen zur Geschichtlichkeit Jesu. Düsseldorf

(Patmos-Verlag, 1967, (Zum Thema der Wunder
Jesu: S. 96-105).

Methodische Wege zum Kerygma
der Osterevangelien *)

Günter Stachel

Von der Sache her wäre eine Auslegung von
1 Kor 15, 3ff. der gemäßeste Weg. Solcher Weg
geht aber nicht von der Vorverständnis-Struktur
des Volksschulalters aus, die wir eben dargestellt
haben, sollte also einem fortgeschrittenen Alter,
nämlich der Oberstufe der weiterführenden Schulen,

auch der Abschlußklassen der Berufsschule,
vorbehalten bleiben. Im späteren Volksschulalter
wollen wir ja gerade die Vorstellungsdaten der
Schüler heraufholen, um sie in gemeinsamer
Arbeit kritisch zu sichten, zu scheiden und zu
ordnen.

Das leere Grab im synoptischen Vergleich

Es empfiehlt sich wiederum, mit dem synoptischen

Vergleich zu arbeiten; das schafft eine

klare, nüchterne Arbeitsatmosphäre. Wir benutzen

die deutsche Synopse von Schmid, die man
möglichst für je zwei Schüler in einem Exemplar
zur Verfügung haben sollte, oder verteilen eigens
angefertigte Matrizenabzüge. Letztere haben den

Vorteil, daß sie beliebig mit Tinte oder Farbstift
bearbeitet werden können. Unsere Arbeit
beschränkt sich auf Mk 16, 1-8, Mt 28, 1-8, Lk 24,
10a. 1-9. Eine Lektüre der Grablegung nach Mk
15, 42-47 geht voraus, um den Zusammenhang
herzustellen. Jo 20, 3-10 sowie 20, 1.11-13 halten
wir auf eigenen Blättern zum Vergleich bereit
oder lassen es nach der Bearbeitung des synoptischen

Befunds im «Neuen Testament» aufschlagen.1)

* Diesen Beitrag entnehmen wir mit gütiger Erlaubnis
des Verlages dem Werke von Günter Stachel: Der
Bibelunterricht. Grundlagen und Beispiele. Benziger,
Einsiedeln 1967, S. 196-203.

Nach entsprechender Aufgaben-Stellung und unter

steter Beratung des Katecheten bearbeiten die
Schüler, am besten in Arbeitsgruppen eingeteilt,
etwa eine Viertelstunde lang ihren Text. Sie
unterstreichen Übereinstimmungen und notieren
stichwortartig Unterschiede, eventuell wird jeder
Gruppe das Besondere eines Evangelisten im
Vergleich zu den Parallelen als Aufgabe gestellt. Als
Übereinstimmung ergibt sich: «Frauen (Maria
Magdalena) gehen am Morgen des Sonntags
zum Grab, das mit einem Stein (Felsblock)
verschlossen war. Der Stein ist fortgewälzt (Mt: wird
von einem Engel fortgewälzt). Jesus ist nicht da.
Ein Engel (Mk - Mt) oder zwei Engel (Lk, vgl.
Jo) sind anwesend und bezeugen seine Auferstehung.

Sie geben einen Auftrag, in dem von
«Galiläa» die Rede ist. Die Frauen gehen vom Grabe
fort.»
Die Besonderheiten und Unterschiede werden in
ähnlich konstatierender Sprache herausgeschafft
und kurz beurteilt. Wir stellen die Prioritätsfrage.
Folgende Ergebnisse sind rasch zur Hand: «Der
Stein war weggewälzt» ist älter als «ein Engel
wälzt den Stein hinweg». Der Auftrag, «nach
Galiläa» zu gehen, ist älter als die Formel, «als er
noch in Galiläa war». Die Furcht und das Schweigen

der Frauen ist älter als ihre Freude und ihr
Reden. Der Grund liegt jedesmal darin, daß die
als älter anzusehende Fassung nicht «nachträglich»

eingeführt worden sein kann, während sich
sehr wohl das von uns als jünger angesehene aus
dem Älteren ergeben haben kann. Ganz besonders

die Art, in der das Johannesevangelium den
«Stoff» behandelt, zeigt das Wachstum des

Kerygma. 2)

Einen größeren Teil der Stunde (beziehungsweise:

eine zweite Stunde) wenden wir den Zeugen

des leeren Grabes zu. Wir stellen den Schülern

als Aufgabe, von den Frauen und vom leeren

Grab zu erzählen, ohne die Engel zu erwähnen.

Dabei entdeckten wir: das leere Grab ist ein
stummer Zeuge. Es weist auf etwas hin. — «Er
ist nicht hier.» (Daß ihn jemand weggetragen
hat, ist keine sinnvolle Vermutung. Wozu auch?)
Das stumme Zeugnis des leeren Grabes bedeutet:
Jesus gehört nicht zu denen, die im Grabe liegen.
Dort findet man ihn nicht. Wenn wir jetzt die
Apostel wären, was würden wir «predigen»? Wir
wissen auch durch die Frauen, daß das Grab leer
ist, wir haben die Erscheinungen des Auferstandenen

gesehen; und jetzt sollen wir die
Geschichte von dem leeren Grab so erzählen, daß

526


	Zur Frage der Wunder Jesu

