
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 55 (1968)

Heft: 13

Artikel: Die Erzählung von Paradies und Sündenfall (Gn 2-3) und die Erbsünde

Autor: Schmid, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-531230

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-531230
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


3- Wenn vom Kind «Glaube» gefordert wird, so

ist ihm nicht das Lehrstück als solches, nicht die
erzählte «Geschichte» als solche als Glaubensobjekt

vorzulegen. Vielmehr muß das Sprechen
vom Gott der Bibel dem Kind Vertrauen auf
Gott einflößen und es immer mehr dazu bestimmen,

sein ganzes Leben, sein Denken, Reden und
Tun aus der Bezogenheit, aus dem Verwurzeltsein

in Gott heraus zu bestimmen. Das gilt auch
für jene Lehrstücke, in denen vorwiegend
sittliche Ermahnung geboten wird.

4. Schon im Bibelunterricht des Volksschule soll

dem Kind die Bibel als Buch gezeigt werden,
durch welches zwar Gott sich den Menschen
mitteilt, wobei er aber Menschen in seinen Dienst
nimmt und seine Selbstmitteilung in menschlichen

Formen zum Ausdruck bringt. Es darf
auch (vor allem im Unterricht über atl. Periko-

pen) nicht verschwiegen werden, daß das menschliche

Denken über Gott eine Entwicklung
durchmacht, daß Gott die Menschen dort anspricht
und ernst nimmt, wo er sie findet, um sie weiter
und höher zu führen, und in solcher Sprache zu
ihnen spricht, daß sie ihn verstehen. Ein früher
atl. Text bietet keinesfalls schon das letzte Wort
über Gott, vor allem dort nicht, wo offensichtliche

Anthropomorphismen gebraucht werden
(«es reute Gott» Gen 6, 6 u. ä.).

5. Das Kind soll beim Lesen der Bibel nicht so

sehr «Geschichten» suchen, sondern das «Antlitz
Gottes», Gott selbst. Es soll aus der Begegnung
mit Gott sich selbst, den Sinn und Auftrag, sowie
die Möglichkeiten des eigenen Lebens immer tiefer

erfassen. Der Bibeluntericht darf sich also
keinesfalls darauf beschränken, «biblische
Geschichte» zu bieten. Er muß die «biblische
Offenbarung» in dem oben (2.) erwähnten Sinn zum
Gegenstand haben, die biblische Botschaft, die
jeden einzelnen persönlich angeht und ihn zur
Stellungnahme, in die Entscheidung für Gott
(oder gegen Gott) ruft. Dem Kind diese

Entscheidung möglich und lieb zu machen, ist die
vornehmste Aufgabe des Bibel-Katecheten.

Für Ihr Heim (oder Ihre Sammelmappe)

KLS-Graphik für Burundi Fr. 45.— bis Fr. 120.—
(Gehr, Stettier, Stocker). Auskunft, Prospekte,
Bestellungen: KLS-Graphik, Dornacherstraße 14,
4147 Aesch BL.

Die Erzählung von Paradies und
Sündenfall (Gn 2-3) und die Erbsünde

Rudolf Schmid

Zu allen Zeiten forderte das Böse in dieser Welt
die Menschen zum Nachdenken heraus. Die Frage
nach dem Ursprung des Bösen wurde für jenen
Menschen um so bedrängender, der in seinem
Glauben einen einzigen Gott bekannte als den
Inbegriff und Ursprung des Guten, wie das beim
Gottesvolk des Alten wie des Neuen Bundes der
Fall war. Es kann in diesem kurzen Artikel nicht
darum gehen, eine ausführliche Darlegung der
Erzählungen über den Ursprung der Sünde zu
geben und noch weniger eine umfassende biblische

Begründung der Erbsündenlehre; vielmehr
wird versucht, auf Grund der modernen Exegese
einige Hinweise zu geben für ein richtiges
Verständnis der biblischen Darstellung. 1)

I. Die Erzählung von Paradies und Sündenfall

Die ersten drei Kapitel der Bibel (Gn 1-3) fügen
zwei Schilderungen des Anfangs hintereinander.
Die ältere Darstellung aus der sog. jahwistischen
Überlieferung blieb uns in Gn 2, 4b bis 3, 24
erhalten, während das eigentliche Schöpfungsgedicht

in Gn 1, 1 bis 2, 4a in wesentlich jüngerer
Zeit (in oder kurz nach dem Exil, gegen 500 vor
Christus) die endgültige Form erhielt und der
sog. Priesterschrift zugeordnet wird. Die Schöpfung

wird darin in recht verschiedener Weise
geschildert. Beide Überlieferungen treffen sich
indessen in der grundlegenden Aussage, daß Gott
die Welt gut gemacht hat. Darauf zielt die
Schilderung des harmonischen Lebens in Gn 2; das
betont noch eindrücklicher Gn 1 mit dem immer
wiederkehrenden Satz «und Gott sah, daß es gut
war», den sie abschließend noch steigert in 1,31:
«Und Gott sah alles, was er gemacht hatte, und
siehe, es war sehr gut.»
Dennoch konnte dem Menschen bereits in der
Frühzeit nicht verborgen bleiben, daß diese Welt,
in der er lebte, nicht mehr diese volle Harmonie
widerspiegelt. Der Jahwist gab die Erklärung
durch die Erzählung des Sündenfalles (Gn 3).
Eine solche Erzählung fehlt in der Priesterschrift.
Indessen stellt auch sie in Gn 6, 12 fest: «Da sah
Gott die Erde an und siehe, sie war verderbt;
denn alles Fleisch alle Menschen) auf Erden
war in seinem Wandel verderbt.» Überdies
konnte diese jüngere Überlieferung die Erzählung

517



vom Sündenfall als bekannt voraussetzen, wie sie

in der endgültigen Form der Schrift auch
tatsächlich eingegliedert wurde.

i. Der theologische Hintergrund der
Sündenfallserzählung

Für eine sachgerechte Deutung des Sündenfalls
darf der israelitische Hintergrund dieser Erzählung

nicht außer acht gelassen werden, vor allem
die Vorstellungen über die Gottesgemeinschaft
und die Deutung des Übels in Israels Frühzeit.
Als heutige Abendländer sehen wir unser menschliches

Leben in dieser Welt unabhängig von der
Gottesgemeinschaft. Die Heilsgemeinschaft ist für
uns eine geistige Angelegenheit, die im Leben
nach unserem Tode zur voll erfahrenen Wirklichkeit

wird. Ganz anders wertet Israel sein irdisches
Leben. Für das alttestamentliche Gottesvolk
besteht die Gemeinschaft mit Gott im Leben dieser
Welt. In dem Maße, als der Gläubige als Glied
des Bundesvolkes leben kann, am kultischen
Feiern Anteil hat, in Glück, Wohlstand und
Friede Gottes Segen erfährt, in dem Maße weiß
er sich in der Gemeinschaft mit Gott. Dies gilt
um so mehr, als nach den dunklen Vorstellungen
über das Leben nach dem Tode die Toten außerhalb

der Gemeinschaft mit Gott stehen; denn
Gott gedenkt der Toten nicht mehr (Ps 88,6),
sie sind von seiner Hilfe geschieden (Ps 88,6),
sie können Gottes Treue nicht mehr preisen (Ps

88,12), sondern zum Lob sind nur die Lebenden,
d. h. das Gottesvolk auf dieser Welt, befähigt
(Ps 115,17; vgl. auch Job 7,7-10; 10,21).
Überdies stehen Unglück, Leiden, Tod (besonders

der vorzeitige Tod) in enger Verbindung zur
Sünde. Israel der Frühzeit sieht in jedem Leiden
eine göttliche Strafe eines menschlichen Vergehens,

sei es eigener Schuld oder der Schuld der
Vorfahren. Unglück, Leiden und Tod sind darum

auch die Äußerungen des Fluches, der den
Bundesbrüchigen trifft (vgl. besonders Dt 28, 15-
68 u. ö.).
Daraus ergibt sich, daß einerseits Gottesgemeinschaft

nicht anders dargestellt werden kann als

mit Leben und Wohlergehen und daß andererseits

Wohlergehen und Leben nicht bloß menschliche,

rein natürliche Gegebenheiten sind,
sondern zugleich Zeichen, die über die physische
Wirklichkeit hinausweisen, Zeichen der
bestehenden Gottesgemeinschaft sind. Entsprechend
wird das Fehlen der Gottesgemeinschaft durch
die Leiden Strafen) deutlich und durch den

Tod, dem Ende der Gottesgemeinschaft auf
Erden, und andererseits gibt es kein Leiden,
Unglück und Tod, das bloße Naturgegebenheit
bedeutet. Sie sind vielmehr immer auch Zeichen der
Verwerfung durch Gott. Erst in einer späteren
Zeit beginnt Israels Glaube differenzierter zu
sprechen, insofern einerseits im Leiden nicht nur
Gottes Strafe gesehen wird (vgl. besonders das

Ringen Jobs) und insofern ein glückseliges
Leben bei Gott ins Blickfeld tritt (in der nachexili-
schen Zeit, besonders deutlich dann im Buch der
Weisheit, 2. Jh. v. Chr.). Wenn darum der Jah-
wist im 10. Jh. v. Chr. schrieb, so können wir ihn
nur auf diesem Hintergrund verstehen; denn
seine Gedanken sind von seiner Zeit geprägt und
er kann von seinen Hörern und Lesern nur
verstanden werden, wenn er deren Sprache spricht.

2. Die Hauptaussagen der Sündenfallserzählung
Gn 2f. ist das erste Glied einer Kette in der jah-
wistischen Darstellung der Frühzeit der
Menschen (sog. Urgeschichte). Es folgen die
Erzählungen von Kain und Abel, von der allgemeinen
Verderbnis und Sintflut und vom Turmbau zu
Babel. In dieser gesamten Reihe zeigt der Jahwist
an Hand alter Überlieferungen, wie der Mensch
sich gegen Gott auflehnt, dafür bestraft wird,
aber dennoch Gottes heilwirkende Nähe erkennen

darf. Durch diese Kette verbindet der Jahwist

(und die spätere Priesterschrift wird es durch
die Stammbäume noch stärker tun) die Schöpfung

der Welt mit der Erwählung Abrahams. Damit

stellt er die Ereignisse als Geschehnisse unserer

Weltzeit dar und nicht in eine zeitlose
mythologische Ferne gerückt.

Harmonie, Leben und Glück sind von der
Beobachtung des göttlichen Gebotes abhängig. Diese

Abhängigkeit von Gott mißachtet der Mensch,
indem er sich trotz Kenntnis der göttlichen
Ordnung über das Verbot hinwegsetzt und in
Selbstherrlichkeit das Verbotene als ein begehrenswertes

Gut wählt (vgl. 3,6). Die bildhafte Ausdrucksweise

erlaubt nicht, die Sünde in ihrer genauen
Erscheinungsform zu bestimmen.

Die Folgen der Sünde halten die vv. 14-19 fest:
das klügste Tier (vgl. 3,1) zeigt die schmachvollste

Lebensweise (auf dem Bauche kriechen und
Staub fressen sind Zeichen der äußersten
Demütigung). Mann und Frau erfahren in ihrer
Wesenstätigkeit Mühsal. Das Verhältnis der
Geschöpfe zueinander ist ebenfalls gestört (Schlange

5l8



- Frau/Menschengeschlecht; Frau - Mann;
Mensch — Ackerboden). Diese Dinge werden
nicht als Naturgegebenheiten gedeutet, sondern
als Strafe, was dem gesamten Verständnis des

Leides zu jener Zeit entspricht (s. oben). Es liegt
ein Fluch auf der Schöpfung, da so viele
Gegebenheiten nicht mehr Gottes heilwirkende Nähe

Segen) erkennen lassen, sondern seine Ferne

Fluch). Das entspricht genau der Auflehnung

des Menschen, der die gottgesetzte
Ordnung für sich nicht als gut anerkannte in
Bejahung des göttlichen Wortes, sondern das
Verbotene als dem Menschen bekömmlich wählte.
M.a.W. durch die Sünde war der Mensch nicht
mehr im Glauben an Gott, der es gut mit dem
Menschen meint, geborgen, sondern es wurde
ihm die Heillosigkeit gewisser Dinge offenbar.
Gerade diese Mühseligkeit und damit Heillosigkeit

heben die w. 14-19 hervor.
Von einer Verhängung des Todesloses sprechen
die vv. 14-19 nicht ausdrücklich. Allerdings wird
die Hinfälligkeit des Menschen am Schluß der
Worte (v. 19) mit starker Betonung hervorgehoben.

Überdies wird der Mensch vom Lebensbaum

ausgeschlossen (w. 22ff.). Das kann nicht
überraschen, wo doch der Tod der Gottesgemeinschaft

auf Erden ein endgültiges Ende setzt. Damit

erhebt sich die Frage, ob der Tod als Ende
des irdischen Lebens erst nach der Sünde
verhängt wurde. Gn 3 läßt diese Frage nicht
beantworten, da - wie oben dargelegt — diese Botschaft
in eine Zeit hinein gegeben wurde, die keinen
Unterschied machte zwischen dem irdischen
Leben und der Gottesgemeinschaft. So sicher wir
annehmen müssen, der Verfasser habe entsprechend

seiner zeitbedingten und beschränkten
Schau an den physischen Tod gedacht, so sicher

geht aus dem Text hervor, daß er vor allem auch

an den Verlust der Heilsgemeinschaft dachte;
denn bezeichnenderweise wird der Mensch nicht
bloß vom Lebensbaum ausgeschlossen, sondern

vom Garten vertrieben, in dem sich der Herr zu

ergehen pflegte (vgl. 3,8). Überdies erkennt
Israel in der späteren Zeit klar - sobald nämlich
die Möglichkeit eines glückseligen Lebens bei
Gott als Möglichkeit erkannt wird —, daß der

Tod, ja selbst der vorzeitige Tod, durchaus
vereinbar ist mit der Gottesgemeinschaft des Frommen

(vgl. besonders Weish. 3,iff.). Daraus
erhellt, daß im Lichte der fortschreitenden
Offenbarung auch in diesem Text der Verlust der
Gottesgemeinschaft als die unabhängig vom zeit¬

bedingten Denken gültigte Wahrheit zu gelten
hat.

Wenn wir in dieser Weise die Hauptpunkte der
Erzählung im Gesamtzusammenhang der Bibel
werten, so brauchen wir durch die Sünde des

Menschen keine physische Veränderung der Natur

anzunehmen. Was sich ändert, ist der Mensch
in seiner Beziehung und Anerkennung gegenüber
Gott, und diese Veränderung zieht unweigerlich
eine veränderte Sicht und ein verändertes Erleben

der Welt mit sich.

II. Die Erbsünde im Alten Testament

Von einer ausdrücklichen Lehre der Erbsünde
kann im Alten Testament nicht die Rede sein.
Einerseits sprechen die Texte der ersten Kapitel
nicht davon, andererseits fehlen im Alten Testament

die Rückbezüge auf die Sündenfallserzählung

zur Erklärung der menschlichen Sündhaftigkeit.

Einzig Sir 25,24 und Weish. 2,24 greifen für
den Ursprung des Todes auf diese Kapitel
zurück.. Die Absicht von Jesus Sirach wird indessen
sehr deutlich, wenn man den Zusammenhang
würdigt. Nicht Adam ist Grund des Todes,
sondern die Frau. Das entspricht dem ganzen Kapitel

25, das alle möglichen Beispiele anführt, um
den unheilvollen Einfluß der Frau darzulegen,
wobei das Beispiel in Gn 3 sehr willkommen ist.
Auch Weish. 2,24 nimmt nicht auf die Sünde
Adams direkt Bezug, sondern auf die Einwirkung
des Teufels. Dabei zeigt sich bereits die differenziertere

Schau des Weisheitsbuches, das diese
tödliche Wirkung nur von jenen feststellt, «die ihm
(d. h. dem Teufel) angehören». Damit ist
zumindest nicht bloß der physische Tod gemeint,
m. E. nur der Verlust der Gottesgemeinschaft,
den die Bibel mit dem «zweiten Tod» bezeichnen
kann (vgl. Offb. 20,14, 21,8).
Wenn so das Alte Testament keine formulierte
Lehre der Erbsünde bietet, so dürfen indessen
gewisse Aussagen der Schrift nicht übersehen
werden:

1. Die allgemeine Sündhaftigkeit des Menschen.
Diese wird schon in der sog. jahwistischen
Urgeschichte deutlich. Wo ein Mensch in Gottes
Huld steht, entspricht dies einem Gnadengeschenk
Gottes (z. B. «Noah hatte Gnade gefunden vor
Jahwe», Gn 6,8). Gott ruft Menschen aus ihrer
Umwelt heraus (z. B. Abraham, Gn 12). In
anderer Form spricht die Priesterschrift den
gleichen Gedanken aus, wenn Noah als unsträflich

5!9



bezeichnet wird, ein Begriff, der die gläubige
Beobachtung des göttlichen Willens umschreibt
(vgl. etwa Gn 17,1). Diese Einsicht verdichtet
sich darin, daß die Bibel immer wieder festhält,
der Mensch sei ein Sünder (vgl. Gn 8,21; Is 6,5).
«In Schuld bin ich geboren, in Sünde empfing
mich meine Mutter» (Ps 51,7) meint nicht die
Erbsünde, sondern die Sündhaftigkeit des
Menschen von frühester Jugend an (vgl. Job 15,14 u.
ö.). Nach den Worten Jeremias' hat Israel soviel
gesündigt, daß diese Sünde ihm zum zweiten Ich
geworden ist, zur zweiten Natur, von der es so

wenig loskommt, wie der Mohr von seiner
schwarzen Haut und der Panther von seinem
gefleckten Fell (Jer 13,23). Diese allgemeine
Sündhaftigkeit wird im Alten Testament stets in der
persönlichen Sündhaftigkeit begründet ohne
Rückbezug auf die Ursünde. Das Alte Testament
spricht zwar häufig von einer Schicksalsgemeinschaft

in der Strafe, nie aber von einer in der
Sünde.

2. Die absolute Freiheit Gottes. Sehr nachdrücklich

betont das Alte Testament die absolute Freiheit

Gottes, dem Menschen seine Heilsgemeinschaft

zu gewähren. Entweder beruft Gott den
Menschen als einzelnen oder als Volk, oder er ist
im Unheil. So geht der Segen von Abraham aus

(vgl. Gn 12,1-3) und das Leben ist abhängig vom
Halten des Bundes (Dt 30,15 u. ö.), den Gott aus
Huld gewährt hat.
Dabei wirkt Gott dieses Heil des Menschen in
seiner Weise. Wir stellen immer wieder fest, daß
Gott sich nicht an die Menschheit wendet,
sondern an einzelne Menschen, durch deren Bereitschaft

das Heil verwirklicht wird. Jede Berufung
hat Heilsbedeutung für die Gesamtheit des

Gottesvolkes und letztlich für alle Menschen. Bereitschaft

für Gott von seiten des Menschen entscheidet

nicht bloß über das Heil des Angerufenen,
resp. über sein Unheil, sondern greift über den
einzelnen hinaus. Darin liegt das «Ärgernis» jeder
Berufung, insofern Gott dem Menschen keine

Begründung schuldet, weshalb er diesen
Menschen herausgreift und nicht jenen, um ihn mit
einer bestimmten Sendung auszustatten.

3. Die Bedeutung der Familiengemeinschaft. Im
politischen und rechtlichen, öffentlichen wie
privaten Leben von damals kam der Familie und
der Verwandtschaft überhaupt eine außerordentliche

Bedeutung zu. Die Blutsgemeinschaft
bildete dermaßen Garant von Sicherheit und Ord¬

nung, daß Bundesschlüsse mit Blutriten geschlossen

wurden. Das bewirkte, daß jede geistige,
kulturelle, religiöse und politische Verbundenheit
als Stammesverwandtschaft dargestellt werden
konnte, selbst wo keine Blutsgemeinschaft im
eigentlichen Sinne bestand (vgl. die Völkertafel
in Gn 10). So nennt die Bibel die Berufspropheten,

die einer Prophetengruppe angehören, Pro-
phetensöhne. Ferner versteht sich jeder gläubige
Israelit als «Sohn» oder «Tochter» Abrahams,
unabhängig von Gemeinsamkeit in der Erbmasse

(vgl. Lk 3,8, wonach Gott aus Steinen Söhne
Abrahams erwecken kann). Auch der Weisheitslehrer

spricht seine Schüler als «Söhne» an.
Versuchen wir im Blick auf diese deutlichen Lehren

des Alten Testaments die ersten Kapitel der
Bibel zu verstehen, so hebt sich bereits hier eine

doppelte Linie ab. Als Mensch (adam) steht
jeder in der Gemeinschaft jenes, der sich gegen
Gott aufgelehnt hat, der mit seinem Entscheid

gegen Gott auch das Heil der Gottesgemeinschaft
im Gehorsam ablehnte. Diese Entscheidung
gegen Gott steht weder in mythologischer Zeitlosig-
keit noch eignet ihr bloß vorbildlicher (typischer)
Charakter, sondern sie steht als — für uns zwar
nicht datierbar - Anfang einer Kette von
Ereignissen2), die zeigen, wie auch bei diesem
Erstberufenen die Ablehnung nicht bloß persönliche
Folgen zeitigte, sondern in eine um sich
greifende Heillosigkeit führte. Mit der Berufung
Abrahams setzt Gott einen Neuanfang, den
Beginn der Gemeinschaft der Gläubigen, die der
Segensverheißung in Abraham teilhaftig sind. So

rechnet das gesamte Alte Testament mit der
Unheilsgemeinschaft, der der Mensch durch seine

Geburt angehört (die Völker die nicht an
Jahwe Glaubenden) und der Heilsgemeinschaft
jener, die dem auserwählten Volk eingegliedert
sind.
Indessen wird der Mensch durch diese vorgegebene

Gemeinschaft nicht endgültig bestimmt. So

gut die Unheilsgemeinschaft aus Adam
Menschen kennt, die vor Gott Gnade gefunden haben

(Henoch, Noah), so gut obliegt dem im
auserwählten Volk Eingegliederten die Pflicht, Abrahams

Glaubensgehorsam zu vollziehen, um
persönlich und vollumfänglich der Heilsgemeinschaft

anzugehören. Gerade weil aber das Alte
Testament als Botschaft an jene gerichtet ist, die
bereits dem auserwählten Volke eingegliedert
sind, versteht sich leicht, daß der Rückbezug auf
die Unheilsgemeinschaft fehlt; denn sie ist für

520



die Angesprochenen nicht mehr bedeutungsvoll
(vgl. dagegen den Römerbrief, der über das Heil
von Juden und Heiden reflektiert).
Wer dabei die Bedeutung der Familie in der
damaligen Zeit berücksichtigt, wird nicht erstaunt
sein, daß diese Heils-, resp. Unheilsgemeinschaft
nach alttestamentlicher Sprache als verwandtschaftlich

gebundene Gruppen bezeichnet werden,

wiewohl in dieser Frage der Erbmase nicht
entscheidende Bedeutung zukommt.
Erst im Blick auf die Heilsgemeinschaft in Jesus
Christus spricht Paulus deutlicher von der
Unheilsgemeinschaft der Menschen. Es würde die
Zielsetzung dieses Artikels überschreiten, die
diesbezüglichen Äußerungen in den Paulusbriefen zu
würdigen. Auch hier dürfen wir nicht eine scharf
formulierte Erbsündenlehre erwarten, wie sie das

theologische Denken der späteren Zeit
herauskristallisiert hat. Dennoch dürfen dabei neben
dem viel zitierten Abschnitt Rm 5,12-19 auch
Stellen nicht außer acht gelassen werden, die wie
Eph 2,3 alle «von Natur Kinder des Zornes» nennen,

von der Macht der Sünde sprechen (vgl.
Rm 3).

III. Folgerungen für den Religionsunterricht

1. Der Begriff «Erbsünde» kann heute nicht mehr
befriedigen. Einerseits verstehen wir unter
«Erben» in unserem naturwissenschaftlich
differenzierteren Denken etwas viel Präziseres als der
Hebräer, der alles «erben» konnte, was er nicht
durch eigene Arbeit oder Kauf erwarb. Andererseits

betonen wir zu Recht bei der Sünde in
vermehrtem Maße das persönlich Vollzogene,
persönlich Verantwortbare. Schon die mittelalterlichen

Theologen waren sich durchaus bewußt,
daß bei der Urschuld dieses persönlich vollzogene
und verantwortbare Element schwerlich greifbar
sein kann, so daß beispielsweise Thomas von
Aquin feststellt, selbst die läßliche Sünde habe
mehr vom Wesen einer Sünde als die Ursünde 3).
Wenn die Bezeichnung «Urschuld», «Ursünde»
auch nicht voll befriedigt, so kommt sie der
Sache bereits näher.

2. Wir stellen in der biblischen Offenbarung fest,
daß die Reflexion über die Anfänge hinter dem
göttlichen Heilshandeln in der Geschichte
zurücktreten mußte. Für die biblische Unterweisung

unserer Tage dürfte dies richtunggebend
sein. Es ist m. E. verfehlt, dem Erstkläßler bereits
diese ganze Problematik in den Schulsack packen

zu wollen. Man täte gut daran, mit den Kleinen
aus ihrer beschränkten Erfahrung der Welt die
Tatsachen zu erarbeiten: Gott hat alles gut
erschaffen — die Menschen stören immer wieder
durch die Sünde Gottes wunderbare Ordnung.
Daran anknüpfend fände man den Einstieg für
die Patriarchenerzählungen; denn Gott verläßt
auch den Sünder nicht, sondern er beruft
Menschen, gibt ihnen einen Auftrag für alle anderen
und schenkt so allen sein Heil. Auf die ersten

Kapitel (Gn 1-11) kann und muß in späteren
Jahren der Volksschule zurückgegriffen werden,
wenn durch die Naturkunde u. ä. die Voraussetzungen

für ein besseres Verständnis gegeben sind.

3. Es wäre verfehlt, wenn man vom Alten Testament

her die Erbsündenlehre begründen wollte,
da sie in diesen Texten nicht erkennbar ist.

4. Mit besonderem Nachdruck sind dagegen die
oben erwähnten vorbereitenden Ansatzpunkte zu
vertiefen (allgemeine Sündhaftigkeit der
Menschen; allgemeines Heilswirken Gottes, der stets
einzelne beruft für eine umfassende Aufgabe, so
daß die Bereitschaft jedes Menschen nie bloß
persönliche Bedeutung hat; Bedeutung der
Familiengemeinschaft) ; denn auf Grund dieser Lehren
wird die neutestamentliche Botschaft leichter
verständlich.

5. Man sollte der Erbsünde nicht allzu viel Ehre
antun. Einerseits sprechen wir zu Menschen,
denen die Heilsgemeinschaft in Christus bereits
geschenkt ist. Somit ist für sie das Entscheidende,
im Glaubensgehorsam diese Eingliederung voll zu
verwirklichen und nicht durch die persönliche
Schuld in Frage zu stellen. Andererseits darf in
der Taufunterweisung das wesentliche Element,
die Eingliederung in Jesus Christus, nicht
vernachlässigt werden; denn hier liegt doch die
wahre Bedeutung einer christlichen Taufe.
Gewiß wird die weitere Erforschung der
biblischen Botschaft auf Grund der modernen
Möglichkeiten notwendig sein und weitere Erkenntnis

bringen. So wird sich gerade für diese Zeit der
weiteren Klärung aufdrängen, die biblischen
Texte nicht zu überfordern, auch wenn man
deswegen nicht schon im 1. Kapitel der Hl. Schrift
die volle Entfaltung des theologischen Denkens
christlicher Zeiten unterbringen kann.

Anmerkungen

1. Zur Frage der Erbsünde vgl. in neuerer Zeit besonders:

A. M. Dubarle, Le peche originel dans l'Ecriture
Lectio Divina 20, Paris 1958; deutsch: Unter die

521



Sünde verkauft, Düsseldorf 1963; H. Haag, Biblische
Schöpfungslehre und kirchliche Erbsündenlehre
Stuttgarter Bibelstudien 10, Stuttgart 1966; K. H.
Schelkle, Schuld als Erbteil? Theologische
Meditationen 20, Einsiedeln 1968 und die in diesen Werken

angeführte Literatur.

2. Vgl. G. von Rad, Theologie des Alten Testaments I,
München 1961, 158: «Zweifellos ist demgegenüber
die große Hamartiologie, die der Jahwist von dem
Einbruch der Sünde und ihrem lawinenartigen
Anwachsen in Gen 3-11 darbietet, etwas Besonderes;
denn so allgemeingültig so wie an typisierten Modellen

anschaubar gemacht, und zugleich so ausführlich
hat Israel sonst nie mehr von der Sünde gesprochen.
Trotzdem wird hier natürlich nicht theoretisiert,
vielmehr ist alles Interesse des Erzählers darauf konzentriert,

eine Kette wirklicher Geschehnisse, einen Weg
aufzuzeigen, den die Menschen gegangen sind und
dessen Folgen von ihnen nicht mehr rückgängig
gemacht werden können.»

3. Vgl. Thomas von Aquin, Quaest. disp. de malo, 5,1,
ad 9: «Die läßliche Sünde, verglichen mit dieser oder
jener Person weist vom Wesen der Sünde mehr auf
als die Urschuld; denn die läßliche Sünde ist eine
freiwillige Sünde kraft des freien Willens der
betreffenden Person, was von der Urschuld nicht gilt.»

Zur Frage der Wunder Jesu

Josef Pfammatter

Die folgenden grundsätzlichen Überlegungen nehmen

Stellung zum historischen und zum theologischen

Aspekt der Frage. Sie ersparen dem
Katecheten nicht das Studium der einschlägigen
Kommentare zu den einzelnen Wunderberichten (vgl.
die Literaturangabe am Ende dieses Artikels). -
Wir beschränken uns hier überdies auf die Wunder,

die Jesus gewirkt hat. Die Wunder, die an
Jesus geschehen sind (Auferweckung, Jungfrauengeburt,

Verklärung) können hier nicht einbezogen

werden; sie verdienen eine spezielle Behandlung.

1. Veränderte Situation des Menschen von heute

Bevor auf die Frage der Wunder Jesu eingetreten
werden kann, soll kurz den Gründen der Skepsis
nachgegangen werden, auf die heute die
Wundererzählungen des Evangeliums da und dort
stoßen. Einige wichtige Punkte seien hier erwähnt:

a) Der heutige naturwissenschaftlich gebildete
oder doch mit dem modernen naturwissenschaftlichen

Denken vertraute Mensch hat mehr Mühe,

Ereignisse als wunderbar zu betrachten als der
mittelalterliche Mensch. Die Wunderfreudigkeit
früherer Zeiten wird abgelöst durch eine
nüchtern-sachliche Betrachtung der Wirklichkeit. Eine
Reihe von Wirkungen, die früher als wunderbar
betrachtet wurden, sind heute als innerhalb der
Naturgesetze liegend erkannt; für andere
ungewöhnliche Begebenheiten hofft man, mit der Zeit
eine natürliche Erklärung noch zu finden.

b) Die soeben erwähnten Schwierigkeiten werden
noch verschärft durch die im Gang befindliche
wissenschaftlich-kritische UntersuchungderEvangelien.

Wie bei den Worten Jesu stößt die
Forschung auch bei seinen Taten auf die Tatsache,
daß nicht protokollartig, dokumentarfilmartig
überliefert worden ist, was Jesus getan hat. Es

muß auch bei der (während 3 bis 4 Jahrzehnten
mündlich erfolgten) Weitergabe der Wunderberichte

mit Verdeutlichungen, Ausschmückungen

und Ausweitungen gerechnet werden. Da
sich solche Tendenzen an einzelnen Stellen
nachweisen lassen, wird da und dort voreilig der
Schluß gezogen, die Jesusüberlieferung sei nicht
zuverlässig.

c) Erschüttert wurde der unkritische Wunderglaube

aber auch durch die Ergebnisse der
religionsgeschichtlichen Forschung. Diese erlebte zu
Beginn unseres Jahrhunderts, vor allem durch die
intensiv betriebenen Ausgrabungen im Nahen
Osten, eine eigentliche Blütezeit. War für die
meisten Christen Jesus von Nazareth bisher
unbestritten der einzige Wundertäter und waren
seine Wunder für die meisten Christen untrügliche

Beweise seiner übermenschlichen Kraft, ja
seiner Göttlichkeit, so drängte sich eine neue
Stellungnahme auf, nachdem die religionsgeschichtliche

Forschung auf verwandte Phänomene in
anderen Religionen hinwies. Entweder entbehrten

die Behauptungen anderer Religionen jeder
Grundlage, oder es mußte neu gefragt werden
nach dem Sinn der Wunder Jesu, der nun wohl
nicht mehr bloß darin gelegen sein kann, den
Wundertäter (in unserem Fall Jesu von Nazareth)

als gottgleiches Wesen zu erweisen.

d) Der erwähnte dritte Punkt (c) weist auf einen
vierten hin: immer mehr konzentriert sich das

Interesse der neutestamentlichen Forschung auf
die theologische Tragweite der Wunder. War früher

die historische Fragestellung vordergründig,
so ist dies heute nicht mehr so. Wie noch zu
zeigen sein wird, hat diese veränderte Akzentsetzung

522


	Die Erzählung von Paradies und Sündenfall (Gn 2-3) und die Erbsünde

