
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 55 (1968)

Heft: 13

Artikel: Akzentverschiebungen : kein neues Evangelium

Autor: Pfammatter, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-530988

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-530988
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Akzentverschiebungen — kein neues
Evangelium

Josef Pfammatter

Manchem Katecheten, der seine Ausbildung
noch vor oder unmittelbar in den Jahren nach
dem Erscheinen der Bibelenzyklika «Divino aff-
lante Spiritu» (1943) erhalten hat, mag es so

erscheinen, wie der Titel sagt. Die Ansichten, die
heute als Erklärungen von Bibeltexten geäußert
werden, scheinen eine Korrektur oder gar eine

Aushöhlung des traditionellen Glaubens, einen

«neuen Glauben» mit sich zu bringen. Was ist
dazu zu sagen
Die Frage muß in einem größeren Zusammenhang

beantwortet werden. Es gilt, über einige
grundlegende Begriffe nachzudenken, gewisse

Vorstellungen in neuem Licht zu sehen, die für
das rechte Verständnis der biblischen Botschaft
von entscheidender Bedeutung sind. Wir meinen
die Begriffe: Wort Gottes, Offenbarung, Glaube,
Wahrheit, Inspiration.

1. Bibel als Wort Gottes

Für den durchschnittlichen Bibelleser ist es

selbstverständlich, daß die Bibel Satz für Satz «Wort
Gottes» ist, das zu bestimmter Zeit von bestimmten

Menschen gehört und aufgeschrieben wurde.
Dieses Denken hat aber zur Folge, daß schwierige
Partien (etwa die Grausamkeiten, die Gott
«befiehlt», oder «Irrtümer», die die Bibel enthält,
unlösbare Probleme werden. Eine «Theologie des

Wortes Gottes» versucht, Gottes «Sprechen», wie
es von der Bibel bezeugt wird, in einem umfassenderen

Sinn zu verstehen. Gott «spricht» nicht nur
in den Visionen (und Auditionen), die manchen
Gottesmännern des AT und NT zuteilgeworden
sind. Im Verständnis der Bibel ist aber die
gesamte Wirklichkeit (die ja Gott zum Urheber
hat!) nicht stumm, sondern in ihr spricht Gott.
Außer der Selbstkundgabe an «Gottesmänner»

spricht Gott durch die Schöpfung; Gott spricht
durch die Geschichte (dieses Sprechen vernimmt
der, der die Ereignisse überdenkt und daraus das

Sprechen Gottes, die Selbstkundgabe Gottes
abliest). Wenn Israel die Rechtssatzungen, die in
alter Zeit bei ihm in Kraft sind, kodifiziert, kann
der biblische Schriftsteller auch solche de facto
vorfindlichen Gesetze auf ein «Sprechen Gottes»
zurückführen. Und schließlich: «Zuletzt in diesen

Tagen sprach er zu uns durch seinen Sohn»

(Hebr 1,2) — wobei auch hier auffällt, daß nicht
nur in den «Worten Jesu» Gottes Wort ergeht.
Jesus spricht nicht nur Gottes Wort: er i s t Gottes

Wort (vgl. Jo 1,1: im Anfang war das Wort...).
Das bedeutet: wer Jesus sieht und hört, wer Jesus

begegnet, der erfährt Gottes Wort; er erfährt
Gottes Selbstkundgebung, wird inne: so ist Gott.
Wort Gottes ist also nicht bloß das in Worte
faßbare «verbale» Wort, sondern ist ebensostark das

in konkludenten Fakten und Ereignissen
ergehende Wort und ist zuletzt das «personale
Wort» Jesus Christus.

2. Offenbarung

Mit diesem Begriff verbindet sich meist die
Vorstellung einer Wortmitteilung Gottes. Gott teilt
(auf die oben beschriebenen Weisen) Wahrheiten

mit, die gewußt, bzw. für wahr gehalten werden

müssen. Dabei erfährt das Wissen über Gott
einen wesentlichen Zuwachs. Durch die
Offenbarung können Sachverhalte gewußt (bzw. im
Glauben für wahr gehalten) werden, die vorher
unbekannt waren. So verstanden ist Glauben das

Festhalten der Offenbarungswahrheit und damit
ein vorwiegend (oder zur Ganzheit) intellektueller

Akt. Demgegenüber betont die neuere, stärker
an der Bibel orientierte Theologie den personalen

Charakter des Offenbarungsgeschehens.
Offenbarung ist nicht nur und nicht primär
Mitteilung von Wahrheiten, sondern ist Selbstkundgabe,

Selbsterschließung Gottes. Die Konstitution
des 2. Vat. Konzils über die göttliche Offenbarung

kann dementsprechend den Sachverhalt
«Offenbarung» beschreiben wie folgt: «Es hat
Gott. gefallen, sich selbst zu offenbaren
Durch diese Offenbarung also redet der unsichtbare

Gott aus der Fülle seiner Liebe die
Menschen als seine Freunde an (vgl. Ex 33,2; Joh 15,
14-15) und tritt mit ihnen in Austausch, (vgl.
Bar 3, 38), um sie zur Gemeinschaft mit sich
einzuladen und sie darin aufzunehmen» (Art. 2).
Offenbarung hat als Ziel also nicht nur den
Intellekt des Menschen, sondern dessen Innerstes,
sein Herz. Sie hat zum Inhalt erstlich nicht Wahrheiten

über Gott, sondern letztlich die Ur-Wahr-
heit, Gott selber, (vgl. unten 4). Der Mensch hat
die Offenbarung dann richtig angenommen,
wenn er Gott aufgenommen hat, der mit ihm in
Gemeinschaft treten will. Ein mehr rationales
wird also durch ein stärker personales Verständnis

ergänzt.

515



3. Glauben

Glauben ist zwar auch, aber nicht bloß ein
intellektueller Akt. Er besteht auch in der Zustimmung

zu Wahrheiten. Aber: da er die «Antwort»
auf Gottes «Sprechen», auf Gottes Selbstmitteilung,

auf sein offenbarendes Tun ist, ist der
Glaubensakt ein vollpersonaler Akt. Er umfaßt auch
den Intellekt, aber dazu noch den Willen, das

Herz, den ganzen Menschen. Glauben ist ein
ganzheitliches Gebundensein des Menschen an
den sich mitteilenden Gott, eine Bindung, die der
Mensch in Freiheit wählt. Nach Jo 6, 44, muß
Gott ihn «ziehen», ohne ihn aber seiner Freiheit
zu berauben. Glauben heißt dann, «zu Gott Ja
und Amen sagen» (A. Weiser), heißt das Leben
in allen seinen Dimensionen in Freiheit auf Gott
als Fundament gründen, heißt all sein Tun und
Sein von Gott bestimmen lassen. - Wir sehen
auch hier die Akzentverschiebung von der mehr
rationalen auf eine stärker personale Ebene.
Damit ist die bisherige Auffassung nicht «falsch»;
sie ist bloß ergänzt durch einen Gesichtspunkt,
der (vor allem seit der Reformation) in der
katholischen Theologie in den Hintergrund getreten
war.

4. Wahrheit

Auch der Wahrheitsbegriff wird durch die
biblischen Aussagen ergänzt und bereichert. Wahrheit
ist in der Bibel eine der bestimmenden
Verhaltensweisen Gottes und bedeutet das Stehen Gottes
zu seinen Verheißungen, zu seinem Bund, zu
seinem Volk. Der Begriff beinhaltet das Element
der Treue, der Unwandelbarkeit des heiligen Wesens

Gottes und meint letztlich die Wirklichkeit
des lebendigen Gottes selbst, (vgl. Jo 14,6: ich bin
der Weg, die Wahrheit und das Leben).
Daraus ergibt sich: wenn ich «Wahrheiten
glaube», geschieht das für den Bereich der Bibel
nicht nur auf intellektueller Ebene. In dem oben
(3.) beschriebenen personalen Glauben

begegne ich der Urwahrheit, der Wirklichkeit des

lebendigen Gottes selbst. Um diese Wahrheit
geht es letztlich, wenn von der Wahrheit (oder
negativ: von der Unfehlbarkeit, Irrtumslosigkeit)
der Bibel die Rede ist.

5. Inspiration

Bei diesem Begriff ist die Vorstellung von
«Eingebung, Einflüsterung» gewöhnlich das Bestimmende.

An sich liegt diese Vorstellung von der

Wortbedeutung her nahe. In Wirklichkeit bedarf
aber auch diese Vorstellung einer Präzisierung.
Wenn Inspiration wirklich Eingebung bzw.
Einflüsterung wäre, so hätten wir den Sachverhalt
«Offenbarung» vor uns: Offenbarung im Sinn
von «Mitteilung von Glaubens- oder Wissensinhalten,

die vorher nicht gewußt worden waren,
weil sie ohne Offenbarung nicht gewußt werden
konnten». Demgegenüber ist Inspiration in
einem umfassenderen Sinn als göttliche
Einwirkung auf Menschen zu verstehen. Diese

Einwirkung betrifft nicht erst den Verfasser eines
biblischen Buches, sondern sie ist schon während
des ganzen Ablaufs der Heilsgeschichte, schon in
der Phase der bloß mündlichen Überlieferung der
Gotteserfahrungen des Volkes Gottes und schließlich

bei der Niederschrift der Überlieferung am
Werk. Inspiration ist jener göttliche Einfluß auf
das Zustandekommen eines biblischen Buches,
der bewirkt, daß die ganze Wahrheit (d. h.

nun eben die «Wirklichkeit des lebendigen Gottes»,

vgl. oben 4.) in dem betreffenden biblischen
Buch zuverlässig und unverfälscht gefunden und
erfahren werden kann. Inspiration ist demnach
nicht «Diktat» Gottes; nicht jeder Satz der Bibel
ist rein Glaubensartikel! Inspiration beläßt dem
biblischen Schriftsteller seine Fähigkeiten, berücksichtigt

seine Mentalität, seinen Verständnishorizont,

und nimmt den Menschen mit all seinen

Möglichkeiten in Dienst, bewirkt aber (für den
Schriftsteller selbst fast immer unmerklich) das

rechte Urteil über Stoffauswahl, Anordnung,
Stilmittel, literarische Form der Darstellung usw.
Aus diesen Überlegungen ergeben sich verschiedene

Konsequenzen für den biblischen Unterricht.

1. Das Sprechen Gottes ist in seiner ganzen Weite
darzustellen, in allen seinen Formen (vgl. 1.). Die
im AT oft gebrauchte Formel «Und Gott sprach»
soll schon im Kind nicht reduziert werden auf
das, was das Kind unter verbalem Sprechen
versteht.

2. Wenn die einzelnen Bibeltexte auf ihren Lehrkern

hin befragt werden, ist primär nicht nach
dem Offenbarungs- und Wahrheitsgehalt im
abstrakten Sinn zu fragen, sondern nach dem

Ertrag für das Gottesbild. Es ist mit aller Schärfe

zu klären, in welcher Weise sich gerade hier Gott
dem Menschen zuwendet, um ihn in seine

Gemeinschaft einzuladen und ihn darin aufzunehmen

(vgl. oben 2).

516



3- Wenn vom Kind «Glaube» gefordert wird, so

ist ihm nicht das Lehrstück als solches, nicht die
erzählte «Geschichte» als solche als Glaubensobjekt

vorzulegen. Vielmehr muß das Sprechen
vom Gott der Bibel dem Kind Vertrauen auf
Gott einflößen und es immer mehr dazu bestimmen,

sein ganzes Leben, sein Denken, Reden und
Tun aus der Bezogenheit, aus dem Verwurzeltsein

in Gott heraus zu bestimmen. Das gilt auch
für jene Lehrstücke, in denen vorwiegend
sittliche Ermahnung geboten wird.

4. Schon im Bibelunterricht des Volksschule soll

dem Kind die Bibel als Buch gezeigt werden,
durch welches zwar Gott sich den Menschen
mitteilt, wobei er aber Menschen in seinen Dienst
nimmt und seine Selbstmitteilung in menschlichen

Formen zum Ausdruck bringt. Es darf
auch (vor allem im Unterricht über atl. Periko-

pen) nicht verschwiegen werden, daß das menschliche

Denken über Gott eine Entwicklung
durchmacht, daß Gott die Menschen dort anspricht
und ernst nimmt, wo er sie findet, um sie weiter
und höher zu führen, und in solcher Sprache zu
ihnen spricht, daß sie ihn verstehen. Ein früher
atl. Text bietet keinesfalls schon das letzte Wort
über Gott, vor allem dort nicht, wo offensichtliche

Anthropomorphismen gebraucht werden
(«es reute Gott» Gen 6, 6 u. ä.).

5. Das Kind soll beim Lesen der Bibel nicht so

sehr «Geschichten» suchen, sondern das «Antlitz
Gottes», Gott selbst. Es soll aus der Begegnung
mit Gott sich selbst, den Sinn und Auftrag, sowie
die Möglichkeiten des eigenen Lebens immer tiefer

erfassen. Der Bibeluntericht darf sich also
keinesfalls darauf beschränken, «biblische
Geschichte» zu bieten. Er muß die «biblische
Offenbarung» in dem oben (2.) erwähnten Sinn zum
Gegenstand haben, die biblische Botschaft, die
jeden einzelnen persönlich angeht und ihn zur
Stellungnahme, in die Entscheidung für Gott
(oder gegen Gott) ruft. Dem Kind diese

Entscheidung möglich und lieb zu machen, ist die
vornehmste Aufgabe des Bibel-Katecheten.

Für Ihr Heim (oder Ihre Sammelmappe)

KLS-Graphik für Burundi Fr. 45.— bis Fr. 120.—
(Gehr, Stettier, Stocker). Auskunft, Prospekte,
Bestellungen: KLS-Graphik, Dornacherstraße 14,
4147 Aesch BL.

Die Erzählung von Paradies und
Sündenfall (Gn 2-3) und die Erbsünde

Rudolf Schmid

Zu allen Zeiten forderte das Böse in dieser Welt
die Menschen zum Nachdenken heraus. Die Frage
nach dem Ursprung des Bösen wurde für jenen
Menschen um so bedrängender, der in seinem
Glauben einen einzigen Gott bekannte als den
Inbegriff und Ursprung des Guten, wie das beim
Gottesvolk des Alten wie des Neuen Bundes der
Fall war. Es kann in diesem kurzen Artikel nicht
darum gehen, eine ausführliche Darlegung der
Erzählungen über den Ursprung der Sünde zu
geben und noch weniger eine umfassende biblische

Begründung der Erbsündenlehre; vielmehr
wird versucht, auf Grund der modernen Exegese
einige Hinweise zu geben für ein richtiges
Verständnis der biblischen Darstellung. 1)

I. Die Erzählung von Paradies und Sündenfall

Die ersten drei Kapitel der Bibel (Gn 1-3) fügen
zwei Schilderungen des Anfangs hintereinander.
Die ältere Darstellung aus der sog. jahwistischen
Überlieferung blieb uns in Gn 2, 4b bis 3, 24
erhalten, während das eigentliche Schöpfungsgedicht

in Gn 1, 1 bis 2, 4a in wesentlich jüngerer
Zeit (in oder kurz nach dem Exil, gegen 500 vor
Christus) die endgültige Form erhielt und der
sog. Priesterschrift zugeordnet wird. Die Schöpfung

wird darin in recht verschiedener Weise
geschildert. Beide Überlieferungen treffen sich
indessen in der grundlegenden Aussage, daß Gott
die Welt gut gemacht hat. Darauf zielt die
Schilderung des harmonischen Lebens in Gn 2; das
betont noch eindrücklicher Gn 1 mit dem immer
wiederkehrenden Satz «und Gott sah, daß es gut
war», den sie abschließend noch steigert in 1,31:
«Und Gott sah alles, was er gemacht hatte, und
siehe, es war sehr gut.»
Dennoch konnte dem Menschen bereits in der
Frühzeit nicht verborgen bleiben, daß diese Welt,
in der er lebte, nicht mehr diese volle Harmonie
widerspiegelt. Der Jahwist gab die Erklärung
durch die Erzählung des Sündenfalles (Gn 3).
Eine solche Erzählung fehlt in der Priesterschrift.
Indessen stellt auch sie in Gn 6, 12 fest: «Da sah
Gott die Erde an und siehe, sie war verderbt;
denn alles Fleisch alle Menschen) auf Erden
war in seinem Wandel verderbt.» Überdies
konnte diese jüngere Überlieferung die Erzählung

517


	Akzentverschiebungen : kein neues Evangelium

