
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 55 (1968)

Heft: 12

Artikel: Erziehung zur Verantwortung

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-530094

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-530094
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wissen um Sinn und Hintergrund des Daseins -
die Wisenschaft aber, die Realerfahrung mag
diese Idealität modifizieren, im letzten kann sie

sie nur bestätigen; denn Seelenhintergrund und
Welthintergrund sind eingetaucht in dieselbe

Wirklichkeit *

Erziehung zur Verantwortung

P. Dr. Anselm Bütler, Altdorf

In der Pastoralkonstitution über «die Kirche in
der Welt von heute» kommt das Konzil mehr als

einmal darauf zu sprechen, daß wir heute in einer
neuen Epoche der Menschheitsgeschichte stehen.
Das Neue dieser Epoche sieht das Konzil vor
allem darin, daß sich die Lebensbedingungen des

Menschen in sozialer und kultureller Hinsicht
zutiefst verändert haben (siehe Nrn. i und 54).
Diese neuen Lebensbedingungen stellen den
Menschen ganz neue Aufgaben für die Verwirklichung

des Menschseins. In seinem Werk
«Anthropologische Aspekte der Erwachsenenbildung»
nennt Georg Scherer diese neue Zeit das
anthropologische Zeitalter und bestimmt die neue Situation

des Menschen in diesem Zeitalter folgendermaßen:

«Die Welt ist immer mehr in die

Verantwortung des Menschen gestellt, und der
Mensch ist in seine Einsamkeit und Freiheit
entlassen» (1). Verantwortung in Einsamkeit und
Freiheit im Aufbau des eigenen Lebens und der
Welt. Das ist die neue Situation des Menschen.
Welches sind die Gründe, welche dem heutigen
Menschen eine ganz neue Verantwortung
auferlegen, und in welcher Richtung liegt diese

Verantwortung? Auf diese beiden Fragen soll eine

Antwort versucht werden.

1. Gründe für die besondere Verantwortung heute

Zwei Gründe scheinen in besonderer Weise dem
heutigen Menschen mehr Verantwortung als früher

aufzubürden: die kulturell-soziale Situation,
auf welche das Konzil hinweist und die neue In-
dividuationsstufe, die die Menschheit wenigstens
des Westens heute erreicht hat: die personale
Lebenseinstellung.

* Diese Betrachtung ist vom Studio Bern des Radios
DRS ausgestrahlt worden.

a) die neue kulturell-soziale Situation

In der Schilderung der neuen Situation spricht
das Konzil im Dekret über die Kirche in der
Welt von heute zuerst von der neuen kulturellen
Situation. Hier zeigt sich der entscheidende

Aspekt darin, daß «der Mensch seine Macht
noch nie so weit ausdehnen konnte wie heute»

(Nr. 4). Mit Hilfe der Technik kann der
Mensch das Antlitz der Erde umformen, ja, den

planetarischen Raum bewältigen. Die Biologie,
Psychologie, Soziologie helfen dem Menschen, mit
bestimmten Techniken das gesellschaftliche
Leben zu beeinflussen und sein eigenes demographisches

Wachstum vorausschauend zu planen (Nr.
5). Was das Konzil hier antönt, ist jene Möglichkeit

des Menschen, die wir als Selbstregulation
bezeichnen, als Selbstmanipulation. Der Mensch
hat heute die ungeheure Möglichkeit, planend
und aktiv handelnd sich selber zu ändern. Gewiß
hat schon immer der Mensch, wenigstens in
rudimentärer Form eine Art Selbstmanipulation
betrieben, angefangen von den Betäubungsmitteln
über gezielte Erziehung bis zur Körperkultur.
Aber diese Situation ist heute, auf Grund der
wissenschaftlichen Möglichkeiten, radikal anders als

früher. Und wenn jetzt auch noch vieles
Zukunftstraum oder - Gespenst ist, grundsätzlich ist
die neue Möglichkeit da: der Mensch hat sich als

operabel entdeckt. Diese radikal neue Epoche ist
im Kommen und zwar auf allen Gebieten. Diese

Selbstmanipulation will auf Grund der neuen
Erkenntnisse aller anthropologischen Wissenschaften

in das letzte Gefüge des Menschen eindringen,

um es umzugestalten. Sie will eine neue
Menschheit nüchtern planen, errechnen und dann
nach diesem Planentwurf künstlich herstellen.
Dafür ein paar Hinweise: Die Biologie, Biochemie,

Genetik beschäftigt sich nicht nur mit der
Steuerung der Geburtenhäufigkeit, mit der Eugenik

zur Verhütung negativer Erbauslese. Sie

dringt heute vor bis ins Innerste der Erbmasse,

um die Intelligenzquoten zu steigern und die Su-

perintelligenzen zu züchten, sie gründet Spermabanken

für erwünschtes Erbgut. Die Medizin
versucht, die Moral zu ersetzen durch Drogen,
durch besser funktionierende psycho-medizini-
sche und psycho-pharmakologische Manipulation.

Die Psychologie betreibt Gehirnwäsche,
weiß mit Massenmedien umzugehen, mit elektrischen

Gehirnreizen Glückseligkeit des ganzen
Körpers hervorzurufen, mit psychologischer In-

462



doktrination die sozial wünschenswerten
Verhaltensmuster zu produzieren. Über all dies soll hier
kein Werturteil gefällt werden. Nur die Tatsachen

sollen erwähnt werden, um einzusehen, daß
heute für den Menschen und sein Verhalten eine

ganz neue Situation besteht, schon rein vom
kulturellen Schaffen her. (2)

Die neue soziale Situation sieht das Konzil in
einer tiefgreifenden Wandlung der Gesellschaftsordnung,

in einer immer mehr um sich greifenden

Versozialisierung. Diese Versozialisierung
wird zusammengefaßt unter die Stichworte:
industrielle Gesellschaft, Verstädterung, Universa-
lisierung, wie sie vor allem durch die modernen
Massenmedien, Fernsehen usw. und Reisebewegungen

gefördert wird (Kirche in der Welt von
heute, Nr. 6). Soviel Vorteilhaftes das mit sich

bringt, so darf dabei doch auch die Gefahr nicht
übersehen werden. Diese «Sozialisation führt zu
immer neuen Verbindlichkeiten, ohne daß
dadurch die Person zu größerer Reife kommt und
die persönlichen Beziehungen gefördert werden»

(Nr. 6). Mit dieser Entpersonalisierung des

Gesellschaftslebens fällt ein wichtiger Schutz, der
dem Menschen in seinem Verhalten bisher Hilfe
und Garantie bot, der Mensch taucht unter in
der Anonymität. Daß dies eine besondere Gefahr
bedeutet für das Menschsein, die nur durch eine
besonders stark entwickelte Verantwortung
aufgewogen werden kann, braucht nicht besonders

betont zu werden. Früher war der Mensch
geschützt durch das Regulativ des öffentlichen Rufes.

Die Sorge um den guten Ruf schreckten ihn
von manchem verantwortungslosen Handeln ab.

Heute fällt das weitgehend dahin. Das wird noch
dadurch schlimmer, daß auch das Abschreckungsmittel

der direkten schlimmen Folgen des

verantwortungslosen Handelns nicht mehr vorhanden

ist. Heute kann der Mensch maßlos sein,
ohne daran von den Vorgegebenheiten des

Lebens gehindert zu werden. Die geschlechtliche
Ausschweifung ist nicht mehr verfolgt vom
Schreckgespenst des Kindes oder der Krankheit.
Der Mißbrauch der Mächt läuft sich nicht so

rasch tot wie früher, wo ein maßloser König
leicht den Tyrannenmörder fand. Die Faulheit
wird nicht mehr auf dem Fuß durch Hunger zur
Ordnung gerufen. Die Genußsucht wird heute
durch die Medizin mehr gefördert als gehindert.
Das richtige Maß des Lebens kommt also nicht
mehr von außen, der Mensch muß es sich selbst

setzen. Das verlangt eine ganz besondere
verantwortliche Freiheit gegenüber dem Gesollten (3).
- Die andere Gefahr der heutigen Gesellschaft,
der weltanschauliche Pluralismus soll hier nur am
Rand erwähnt werden. Es ist darüber schon

genug geschrieben und gesagt worden.

b) die neue Individuationsstufe
Zu dieser objektiven neuen Situation, wie der
Mensch sie vorfindet, gesellt sich eine neue
subjektive Situation: die Entfaltung des personalen
Bewußtseins. C. G. Jung weist darauf hin, daß
die Persönlichkeit um so mehr unter der Decke
des Kollektivs verschwindet, je weiter wir in der
Geschichte zurückgehen. Statt der Individualität

finden wir nur kollektive Bezogenheit (4).
Umgekehrt stellt man fest, daß mit dem allgemeinen

Verlauf der Kulturgeschichte sich mehr und
mehr die Ablösung des Individuums von der
Bindung an das Kollektiv einstellt. In dieser
Entwicklung stehen wir heute vor einer neuen Stufe
der Bewußtwerdung, wir stehen im personalen
Zeitalter. Dazu sagt das Konzil im Dekret über
die Kirche in der Welt von heute, daß die Zahl
der Männer und Frauen immer größer wird, die
sich bewußt sind, selber die Gestalter und Schöpfer

der Kultur ihrer Gemeinschaft zu sein (Nr.
55). Noch deutlicher drückt sich das Konzil aus
in der Erklärung über die christliche Erziehung:
«Die Menschen werden sich ihrer Personenwürde
und ihrer Aufgaben immer klarer bewußt und
verlangen daher von Tag zu Tag mehr nach einer
aktiveren Teilnahme am sozialen und besonders

am wirtschaftlichen und politischen Leben

(Einl.). Daraus ergibt sich die Pflicht, so sagt
das Konzil, Kinder und Jugendliche so zu
formen, daß ihre körperlichen, sittlichen und geistigen

Anlagen harmonisch entfaltet werden, daß
sie allmählich ein tieferes Verantwortungsbewußtsein

für ihr eigenes Leben und seine Entfaltung
erwerben (über die Erziehung, Nr. 1).

2. Erziehung zur Verantwortung

Die bisherigen Darlegungen dürften zur Genüge
gezeigt haben, daß heute vom Menschen allgemein
und erst recht vom jungen ein viel größeres
Verantwortungsbewußtsein verlangt wird als früher,
um sein Leben echt menschenwürdig zu gestalten.

Das Konzil betont dies in besonderer
Eindringlichkeit. «Es ist für die geistige und sittliche
Reifung der menschlichen Gesellschaft von größter

Bedeutung, daß der Sinn für Verantwortlich-

463



keit reife» (Kirche in der Welt von heute, Nr.
55). «Die Würde des Menschen verlangt, daß er
in bewußter und freier Wahl handelt, das heißt
personal, von innen her (Kirche in der Welt von
heute, Nr. 17), «Die Erziehung der Jugendlichen
ist so zu gestalten, daß Männer und Frauen
geweckt werden, die nicht bloß hohe Bildung,
sondern jene Seelengröße besitzen, die von unserer
Zeit so dringend gefordert werden (Kirche in der
Welt von heute, Nr. 31). Georg Scherer sagt dazu

in seinem schon erwähnten Werk: «Zu den
grundlegenden Aufgaben des Erwachsenseins
gehört es, die Verpflichtung zur Entscheidung
und Stellungnahme anzunehmen und nicht vor
ihr auszuweichen Man darf sagen, es gehöre
zu den besonderen Bedingungen des Menschseins
in unserer Zeit, daß uns (diese) Grundbefindlichkeit

unseres Daseins mit besonderem Nachdruck
zu Bewußtsein gebracht wird. Wir leben ja nicht
mehr in einer Zeit, in der die Ordnungen und
Überlieferungen der größeren und kleineren
Gemeinschaften das Leben des einzelnen mit
tragender Sicherheit umgreifen. Wir leben auch
nicht mehr in einer Zeit, in der die Antwort auf
die großen Fragen des Daseins für die meisten
einfachhin gegeben sind und aus den Grundordnungen

des Lebens fast mit Selbstverständlichkeit
abfolgen. Der einzelne ist heute weithin
freigesetzt und auf sich selbst und seine Entscheidung
zurückverwiesen. So bekommt er zu spüren, daß
er selbstverantwortlich ist und es auf ihn
ankommt» (5).
Welche Möglichkeiten stellen sich uns in unserer
Lehr- und Erziehertätigkeit, um unsere Schüler
vorzubereiten, diese Verantwortung auf sich zu
nehmen? Im ersten Teil haben wir auf drei
Punkte hingewiesen, durch die heute dem
Menschen in besonderer Weise Verantwortung
aufgebürdet wird: die neue kulturelle Situation mit
den enormen Möglichkeiten der Ausnützung der
Welt und damit einer nie dagewesenen
Selbstmanipulation; die neue soziale Situation, durch
die der Mensch in eine ungeheure Sozialisation
eingespannt ist; die neue psychologische Situation,

in der der Mensch sein Leben in personaler
Selbstbewußtheit in die Hand nimmt.

a) Erziehung zur kulturellen Verantwortung
Man spricht schon lange davon, daß der Mensch
die Macht, die die Technik ihm gibt, nicht mehr
meistern könne, die Technik hat den Menschen
in ihren Dienst genommen. Hier ist es vor allem

wichtig, dem jungen Menschen zum Bewußtsein
zu bringen, daß jede Kultur nur den Sinn hat:
ein wahrhaft freies und menschenwürdiges Leben
führen zu können. Diese Erkenntnis setzt wahre
Weisheit voraus, das ist Einsicht in die letzten
Zusammenhänge zwischen Mensch und Natur.
So sagt das Konzil im Dekret über die Kirche in
der Welt von heute: «Unsere Zeit braucht mehr
als die vergangenen Jahrhunderte Weisheit,
damit menschlich werde, was immer an Neuem vom
Menschen entdeckt wird. Es gerät das künftige
Geschick der Welt in Gefahr, wenn nicht weise

Menschen erweckt werden» (Nr. 17).
Wir müssen den jungen Menschen zur richtigen
Einsicht bringen in das Verhältnis zwischen
Mensch und Natur. In zweifacher Hinsicht ist
diese richtige Einsicht gefälscht. Durch den
Naturalismus ist der Mensch degradiert worden zu
einem Bestandteil der Natur, die Natur wurde
verabsolutiert zum Selbstzweck gemacht. Dazu
gesellte sich als Folge der technischen
Fortschritte die Auffassung von der Welt als Material,

das man gestalten kann. Durch beides ist die

Grundbedeutung der Welt verdeckt worden: die
Welt ist für den Menschen da. Diese Einsicht
wird heute langsam wieder lebendig. Man sieht
wieder, daß die Welt im Dienst des Geistes steht,
daß sie innerlich und wesentlich geist- und daher
menschbezogen ist. Die einzige Existenzbedeutung

der Welt ist doch die, dem menschlichen
Geiste das Substrat zu bieten, um sich darin selber

auszugestalten und dadurch zur
Selbstverwirklichung zu gelangen. Man spricht heute nicht
mit Unrecht von der Welt als dem erweiterten
Leib des Menschen. Zu dieser Einsicht hat nicht
wenig die Evolutionslehre beigetragen, die immer
klarer aufzeigt, daß die Entwicklung der Materie

zielgerichtet ist auf den Menschen hin. In der
Vermittlung dieser Einsicht scheint den
naturwissenschaftlichen Fächern eine ganz große
Aufgabe gestellt zu sein. An Stelle einer gewissen

Selbstzweckhaltung des naturwissenschaftlichen
Erkennens muß diese neue Grundorientierung
treten: zeigen, daß letztlich alles Untermenschliche

für den Menschen da ist: daß die physikalische,

chemische, biologische Beschaffenheit der
Natur Grundlage für das echte Menschsein
bedeuten. Von daher ließe sich dann leicht aufzeigen,

welche Forschung wirklich sachgemäß ist:
nur jene, die eben zum Ziele hat, die Naturkräfte
in den Dienst des echten Menschseins zu stellen.
Man müßte also allen Selbstzweck naturwissen-

464



schaftlichen Forschens als letztlich sinnwidrig
aufzeigen. Das würde sicher viel beitragen, daß
der junge Mensch heranwächst zum
verantwortungsvollen Gebrauch der Natur.
Natürlich muß sich dazu ein allgemein erzieherisches

Bemühen gesellen: den jungen Menschen
langsam zur Einsicht bringen, daß nicht alles
realisiert werden darf, was man kann. Man muß
ihm den positiven Sinn einer echten Askese

beibringen, die Einsicht, daß bestimmte Verzichte
letztüch nicht Verlust des Menschseins bedeuten
oder wenigstens dessen Einschränkung, sondern
es heute allgemein zum echten Menschsein
gewisser Verzichte bedarf, die der einzelne selber
leisten muß. Wer nicht im Kleinen gelernt hat,
Leistungsmöglichkeiten auszurichten nach der
Norm des echten Menschseins: freies, menschenwürdiges

Dasein, der wird auch im Großen, in
der Benutzung der Naturkräfte diese Beschränkung

nicht üben können.

b) Erziehung zu sozialer Verantwortung
Es ist auffallend, mit welcher Häufigkeit und In-
tensivität das Konzil von der Verantwortung
spricht, die heute aus der Sozialisation erwachse.
«Allen sei es ein heiliges Gesetz, die soziale
Verflochtenheit unter die Hauptflichten des

heutigen Menschen zu rechnen» (Kirche in der
Welt von heute, Nr. 30). In der Erklärung über
die christliche Erziehung stellt das Konzil als

Grundforderung auf, daß die Erziehung zur reifen

Persönlichkeit notwendig miteinschließe:
«den jungen Menschen so für die Teilnahme am
sozialen Leben zu formen, daß er, versehen mit
dem notwendigen und geeigneten Rüstzeug, sich
in die verschiedenen Bereiche der menschlichen
Gemeinschaft aktiv einzugliedern vermöge, sich
dem Dialog mit den andern öffne und bereitwillig

für das Gemeinwohl eintrete» (Nr. 1). Jeder
soll gemäß seinen eigenen Fähigkeiten und den
Bedürfnissen der Mitmenschen zum Gemeinwohl
beitragen (Kirche in der Welt von heute, Nr. 30).
Wie kann dem Menschen diese Sozialverantwortung

und Sozialfähigkeit beigebracht werden?
Eine zweifache Forderung scheint sich zu ergeben.

Erstens müßten die allgemein bildenden
Fächer diesem Aspekt viel mehr Aufmerksamkeit
widmen. P. Bochenski äußert sich in einem Interview

dazu folgendermaßen: Mir scheint, daß die
Schule in dieser Hinsicht sehr viel leisten könnte,
nämlich den Jungen an Beispielen zeigen, wie ein

großer, ein wirklich guter Mensch aussieht. Das

wäre natürlich einerseits Sache der philosophischen

Bildung, aber dann vor allem der
Geschichte. Ich finde, daß wir im Geschichtsunterricht

viel zu weit gegangen sind, Die Lehre
spricht heute nur von den Massen. Einmal sprach
man zuviel von Persönlichkeiten. Aber um den
Jungen ein Bild echter Größe zu geben, müßte
man doch zu den großen Persönlichkeiten, die
die Geschichte gemacht haben, zurückkehren (6).
Er weist dann hin auf das Ideal des Mittelalters:
den Ritter als Macht im Dienste des Guten, auf
Gestalten des Altertums, wie sie z. B. von Cornelius

Nepos geschildert werden (7). Damit gibt er
einen Hinweis, wie auch die Sprachen in dieser
Richtung wirken können, in ihrem
Literaturunterricht und in der Auswahl ihrer Lektüre.
Zu dieser Betonung der Sozialerziehung in den
allgemein bildenden Fächern müßte dann aber
noch eine systematische soziale Erziehung kommen.

Im gleichen Interview betont das P.
Bochenski sehr stark: man muß dem jungen
Menschen ein tieferes Verständnis des Sozialen
vermitteln, also das Verständnis dafür, daß wir mehr
und mehr im Gefüge des Sozialen leben und dafür

mitverantwortlich sind. Er weist hin auf die
Psychologie, Soziologie usw. (8). Wir müssen

uns wohl im Ernst fragen, ob in dieser Hinsicht
in unserem bisherigen Bildungsplan der
Mittelschulen nicht eine Lücke besteht, die unbedingt
ausgefüllt werden müßte. Natürlich taucht das

Schreckgespenst von noch mehr Stoff und neuen
Fächern auf. Aber müssen wir nicht in aller
Ehrlichkeit das für unsere Schulen zugeben, was
P. Bochenski als Rektor der Universität Fribourg
der Universitätsbildung vorwirft: wir haben keine
Zeit, wir verlieren uns zu sehr in Einzelheiten, die
Gesamtsicht geht verloren (9). In diese Bereicherung

des Unterrichtes durch ein Fach unter dem
Titel Sozialbildung gehörten natürlich all jene
Probleme, die mit der Meisterung des modernen
Lebens zusammenhängen, wie richtiges Benützen
der modernen Massenmedien, Film, Fernsehen

usw. Die sporadischen Hinweise, wie sie in Ex-
horten, Diskussionen usw. gegeben werden, scheinen

einfach nicht mehr zu genügen.

c) Erziehung zur personalen Haltung
Das dritte Merkmal unserer Zeit, das den
Menschen besondere Verantwortung auferlegt, ist das

neue personale Bewußtsein. Wie kann die Erziehung

mithelfen, den jungen Menschen für diese

Verantwortung fähig zu machen?

465



Hier ist vor allem wichtig, ein echt personales
Menschenbild zu vermitteln. Im Mittelpunkt dieses

personalen Menschenbildes steht die These,
daß der Mensch durch sein freies, bewußtes Tun
sich selbst verwirklicht. Kern dieses freien,
bewußten Tuns ist das Gewissen, «der geheimste
Kern und das Heiligtum des Menschen, in dem

er mit Gott allein ist, dessen Stimme in seinem
Innern erklingt» (Kirche in der Welt von heute,
Nr. 16). Gerade heute, wo der Manager und der
Massenmensch mehr und mehr zum Ideal werden,

muß diese Verantwortung vor dem eigenen
Gewissen entscheidend betont werden. - Personales

Menschenbild besagt, daß dieses freie,
bewußte Tun nicht einfach eine Erfüllung von
Vorschriften bedeutet, sondern daß es letztlich immer
um eine Ich-Du-Beziehung geht.
Dieses personale Menschenbild zu vermitteln, ist

vor allem Aufgabe des Religionsunterrichtes, wo
die Erlösungsbotschaft personal dargestellt werden

muß als eine persönliche Begegnung zwischen
Mensch und Gott. Die Heilstatsachen, Gnade,
Himmel, Hölle usw. dürfen nicht mehr sachhaft
gedeutet werden, sondern als personale Situation
des Menschen (10).
Aber auch der ganze Erziehungsstil wird diese

personale Ausrichtung annehmen müssen. Der
neue Stil im innerkirchlichen Verhalten, den das

Konzil promulgiert hat, der Dialog, muß auch
das Verhältnis zwischen Jugendlichen und
Erziehern bestimmen. Erziehung wird heute —

wenigstens von einem bestimmten Alter an - wesentlich

darin bestehen, nicht einfach die Erfüllung
von Vorschriften zu veranlassen, sondern zur
Einsicht in die Sachgerechtheit einer Verpflichtung
zu führen. Nur so wird es möglich werden, den

jungen Menschen nach und nach dazu zu führen,
in den einzelnen Lebenssituationen aus einer
personalen Entscheidung heraus zu handeln.
Dabei muß man sich immer wieder fragen, wie
weit bestimmte Erziehungsmittel, z. B. äußerer
Druck, autoritativer Zwang, solche Entscheidungen

fördern oder hemmen.
Ein besonderes Augenmerk ist auf die Tatsache
zu legen, daß der Mensch, aus Bequemlichkeit,
nur allzu gerne aus dieser Verpflichtung zu

Verantwortung und Entscheidung flieht in das

Massendasein, wo er nicht mehr aus der selbsteigenen

Entscheidung heraus zu leben braucht,
sondern sich an das angleicht, was die andern tun
und wie sie denken, oder aber man resigniert vor
der Vielzahl der angebotenen Antworten und

466

gibt sich einem nihilistischen Skeptizismus hin. In
dieser Situation ist es besonders wichtig, dem
jungen Menschen deutlich zu machen, daß er in
einer unausweichlichen Entscheidungssituation
steht, die bewältigen zu müssen, dem Menschen
von seinem Personsein her zukommt, und daß die
Flucht vor ihr letztlich Verrat am eigenen Sein
bedeutet (11).
Es muß allerdings auf die Gefahr aufmerksam
gemacht werden, daß diese Verantwortung auch
falsch verwirklicht werden kann. Verlockt durch
die Selbstmächtigkeit und Selbstgehörigkeit, die
in jeder Entscheidung liegt, vermag der Mensch
die Entscheidung zum Selbstzweck zu machen.
Es geht dem Menschen nicht mehr um die
seinsgerechte Antwort auf den Anruf der Situation.
Solche gleichsam gehaltlos gewordene Entschiedenheit

liegt überall dort vor, wo dem Menschen
nicht mehr viel daran gelegen ist, mit dem Sein
in Freiheit übereinzustimmen, es ihm vielmehr
genügt, einfach entschieden zu sein. Daher
verlangt die Erziehung zur verantwortlichen
Entscheidung notwendig auch die Erziehung zur
sachlichen Haltung, zur Dialoghaltung mit der
Welt. Der junge Mensch muß herangebildet werden

zum «Hörer des Wortes» (KarlRahner). Erst
ist in dieser offenen Haltung der Verantwortung
erreicht der Mensch sein echtes Menschsein. So
heißt Erziehung zur Verantwortung letztlich: dem
jungen Menschen zum Bewußtsein bringen, daß
er sein ganzes Leben unter dem Anruf des Seins,
Gottes, steht, der uns anruft durch die Welt im
ganzen, den einzelnen Menschen, das einzelne

Ding, und daß er in seiner Einmaligkeit und
Unvertretbarkeit die sachgerechte Antwort geben
muß im richtigen Umgang mit Menschen und
Dingen und damit in der Zuwendung zu Gott
(12).

Anmerkungen

1. Scherer Georg: Anthropologische Aspekte der
Erwachsenenbildung. Verlag H. Fromm, Osnabrück,
1965. S. 107.

2. Rahner Karl: Experiment Mensch. In: Die Frage
nach dem Menschen. Aufriß einer philosophischen
Anthropologie. Alber, Freiburg, 1966, S. 47-49.
Dort auch theologische Stellungnahme zum
Problem der Selbstmanipulation.

3. Rahner Karl: Schriften zur Theologie, Bd. VII.
Benziger, Einsiedeln, 1966. S. 27 f.

4. Jung C. G.: Psychologische Typen. Gesamtausgabe
Bd. 6. Rascher-Verlag, Zürich, 1966. S. 9.

5. a. a. O, S, 141.



6. in: Häsler Alfred A.: Schulnot im Wohlstandsstaat.
Buchclub Ex Libris, Zürich, 1967, S. 31.

7. a. a. O. S. 31 f.

8. a. a. O. S. 26.

9. a. a. O. S. 27.

10. Siehe dazu den Artikel des Verfassers: Anleitungen
des Konzils zur religiösen Erziehung. In: Schweizer
Schule, 53, 1966, Nr. 12, S. 377"38i.

11. Scherer Georg, a. a. O. S. 142 f.

12. Scherer Georg, a. a. O. S. 143 f. und S. 139 f.

Revolution der Erziehung in Tanzania

P. Gerold Rupper, OSB, Peramiho

Vorbemerkung: Das Folgende ist keine kritische
Stellungnahme zur neuen Auffassung der Erziehung

in Tanzania, sondern ein Versuch, einen
Einblick in die Gedanken der Urheber und
Vollzieher der Revolution im Schulwesen in Tanzania
zu geben.

Etwas stimmte nicht

Während des Jahres 1966 kam es verschiedene
Male vor, daß höchste politische Führer bei
Besuchen in Secondary Schools Mittelschulen)
ziemlich pöbelhaft empfangen wurden. Die Schüler

nahmen ihre Reden nicht ernst oder pfiffen
sie sogar aus. Diese Vorkommnisse wurden in
Dar es Salaam analysiert, und das Entstehen
einer großen Kluft zwischen dem Volk und den
«Studierten» festgestellt. Als Gegenmaßnahme
wurde ein Gesetz durch«gesetzt»: alle Studenten
der höheren Schulen müssen einen zweijährigen
«Nationalen Dienst» (eine Art militärischer
Vorunterricht) absolvieren. Gegen dieses Gesetz

veranstalteten die Dar es Salamer höheren Schulen
einen Protestmarsch zum Regierungspalais. Die
Einzelheiten dieses Protestmarsches wurden in
der Nacht organisiert von einem kleinen Komitee,

und die Teilnehmer hatten kaum eine

Ahnung, wie die Sache vorgebracht würde. Man
informierte die Regierung, und es hieß, sie sollen

nur kommen, aber der «Schuß» ging fehl: Wegen
des anmaßenden Tones des «Ultimatums» wurden

alle Teilnehmer suspendiert und erst nach

langen Verhandlungen wieder zum Studium
zugelassen.

Es blitzte im Norden

Wie aus heiterem Himmel platzte im Radio und
in der Presse anfangs Februar 1967 die sogenannte
ARUSHA DECLARATION (Arusha ist ein
Industriezentrum im Norden, westlich vom
Kilimanjaro). Nicht einmal die Delegierten der Partei

hatten eine Ahnung, daß der Präsident vielen
Dingen im Staat eine neue Wendung geben
würde. Die Arusha Declaration ist eine Neufassung

der Ziele der Einheitspartei TANU. Ihr
äußerer Effekt war die plötzlich durchgeführte
Verstaatlichung der Banken und der Großunternehmen,

an denen der Staat noch nicht beteiligt
war. Über Nacht kam eine neue Sprache auf:
«Aussaugen, Röhrlein abschneiden, keine Röhre
sein ...» An allen Ecken und Enden wurden
Papierstreifen angeklebt mit den Worten: «Sei keine
Zecke (Wanze), sei selbständig!» D. h.: Verlaß
dich nicht auf fremdes Geld, ziehe selbständige
Arbeit der Lohnarbeit vor. Die Schulen organisierten

überall Demonstrationen und Märsche,
wobei Plakate mit dicken Bäuchen und langen
Röhren das Bild beherrschten. Natürlich dachten
die Kinder mehr an die Europäeer, die «Kolonisten»,

aber die Arusha Declaration war gegen
die Neo-Kapitalisten, d. h. gegen die Beamten
mit zwei und mehr Geldquellen («Röhren»)
gerichtet.

Die Arusha-Erklärung beginnt mit dem
«Glaubensbekenntnis» (genau so mit Anführungszeichen

im Original) der Einheitspartei TANU. Es

lautet:

— Alle Menschen sind gleich.
— Jede Person hat das Recht auf eine würdevolle

Behandlung.
— Jeder Bürger ist wesentlicher Bestandteil des

Staates und hat das Recht, in gleicher Weise

an der Regierung teilzunehmen, in der
Gemeinde, Provinz- und Landesverwaltung.

— Jeder Bürger hat das Recht auf Meinungsäußerung,

Bewegungsfreiheit, Religionsfreiheit und
Vereinsfreiheit innerhalb des Gesetzes.

— Jedes Individuum hat das Recht, von der
Gemeinschaft Schutz auf Leben und auf gesetzlich

erworbenes Eigentum zu erhalten.
— Jedes Individuum hat das Recht auf einen

gerechten Arbeitslohn.
— Alle Bürger zusammen sind Eigentümer aller

natürlichen Schätze des Landes mit der
Verpflichtung, sie für die Nachkommenschaft zu
bewahren.

467


	Erziehung zur Verantwortung

