
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 55 (1968)

Heft: 12

Artikel: Glauben und Wissen

Autor: Dilger, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-529871

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-529871
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Halbmonatsschrift für Erziehung und Unterricht

Zug, 15. Juni 1968 55. Jahrgang Nr. 12

SchweizerSchule

Unsere Betrachtung

Glauben und Wissen

Rektor Dr. Franz Dilger, Hitzkirch

Du kennst die alte Behauptung des Unglaubens:
Der Mensch glaubt nur solange, als er nicht
weiß. — Solange der Primitive die Kraft der
Elektrizität nicht kannte, hielt er den Blitz für etwas
Göttliches. Solange wir das Geheimnis des Lebendigen

nicht kennen, bedürfen wir eines Gottes,
der das Leben schuf. Im Augenblick, wo wir das

Leben in der Retorte künstlich herstellen, können
wir auf die Hilfsvorstellung von einem göttlichen
Wesen verzichten. In einigen Jahrzehnten sind
wir soweit. Heute schon erklären wir das Seelenleben

des Menschen, wissen um die verborgenen
Antriebe und Energien. Bekannt ist uns die
Genese der meisten, bald aller Krankheiten. Das

sogenannte Böse, mit dem die Theologen so gerne
operieren, entpuppt sich als Rudiment aus der
tierischen Vorzeit. Die Wissenschaft wird es

eliminieren. Denn bald können wir die Gene, die

Erbträger, besser koordinieren, als es der Natur
bis anhin gelungen ist. Wir werden den Menschen

höher züchten, Schwachsinn und Agressi-
vität ausmerzen, beliebige Begabungen künstlich
reproduzieren. Im gleichen Maß wie das gelingt,
wird der Glaube an einen Schöpfer, an
Vorsehung und Prädestination überflüssig werden.
Jetzt schon sind die Gebildeten in einem gewaltigen

Exodus aus den Kirchen und den Konfessionen

begriffen. Wer weiß, braucht nicht mehr zu
glauben!

Gut, sehr gut. Schenken wir einmal dieser
phantastischen Zukunftsperspektive Glauben, denn

vorläufig müssen wir das glauben — kein Mensch
kann es wissen. - Setzen wir den Fall, das Experiment

gelingt, bevor wir uns selbst ausgelöscht
haben im tierischen Kampf um die Weltherrschaft,
wie er aufs schönste im Gange ist; setzen wir den

Fall, wir wissen alles, alle Geheimnisse über die
Materie, das Leben, setzen wir den Fall, wir
könnten nicht nur das Leben allgemein, sondern
das menschliche Leben künstlich herstellen - was
wäre dann bewiesen? Dann wäre eindeutig
bewiesen, daß nur der Geist das Leben schaffen
kann, daß also ein Geist vor uns, ein Übergeist
das Ganze in Bewegung gebracht hat. — Nein, wir
Gläubigen haben gar keine Angst vor der
Wissenschaft. Im Gegenteil, sie arbeitet uns zu langsam.

Bis anhin mußten wir auf schwer- oder
überhaupt nicht kontrollierbare Ereignisse als auf
Gottes Wunder hinweisen - im Maße unser Wissen,

die Wissenschaft, wächst, wächst auch das

Wunder der Schöpfung, der Freiheit und der
Gnade. Alles Wissen heißt, um Gottes Größe und
Geheimnis wissen. Denn je mehr klar wird, um
so mehr wird unklar, wie das Unendlich-Große -
Kluge — Weise aus dem Nichts, aus dem
Sinnlosen, aus der Materie hätte entstehen können.
Es ist erstaunlich, ja grotesk, wie große Forscher,
große Wissende bei ihrer Arbeit auf das Wunder
stoßen und dann ängstlich erklären, sie hätten
beileibe keinen Gottesbeweis aufstellen wollen. So

stieß C. G. Jung, unser berühmter Schweizer

Psychologe, bei der Entdeckung der Archetypen
im unbewußten Seelengrunde auf das Vorhandensein

eines Archetyps, der Gott darstellt. Er
verwahrte sich hoch und heilig gegen die
Meinung, daß dem seelischen Abbild dieses Gottes in
der Realität, also in der Objektwelt etwas
entsprechen müsse. Jung behauptet nur: In der Seele
des Menschen finde ich das Abbild Gottes. Über
einen wirklichen Gott sage das gar nichts aus.
Bekanntlich hat der große Seelenforscher noch
andere Archetypen ausgegraben, z. B. die Anima,
das Abbild des Weiblichen. Da man nach seiner

Meinung vom seelischen Abbild keineswegs auf
die Realität in der gegenständlichen Welt schließen

darf, so ist absolut nicht bewiesen, daß das

Weibliche in Wirklichkeit existiert. - Interessant!
Nein, der Glaube, mag er sich noch so sehr in
mythischen Vorstellungen bewegen, ist das ideelle

461



Wissen um Sinn und Hintergrund des Daseins -
die Wisenschaft aber, die Realerfahrung mag
diese Idealität modifizieren, im letzten kann sie

sie nur bestätigen; denn Seelenhintergrund und
Welthintergrund sind eingetaucht in dieselbe

Wirklichkeit *

Erziehung zur Verantwortung

P. Dr. Anselm Bütler, Altdorf

In der Pastoralkonstitution über «die Kirche in
der Welt von heute» kommt das Konzil mehr als

einmal darauf zu sprechen, daß wir heute in einer
neuen Epoche der Menschheitsgeschichte stehen.
Das Neue dieser Epoche sieht das Konzil vor
allem darin, daß sich die Lebensbedingungen des

Menschen in sozialer und kultureller Hinsicht
zutiefst verändert haben (siehe Nrn. i und 54).
Diese neuen Lebensbedingungen stellen den
Menschen ganz neue Aufgaben für die Verwirklichung

des Menschseins. In seinem Werk
«Anthropologische Aspekte der Erwachsenenbildung»
nennt Georg Scherer diese neue Zeit das
anthropologische Zeitalter und bestimmt die neue Situation

des Menschen in diesem Zeitalter folgendermaßen:

«Die Welt ist immer mehr in die

Verantwortung des Menschen gestellt, und der
Mensch ist in seine Einsamkeit und Freiheit
entlassen» (1). Verantwortung in Einsamkeit und
Freiheit im Aufbau des eigenen Lebens und der
Welt. Das ist die neue Situation des Menschen.
Welches sind die Gründe, welche dem heutigen
Menschen eine ganz neue Verantwortung
auferlegen, und in welcher Richtung liegt diese

Verantwortung? Auf diese beiden Fragen soll eine

Antwort versucht werden.

1. Gründe für die besondere Verantwortung heute

Zwei Gründe scheinen in besonderer Weise dem
heutigen Menschen mehr Verantwortung als früher

aufzubürden: die kulturell-soziale Situation,
auf welche das Konzil hinweist und die neue In-
dividuationsstufe, die die Menschheit wenigstens
des Westens heute erreicht hat: die personale
Lebenseinstellung.

* Diese Betrachtung ist vom Studio Bern des Radios
DRS ausgestrahlt worden.

a) die neue kulturell-soziale Situation

In der Schilderung der neuen Situation spricht
das Konzil im Dekret über die Kirche in der
Welt von heute zuerst von der neuen kulturellen
Situation. Hier zeigt sich der entscheidende

Aspekt darin, daß «der Mensch seine Macht
noch nie so weit ausdehnen konnte wie heute»

(Nr. 4). Mit Hilfe der Technik kann der
Mensch das Antlitz der Erde umformen, ja, den

planetarischen Raum bewältigen. Die Biologie,
Psychologie, Soziologie helfen dem Menschen, mit
bestimmten Techniken das gesellschaftliche
Leben zu beeinflussen und sein eigenes demographisches

Wachstum vorausschauend zu planen (Nr.
5). Was das Konzil hier antönt, ist jene Möglichkeit

des Menschen, die wir als Selbstregulation
bezeichnen, als Selbstmanipulation. Der Mensch
hat heute die ungeheure Möglichkeit, planend
und aktiv handelnd sich selber zu ändern. Gewiß
hat schon immer der Mensch, wenigstens in
rudimentärer Form eine Art Selbstmanipulation
betrieben, angefangen von den Betäubungsmitteln
über gezielte Erziehung bis zur Körperkultur.
Aber diese Situation ist heute, auf Grund der
wissenschaftlichen Möglichkeiten, radikal anders als

früher. Und wenn jetzt auch noch vieles
Zukunftstraum oder - Gespenst ist, grundsätzlich ist
die neue Möglichkeit da: der Mensch hat sich als

operabel entdeckt. Diese radikal neue Epoche ist
im Kommen und zwar auf allen Gebieten. Diese

Selbstmanipulation will auf Grund der neuen
Erkenntnisse aller anthropologischen Wissenschaften

in das letzte Gefüge des Menschen eindringen,

um es umzugestalten. Sie will eine neue
Menschheit nüchtern planen, errechnen und dann
nach diesem Planentwurf künstlich herstellen.
Dafür ein paar Hinweise: Die Biologie, Biochemie,

Genetik beschäftigt sich nicht nur mit der
Steuerung der Geburtenhäufigkeit, mit der Eugenik

zur Verhütung negativer Erbauslese. Sie

dringt heute vor bis ins Innerste der Erbmasse,

um die Intelligenzquoten zu steigern und die Su-

perintelligenzen zu züchten, sie gründet Spermabanken

für erwünschtes Erbgut. Die Medizin
versucht, die Moral zu ersetzen durch Drogen,
durch besser funktionierende psycho-medizini-
sche und psycho-pharmakologische Manipulation.

Die Psychologie betreibt Gehirnwäsche,
weiß mit Massenmedien umzugehen, mit elektrischen

Gehirnreizen Glückseligkeit des ganzen
Körpers hervorzurufen, mit psychologischer In-

462


	Glauben und Wissen

