
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 54 (1967)

Heft: 18

Artikel: Das Menschenbild in der benediktinischen Erziehung

Autor: Tschudi, Raimund

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-534331

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-534331
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


nehmerzahl geringer als üblich. Doch ging es

auch da nicht um Quantität, sondern um Qualität,

und die ließ seitens des Referenten nicht zu
wünschen übrig.
Mit dem KLVS sind wir Mitglied der UMEC
(Union mondiale des enseignants catholiques).
Zwei Vertreterinnen des VKLS erlebten den
eindrucksvollen Kongreß vom 24. - 29. Juli 1967 in
Berlin mit. Redaktor Dr. Niedermann hat in der
«Schweizer Schule» vom 15. August 1967 einen

Tagungsbericht veröffentlicht.
In Sitzungen des Vorstandes und auf schriftlichem

Weg erfolgten Planung und Vorarbeit für
unsere Unternehmungen. Mitglieder des Erweiterten

Vorstandes arbeiteten mit bei der Hilfskasse

und Krankenkasse des KLVS, bei der KEU
(Kommission für Erziehung und Unterricht),
beim SJW, beim Schulwand- und Bibelwandbilderwerk,

in der Organisation zum «Tag des guten

Willens», bei der interkantonalen
Mittelstufenkonferenz (IMK) und der Arbeitsgemeinschaft

für die Unterstufe, in der Arbeitsgemeinschaft

für Schweizer Schulen im Ausland, bei der
Redaktion des Schülerkalenders «Mein Freund».
Fräulein Cecile Stocker ist Mitredaktorin bei der
«Schweizer Schule».
Zu anderen, im Bericht nicht namentlich
aufgeführten Verbänden und Instutionen, wie z. B.
dem Schweizerischen Lehrerinnenverein und
anderen, unterhielten wir sporadische oder
regelmäßige Beziehungen.
Etwas Sorge bereitet uns die Werbung neuer
Mitglieder. Der Umstand, daß gerade die jüngsten
Kolleginnen nicht mehr leicht auf unsere
Einladungen eingehen, läßt uns nach neuen Methoden
der Vereinsführung Ausschau halten. In erster
Linie ist es Sache der Sektionen, ihren Mitgliedern

anregende Veranstaltungen zu bieten und
Kolleginnen persönlich anzusprechen. Ich danke
allen Sektionspräsidentinnen und -Vorständen,
die sich bemüht haben, das Leben unseres Vereins
zu erhalten. Sie taten es mit großem Einsatz

(Ihre Jahresberichte werden gesondert veröffentlicht

werden). Ihnen, vor allem aber meiner
Amtsnachfolgerin und ihren «Assistentinnen»
wünsche ich von Herzen ein gesegnetes Wirken!

Mitgliederbestand 1967: 1890. Es bestehen 11

Sektionen; auch Möglichkeit der Einzelmitgliedschaft.

Rothenburg, den 25. August 1967

Die Präsidentin: Marianne Kürner

Das Menschenbild
in der benediktinischen Erziehung1

Abt Dr. Raimund Tschudi OSB

Der Mensch ist nicht nur ein endliches Wesen
der Natur, nicht nur ein Gebilde der
Erscheinungswelt, sondern was ihn zum ganzen
Menschen macht, geht über die Grenzen des endlichen

Daseins hinaus, im Menschen lebt der Same

der Unsterblichkeit, ein unendliches ewiges
Prinzip. Es handelt sich darum bei Benedikt um
eine Erziehung des Menschen zum Ganzen des

Daseins, um eine harmonische Erziehung zum
Natürlichen und Übernatürlichen. Nicht Erhöhung

der Natur will er, sondern Veredelung
derselben durch die Übernatur, durch das Göttliche,
Ewige. Den also gedachten Menschen will Benedikt

erziehen durch Anpassung der natürlichen
Kräfte in geistiger und körperlicher Arbeit. In
Gebet, Studium, Handarbeit soll sich die
Persönlichkeit entfalten mit dem Bewußtsein, Gottes

Geschöpf, Gottes Diener und Mitarbeiter zu
sein. Benedikts Erziehungsideal ist das Humanitätsideal

in der Vollendung. In diesem Ideal der
Erziehung soll der Mensch das diesseitige und
jenseitige Glück finden.

i. Ehrfurcht vor Gott

Benedikt, ein tiefinnerlicher Mensch, war wie
kein zweiter befähigt, die erzieherische Bedeutung

der Ehrfurcht vor Gott, voran das Gebetsleben,

als Erziehungsmittel einem Menschen
nahezubringen.

Benedikt weiß und glaubt, daß das religiöse
Element den Menschen adelt und bildet. Ehrfurcht
vor Gottes Größe und Majestät, Ehrfurcht vor
Gott und allem, was Gott geschaffen, ordnet den
Menschen auch ein in das richtige Verhältnis
zur Welt, zur Realität. Weil aber das Gebet
Geisteszucht, Stillschweigen und Sammlung, Ringen
um eine innerliche Haltung verlangt, wird es auf
jeden, der sich darum bemüht, einen vergeistigenden

Einfluß ausüben.
Das eigentliche Erziehungsideal Benedikts ist
gleich am Anfang seiner Regel klar und deutlich
ausgesprochen:

1 Aus dem zweiten Teil des Referates «Christliche
Erziehungsgrundsätze nach den Weisungen des heiligen
Benedikt, Vaters Europas», gehalten vor dem Kantonalen
Lehrerverein Schwyz.

619



«Lausche, mein Sohn, den Lehren des Meisters
damit du durch Gehorsam zu dem zurückkehrst,

von dem du durch trägen Ungehorsam
weggelaufen bist.»

Also Rückkehr des Menschen zu Gott durch
Gehorsam, zum Göttlichen hin.

2. Der Ordnungsgedanke

Wenn nach Benedikts idealer Ordnung alleLehr-
und Erziehungsweisheit von Gott stammt und
gleichsam als Abbild der göttlichen Autorität zu
betrachten ist, werden wir in seinem Erziehungswesen

auch den Abglanz göttlicher Harmonie
und Ordnung ohne weiteres erwarten. Jede Kultur

kann nur bestehen durch Organisation und
Ordnung. Ein Erziehungswesen, das diesen Punkt
außer acht ließe, litte wesentlichen Mangel.
Die Regel ist vom Willen zur Ordnung beherrscht,
womit sie sich zu einem der entscheidendsten
abendländischen Anliegen bekennt. Das klösterliche

Leben ist durch Gesetzmäßigkeit und
Ordnung bestimmt: Ordnung in der Feier der Liturgie,

in der Lesung, der Arbeit. Benedikt wußte,
daß nur eine feste Ordnung der grenzenlosen
Verlotterung Einhalt gebieten konnte. Die
Unumgänglichkeit feststehender Verpflichtungen
muß auch unsere Gegenwart wieder auf sich

nehmen, wenn sie ihre Selbstzersetzung überwinden

will. Nur Unreife kann sich über das

Ordnungsprinzip als bloße Pedanterie hinwegsetzen
und die Schludrigkeit als geniales Verhalten
verherrlichen. Freilich auch Bürokratismus ist nicht
Ordnung, sondern mit seinem Schematismus eine

Pseudoordnung. Er kennt nur die niedere und
nicht die höhere Ordnung, die eine religiöse
Bedeutung in sich schließt.
Es ist nicht nebensächlich, ob ein Mensch nach
einem Leben der Ordnung strebt oder ob ihm
dies gleichgültig ist. Der Christ muß eine geordnete

Existenz führen, in welcher die Dinge am
richtigen Ort stehen, wie es dem Schöpfungswillen

Gottes entspricht. Ordnung ist eine religiöse
Kategorie, denn so heißt es in der Schrift: «Gott
ist nicht ein Gott der Unordnung» (i Kor 14,

33). Dem göttlichen Ordnungswillen steht das

Chaos gegenüber, von dem sich heute
dämonischerweise so viele Menschen angezogen fühlen
und damit dem Untergang verfallen. Man kann
in seinem Innern nicht ein vor Gott durchsichtiger

Mensch werden, lebt man in einer äußern
Unordnung. Nur das Sich-Einfügen in die ewige

Ordnung vermittelt dem Christen die seelische
Harmonie.

3. Disziplin — Zucht
In der Schule Benedikts lernten die Jünger früh
das Geisteswort des Mönchsvater Pachomius
kennen: «Bei Gott und den Menschen stehen

Ordnung und Zucht in hohen Ehren.» Zucht
läßt sich von Benedikts Erziehungsweisheit nicht
wegdenken. Der Verzicht auf sie bedeutet Verfall

und nicht Fortschritt. Der Mensch soll Sinn
haben für adelige Zucht, der er sich freiwillig
unterwirft. Rainer Maria Rilke läßt darum in
seinem <Stundenbuch) einen Mönch über seine

Regel treffsicher sagen: «Ich liebe dich, du
sanftestes Gesetz, an dem wir reiften, da wir mit ihm
rangen.»
Auch die Pädagogik der Gegenwart kann nur
gesunden, wenn sie den Mut zur inneren und äußeren

Zucht wieder findet. Mit einer Verteidigung
des Prügelsystems hat dies gar nichts zu tun.
Wohl aber geht einzig aus der Anerkennung einer
zuchtvollen Ordnung und einer geordneten Zucht
eine sich selbst in der Gewalt habende
Lebenshaltung hervor, fähig, die moderne Zerfahrenheit
zu überwinden. Echte Zucht ist dem Göttlichen
Freund und nicht Feind. Der Mensch, der sie

sich selbst auferlegt, ist auf dem Weg zum Leben.

4. Ehrfurcht vor den Dingen

Ordnung und Zucht setzen voraus, daß ein
Mensch das richtige Maß zu Gott und zu den

Dingen hat, die richtige Einstellung und
Haltung, die entsprechende Wertordnung, die
Ehrfurcht.

Ehrfurcht vor den Dingen: Benedikt lehrt das
geordnete Verhältnis zu den Dingen, das der
Mensch immer sucht und selten findet. Man
soll den Dingen weder verfallen sein, die der
Mensch in blinder Gier zu erraffen sucht,
unbeherrscht gebraucht und nachher voll Ekel von
sich schleudert. Noch will Benedikt jede Freude
an den von Gott geschaffenen Dingen
unterdrücken, als ob Losschälung von den Dingen das

höchste Prinzip des Christentums wäre. Vielmehr
ist er willens, auch die Dinge als einen Weg zu
Gott zu betrachten und kennt daher eine Heiligung

der natürlichen Neigungen. Wir besitzen

zum Beispiel herrliche Worte mönchischer Schriftsteller

über das Gut der Freundschaft, über die
Freude an den Werken des Geistes und der Kunst.
Wenn man schon - nach Benedikts Wort — alle

Dinge ohne Ausnahme als <heilige Altargefäße>

620



betrachten soll, mag es auch ein gewöhnlicher
Spaten oder ein Buch sein, mit dem man in Liebe
umgehen soll, um wieviel mehr gilt das für den

Umgang mit dem Menschen, dem Schüler!
Benedikt weiß und kündet die Werttiefe aller Dinge,
weil er sie aus der Hand des Schöpfers entgegennimmt.

5. Ehrfurcht von Mensch zu Mensch

Mit der gleichen Haltung des innern Respektes
haben sich die Mönche einander zu begegnen.
Für alle gilt: «Die Mönche sollen einander in
Ehrerbietung zuvorkommen.»
In gleicher Weise wie Benedikt Ehrfurcht vor
Gott verlangt, betont er die Ehrfurcht vor dem
Mitmenschen: man soll in Ehrfurcht vor Gott
stehen — die Knie beugen — sitzen - sich erheben
beim Gloria Patri, man erweise aber auch
Ehrfurcht dem Gast, dem Kranken, die Jüngeren
sollen die Älteren ehren, die Älteren die Jüngeren

lieben.

«Die Knaben sollen bis zum 15. Altersjahr
(Volljährigkeit!) von allen in Zucht gehalten und
beaufsichtigt werden. Doch geschehe auch dies mit
Maß und mit vernünftiger Überlegung. Wer
über diese Altersgrenze hinaus ohne Erlaubnis
des Abtes jemand schlägt oder Kindern gegenüber

unbeherrscht in Zorn aufbrennt, soll der
Strafe verfallen.»
Benedikts Ehrfurcht vor dem jüngeren Menschen
geht so weit, daß er ausdrücklich fordert, daß
auch die Jüngeren im Familienrat dabei sein
sollen, denn (so sagt er) «deshalb haben wir
bestimmt, daß alle zur Beratung eingerufen werden,

weil der Herr oft einem jüngeren Bruder
offenbart, was besser ist».
Edler Anstand beseele das Familienleben. Der
gesellschaftliche Verkehr muß von Christus her
geformt werden. Keiner darf den andern bei
seinem bloßen Namen nennen, sondern der Ältere
nenne den Jüngern <Bruder> und der Jüngere

den Älteren <ehrwürdiger Vater). «Geht ein
Älterer vorbei, stehe der Jüngere auf, biete den
Platz an. Er nehme sich nicht von selbst heraus,
sich zu setzen, sondern er warte, bis der Ältere
ihn dazu veranlaßt.»
Schon Paul Warnefried (einer der ersten Erklärer

der Regel, f 799) bemerkt dazu: Wie der
Jüngere zum Aufstehen verpflichtet ist, so hat
der Ältere die Pflicht zu sagen: Bitte, nimm Platz!

6. Sammlung, nicht Zerstreuung
«Nur an einer stillen Stelle legt Gott seinen Anker

an» (heißt es in einem alten Kirchenlied).
Benedikt legt in seinem Erziehungssystem großen
Wert auf die «Würde und Wichtigkeit (gravitas)
der Schweigsamkeit», nicht einfach des Schweigens.

Im Kloster herrsche eine wohltuende
Atmosphäre der Stille. Alle geräuschvolle Aufregung

soll dem Frieden Christi Platz machen.
Benedikt kennt die religiöse Heilkraft des Schweigens,

der Stille, in der allein Gottes Stimme zu
vernehmen ist. Frieden und Ausgleich kommt
nicht durch die Berieselung von vielen Reizen.
Ich will damit keineswegs den Wert und sogar
den Bildungswert von Radio und Fernsehen leugnen.

Doch dürfte gerade für diese Bildungsmittel
Benedikts Wort vom Maß — <auch das geschehe
mit Maß und vernünftiger Überlegung) - gelten.

7. Würde und Seele der Arbeit
Die Benediktiner sind deswegen die großen
Kulturträger geworden, weil sie gearbeitet haben!
Der Begriff der Kultur setzt menschliches Bemühen

voraus. Es gibt keine Kultur ohne Arbeit,
deren Frucht und Lohn sie wiederum ist. Hier
setzt die Wirkkraft der Regel Benedikts für die
Kultur ein. Mit seinem Grundsatz, daß der Mönch
arbeiten müsse, ja daß Arbeit ein wesentlicher
Teil des Strebens nach Heiligkeit sei und daß
ohne Arbeit keiner ein vollkommener Mönch sein

könne, ist Benedikt der kulturschaffende Mönchsvater

geworden. Das war damals neu, geradezu

Jubiläumstagung Zur 75-Jahrfeier sind alle Mitglieder des KLVS freundlich einge¬
laden.
Die Einladung geht aber auch an die werten Damen unserer
Mitglieder, da die Abendveranstaltung am Samstag zu einem
entspannenden Familienfest werden soll.
Wir bitten um sofortige Anmeldung bis 20. September 1967 an
Walter Weibel, Sekundarlehrer, 6133 Hergiswil bei Willisau.

Zentralvorstand

621



ein umstürzendes Programm, daß da einer so klar
aussprach: Arbeit ist ein notwendiger und
wesentlicher Teil menschlicher Würde.
Freilich, auch hier ertönt Benedikts Wort vom
Maßhalten, und vielleicht dürfte das im Zeitalter

des Managertums und der vorzeitigen
Kreislaufstörungen auch beachtet werden: wohl
verlangt Benedikt von seinen Schülern Arbeit - harte,

tägliche, unverdrossene, sinnvolle, vom Geist
belebte Arbeit, aber er verlangt auch, daß der
Arbeiter nicht aufgehe im Reich der Arbeit, daß

er immer auch noch in einem Reich über und
neben seiner Arbeit wohne, daß er als Seele wohne

im unsichtbar-sichtbaren Gottesreich, daß er

genug Muße, Freiheit und Ruhe zu jenem Akt
der Sammlung habe, in dem er sich immer neu
auf diesen höchsten Wert seiner Arbeit besinnen
kann.

8. Die Wirkkraft der Familie

Je länger ich in die Geschichte hineinschaue, um
so mehr drängt sich mir der Gedanke auf, daß
das missionarische und kulturelle Wirken der be-
nediktinischen Mönche unter den germanischen
Völkern deshalb so erfolgreich war, weil sie als
Familie vor sie hintraten. Benedikt sucht seine

Schüler durch die Familie zu heiligen. Seine
Absicht ist es, die Heiligung seiner Schüler nicht als

getrennte Einheiten anzustreben, sondern als

Mitglieder einer durch das gemeinschaftliche Leben

eng verbundenen Gesellschaft. Klarheit über sich
selbst und Kraft der Selbstbeherrschung im Denken

wie im Handeln kann der Einzelmensch nur
durch dauerndes Zusammenleben mit andern
erlangen. Eine ganze Summe erzieherischer
Elemente umgeben da den Menschen und wirken
naturgemäß auf ihn ein. Gemeinsam strebt man
leichter nach einem Ideal. Das Beispiel erhebt
und spornt an. Gegenseitige Anregung und
gemeinsame Interessen, aber auch das Moment der
Gegensätze fördern Entwicklung und Ausbildung
des Charakters. Die Familie ist die Schule der
Selbstbeherrschung, Überwindung, Duldsamkeit,
Hingabe und Liebe und nicht zuletzt der schützende

Hort vor vielen Gefahren. Im 72. Kapitel
seiner Regel stellt Benedikt folgende Grundsätze
auf, die man gewöhnlich «goldene Regeln des

Familienlebens» nennt:

«Einander mit Ehrerbietung zuvorkommen.
Die körperlichen und seelischen Schwächen
untereinander mit größter Geduld ertragen.

622

Sich in gegenseitiger Dienstleistung überbieten.
Keiner verfolge, was er für sich selber als nützlich

erachtet. Vielmehr suche er das zu verwirklichen,

was allen dient.
Jeder nehme Rücksicht auf die Bedürfnisse des

andern. Wer weniger braucht, der danke Gott
und sei nicht traurig. Wer aber mehr braucht,
demütige sich wegen seiner Armseligkeit und sei

nicht überheblich wegen der Vergünstigung. So

werden alle in Frieden sein.»

*
Wie aber wenn trotz aller Bemühungen der
Erzieherpersönlichkeit die Erfolge nicht so sind,
wie man sie wünscht? Auch auf dieses Anliegen
gibt Benedikt eine Antwort. Er selber war ja
Erzieher, er selber weiß, daß er es nicht mit
Vollkommenen zu tun hat, sondern mit Menschen,
Schülern, die erst auf dem Wege sind. Benedikt

sagt nämlich beschwörend und tröstlich:

«(Der Abt) denke ständig, daß im schrecklichen
Gericht Gottes beides geprüft wird, seine Lehre
und der Gehorsam der Jünger. Auch wisse der
Abt, daß die Schuld auf den Hirten fällt, wenn
der Hausvater an seinen Schafen zu wenig Nutzen

findet.
Ganz gleich aber gilt auch: Hat der Hirt einer
unruhigen und ungehorsamen Herde alle Sorge
zukommen lassen dann wird er im Gericht
des Herrn ohne Schuld erfunden, und er darf
mit dem Propheten sagen: Ich habe dein Gesetz

in meinem Herzen nicht verborgen, ich habe deine

Wahrheit und dein Heil verkündet. Sie aber
haben mich verachtet und verschmäht. Dann
wird schließlich über die Schafe, die sich um
seine Sorge nicht kümmerten, die Vergeltung
kommen, der allgewaltige Tod.»

Benedikt weiß, daß die schwere Verantwortung
für den Erzieher selber das größte Mittel ist, den
Erzieher zu läutern und zu heiligen. Er sagt:
«Indem er andere durch seine Ermahnungen zur
Besserung führt, wird er von den eigenen Fehlern

befreit.»Der Erzieher wirkt sein eigenes Heil,
wenn er durch Wort und Beispiel ein lebendiges
Zeugnis der väterlichen Autorität Gottes ist.
Und darum: geben wir die Hoffnung nie auf.
Hören wir in all unserm Bemühen in der
Erziehertätigkeit eines der geistesmächtigen Worte,
die Benedikt im 4. Kapitel hinstellt: «Nie
verzweifeln an Gottes Barmherzigkeit.» Nie
verzweifeln, denn wir sind nur die Sämänner,
Gedeihen und Wachstum liegt in Gottes Hand.


	Das Menschenbild in der benediktinischen Erziehung

