
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 54 (1967)

Heft: 14-15

Artikel: Paradies und Sündenfall

Autor: Tramèr, Odilo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-532918

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-532918
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


anregend) vor allem die phasengerechte Verarbeitung

in Frage: die Aufteilung in logisch
aufeinanderfolgende Abschnitte, die Zerlegung in die
Einzellektionen.

Diese kurzen Hinweise werden den Leser vermutlich

in den Ferien erreichen. Dann darf er nicht
nur auf das Schulehalten, sondern auch auf die

Vorbereitung und die Nachbearbeitung verzichten.

Aber gerade in der Mußezeit, so scheint mir,
hat der Lehrer die wichtigste Vorbereitung zu
leisten: die Äufnung neuer Energie für die Arbeit,
die ihn im folgenden Quartal erwartet, und die

Sammlung von Liebesenergie. Denn ist er nicht
imstande, seine Schulkinder zu lieben, dann fehlt
dem Unterricht das, was das Kind innerlich
erwärmt und seinem Geist und der Seele jene Tem-
peratur gibt, in der allein es fähig ist, auch
anspruchsvollen Lehrstoff entgegenzunehmen, zu
verarbeiten und zu seinem Eigentum zu machen.

MG

Paradies und Sündenfall1

Dr. P. Odilo Tramer OSB, Rektor, Einsiedeln

Wenn unter Erwachsenen das Gespräch auf die
Paradieses- und Sündenfall-Geschichte kommt,
werden mehr oder weniger offen diese Erzählungen

dem Bereich der Legenden und Märchen
zugeordnet. Seit vielen Jahrhunderten wird im
abendländischen Denken der Sündenfallbericht
als Geschehen vom Apfel weitergetragen. Daß
dadurch der biblische Text keineswegs an
Glaubwürdigkeit gewonnen hat, ist ohne weiteres zu
verstehen; denn wie kann eine Kleinigkeit, eine

Lappalie, wie das Essen eines Apfels die Ursache
des unermeßlichen Leides der Weltgeschichte
gewesen sein? Je hartnäckiger man aber an der
Wirklichkeit des Apfels festhält, umso bedrückender

wird die Frage nach der Gerechtigkeit Gottes.

Übrigens schreibt der biblische Verfasser nur
von einer verbotenen Frucht, ohne diese näher zu
kennzeichnen. Kann es gerecht sein, für ein so

geringes Vergehen eine so übergroße Strafe zu
verhängen, sodaß seither die Weltgeschichte wahrhaftig

mit Blut und Tränen geschrieben ist?

1 Fortsetzung der Artikelreihe über das Menschenbild
der Bibel im Lichte der modernen Naturwissenschaften.

Die wörtliche Auslegung der Sündenfallgeschich-
te bringt wirklich die Gefahr mit sich, daß die
Aufmerksamkeit auf Nebensächliches gerichtet
und der Hauptakzent verlagert wird. Das
Gleichgewicht zwischen Übertretung und Strafe ist
dann hoffnungslos zerstört und läßt sich auf
befriedigende Weise nicht wiederherstellen durch
Schilderungen des schwarzen Undankes des
Menschen oder durch Beweisführungen über den klaren

Verstand und den starken Willen des ersten
Menschen.
Tatsächlich haben wir hier die Kernfrage vor uns,
auf deren Beantwortung der biblische Bericht
über die Erschaffung des Menschen eigentlich
hinausläuft: Wie ist das Böse in die Schöpfung
Gottes hereingekommen? Ist Gott die Ursache
des Übels? Gibt es neben Gott oder sogar über
Gott eine dämonische böse Macht, die das herrliche

Schöpfungswerk Gottes untergräbt und zu
vernichten droht? Diese aufwühlenden und
erregenden Fragen stellen eine Belastung, eine
Beeinträchtigung des Glaubens an den allmächtigen
und guten Gott dar. Wie die Paradieseserzählung
gehört auch der Sündenfallbericht ausschließlich
dem jahwistischen Überlieferungsgut an: Es lassen

sich folgende Einzelabschnitte unterscheiden:

I. Das Paradies — Ort der Entscheidung
II. Das Gespräch Schlange - Eva

III. Das Essen von der verbotenen Frucht
IV. Das Verhör und der Urteilsspruch
V. Die Verstoßung aus dem Paradies - die Strafe

I. Das Paradies oder der Wundergarten

«Dann pflanzte Gott der Herr einen Garten in
Eden gegen Osten und setzte den Menschen darein,

den er gebildet hatte. Und Gott der Herr ließ
allerlei Bäume aus der Erde wachsen, lieblich
anzusehen und gut zu essen, und den Baum des

Lebens und den Baum der Erkenntnis des Guten
und Bösen mitten im Garten Und Gott der
Herr nahm den Menschen und setzte ihn in den
Garten Eden, daß er ihn bebaue und bewahre.»
Das Wort «Eden» wird also hier als ein
geographischer Eigenname gebraucht. Daraus folgt
nicht, daß ein bestimmter Ort oder eine bestimmte

Gegend tatsächlich so hieß und vom Verfasser
so gemeint war. Hebräische Ohren — und für diese

war der Bericht ursprünglich bestimmt - werden

notwendigerweise an den gleichnamigen
Gattungsnamen erinnert, welcher Lust, Wonne

492



bedeutet. Es sieht so aus, als ob Eden ein Eigenname

volkstümlicher Prägung wäre, da der Name

mehrmals bei den Propheten vorkommt.
Das Wort «Garten» setzt einen umzäunten
abgeschlossenen Raum von mehr oder weniger künstlicher

Anlage voraus. In der Nachfolge der
griechischen Übersetzer versteht die lateinische
Übersetzung mit ihrem «paradisus voluptatis» das

Wort Eden als einen Gattungsnamen persischer
Herkunft. Wir haben hier also mit einer
parkähnlichen Anlage zu tun, die dem Hofe des Königs

reserviert ist. Im übertragenen Sinne handelt

es sich also um einen göttlichen Garten, in
den der Mensch nicht kraft seines Geburtsrechtes
versetzt wird. Jahwe-Elohim hat ja diesen Garten

gepflanzt, um dem Menschen eine Freude zu
bereiten. Er selbst wohnt darin und will nun, daß
der Mensch auch daran teilhabe. Betreffs der beiden

Bäume haben wir bei der Übersetzung eine
kleine Umstellung vorgenommen, — und zwar im
Anschluß an Renckens — um den Schwierigkeiten
mit dem 3. Kap. auszuweichen, wo es heißt,
der Baum der Erkenntnis von Gut und Bös sei

inmitten des Gartens gestanden. Wenn man
«mitten im Garten» an den Schluß nimmt, so

kommen beide Bäume in die Mitte des Gartens
zu stehen. Grammatikalisch läßt sich diese

Umstellung wohl rechtfertigen.
Gott setzt nun den Menschen in den Garten, den
er für ihn macht, ihn zu bebauen und zu bewahren

(oder zu bewachen). Diese Aufgabe gehört
mit zum Geschenk des Gartens. Der Garten ist
dem Menschen anvertraut mit dem, wessen er
von den Menschen bedarf. Die Welt, in die Gott
den Menschen setzt, ruft nach Arbeit. Sie gehört
einfach zum Leben. Der Fluch in Kap. 3 ist nicht
der Fluch über die Arbeit als solche. Das Bebauen
und Bewahren des Ackers ist für den Menschen,
dem diese Geschichte erzählt wird, die alle
andern tragende und bedingende Arbeit. Daran hat
sich auch in der technisierten Welt nichts geändert.

Der Acker ist zwar tausend und tausendfältig

geworden; aber jede Arbeit eines Menschen
müßte sich auch heute von diesen beiden Grundformen

der Arbeit verstehen und von ihnen ihren
Sinn geben lassen.
In der Arbeit aber ist der Sinn des dem Menschen
geschenkten Lebens nicht erschöpft. Gott
vertraut dem Menschen für sein Leben und dessen

Erfüllung mehr und Größeres an als die Arbeit
am Acker der Welt. Dieses Größere kommt auf
eine sehr merkwürdige Weise in das Leben des

Menschen hinein: durch ein Verbot. Die Arbeit
und ihren Sinn kann der Mensch verstehen und
übersehen! Der Acker ruft nach Arbeit, und der
Mensch muß sein Leben unterhalten. Das Verbot
kann er nicht verstehen und seine Auswirkungen
kann er nicht übersehen. Und gerade dies traut
ihm Gott in dem Verbot zu. Es kommt damit eine

Spannung in sein Leben hinein, die ihn über den
Horizont des Alltäglichen, dessen, was er
handelnd und denkend aus eigenen Kräften bewältigen

kann, zu dem hinblicken läßt, der ihm das
Verbot zutraut. Das Verbot hat nicht den Sinn
des Beschränkens in dem Sinn, daß es dem
Menschen etwas wegnähme oder abschnitte. Er hat
reichlich zu essen, von allen Bäumen des Gartens.
Es setzt zwar eine Grenze, aber in dieser Grenze
traut Gott dem Menschen etwas zu, was ihn mit
dem Ewigen verbindet, den Gehorsam. Im Gebot
nimmt Gott den Menschen als seinen Partner
ernst. Jedes Gebot kommt aus der Liebe. Eine
Mutter verbietet ihrem Kinde etwas, weil sie es

vor einer Gefahr behüten will, die das Kind in
seinem kleinen Horizont noch nicht erkennen
kann. Im Gebot spricht die Liebe des Gebietenden.

Gott schenkt dem Menschen im Gebot die
Möglichkeit, sich in seinem Alltag an ihn zu
erinnern und sich an ihn zu halten, auch und
gerade da, wo er den Sinn des Gebotes nicht einsehen

kann.
Was der biblische Verfasser über die Lage des

Gartens sagt, hat zu vielen Spekulationen Anlaß
gegeben. Wir wollen hier nur kurz zusammenfassend

feststellen: Die beste Art, einen Eindruck
von der besonderen Fruchtbarkeit zu geben,
besteht darin, daß der Garten in das unerreichbare
und geheimnisvolle Gebiet verlegt wird, wo die
Weltflüsse ihren gemeinsamen Ursprung haben.
In der Taufwasserweihe spricht der Priester:
«Gott, der dich entspringen ließ aus der Quelle
im Paradies und dir gebot, in vier Strömen die

ganze Erde zu tränken ...» Während nun die
Alten glaubten, diese Symbolik stütze sich auf eine

objektive geographische Lage, wissen wir, daß sie

sich auf diesen Bericht stützt. Da haben die Flüsse

mehr eine qualitative als eine geographische
Funktion: Sie liefern nämlich ein Werturteil über
den Garten. Sie werden in demselben Geiste
gebraucht wie in Jesus Sirach: «Das Gesetz des

Herrn ist voll von Weisheit wie der Pison von
Wasser und wie der Tigris in den Tagen der
Erstlingsfrüchte, von Einsicht fließt es über wie
der Euphrat und wie der Jordan in den Tagen

493



der Ernte», d. h. mit andern Worten zur Zeit der
Schneeschmelze. Diese Angaben aus dem Buch
Jesus Sirach können uns helfen, genauer zu
bestimmen, wie der hebräische Verfasser mit
geographischen Angaben umgeht, d. h. er gebraucht
sie zur Illustration des Wertes des Gesetzes und
seiner Vorzüge.
Gehört nun der Wundergarten zum Lehrmittel
oder zum Lehrgegenstand? Mit andern Worten:
Hat es den Wundergarten gegeben?
Um diese Frage zu lösen, müssen wir etwas weiter

ausgreifen und die Vorstellungswelt der
Orientalen näher ins Auge fassen. Die Propheten
Israels liebten es, die Segnungen des messiani-
schen Zeitalters mit paradiesischen Zuständen zu
vergleichen. Das Fruchtbarkeitsthema kommt
sehr oft vor, wie z. B. bei Isaias 51, 3: «Wenn ich
euch gereinigt habe von allen euren Makeln, wird
man ausrufen: Dies wüste Land ist in einen Garten

Eden verwandelt worden!» Noch charakteristischer

ist das Thema des Friedens: «Dann wohnt
der Wolf beim Lamme, der Leopard lagert bei
der Ziege; zusammen grasen Kalb und Löwe,
ein Kind wird sie weiden. Kuh und Bärin wohnen

zusammen, ihre Jungen lagern beisammen,
und der Löwe frißt Heu wie das Rind; der Säugling

spielt vor der Höhle der Natter, das Kind
streckt seine Hand in das Nest der Schlange.
Dann begeht niemand mehr eine Sünde oder Böses

auf meinem ganzen heiligen Berg; denn das

Land ist erfüllt von der Erkenntnis Jahwes wie
der Boden des Meeres bedeckt ist von Wasser.»
Daß wir es hier mit bloßer Darstellungsweise zu
tun haben, dürfte jedermann klar sein; die
Propheten wollen hier gar nichts von der biologischen
Beschaffenheit der Pflanzen- und Tierwelt der
Zukunft aussagen, ihre Mitteilungen bewegen
sich durchaus nicht auf dieser Ebene. Es ist ihnen
um die geistige, religiöse Erneuerung zu tun. Um
darüber in einer Sprache zu sprechen, die
verständlich ist und Eindruck macht, gebrauchen
sie diese Darstellungsmittel, die mehr suggestiv
als genau sein wollen. Sie bedienen sich dabei
offensichtlich eines volkstümlichen, mehr oder
weniger konventionellen Themas, da es immer wieder

und in einer sozusagen herkömmlichen Form
in die Feder fließt. S. auch Ezechiel 28, 12.

Früher betrachtete man diese Texte als Anspielungen

auf die Genesis: Was einmal stoffliche
Realität im Paradieses-Zustand gewesen war,
wird bei den Propheten zum Symbol vorwiegend
geistiger Realitäten. Der Paradiesesbericht ge¬

braucht materielle Bestandteile, die ganz in die
Vorstellungswelt des Alten Orients passen, soweit
wir sie aus biblischen wie nichtbiblischen Unterlagen

kennen. Wir haben es also bei den Propheten
nicht mit Erinnerungen an die Genesis zu tun,
sondern vielmehr mit einer Parallelerscheinung:
Aus den Propheten ersehen wir, welche Vorstellungen

unter dem Volke lebten. Genesis 2

entspricht, wie sich klar beweisen läßt, denselben
volkstümlichen Empfindungen wie jene prophetischen

Texte. Deshalb werden wir hinter dem
Wundergarten nicht viel mehr als eine
Darstellungsweise suchen dürfen, mit welcher der biblische

Verfasser etwas anderes sagen will als der
Buchstabe verlautet.
Der biblische Verfasser will mit dem Wundergarten,

der Verpflanzung des Menschen in denselben
und der Verstoßung aus demselben ein Werturteil

abgeben. Er will die Umwälzung, welche die
Sünde hervorruft, die Umkehrung des Verhältnisses

zwischen Gott und Mensch kennzeichnen. Der
biblische Schriftsteller will in Genesis 2 anhand
der Paradiesesschilderung keine plastische
Darstellung von der zukünftigen himmlischen Seligkeit

geben, sondern von der gnadenhaften
Auszeichnung des ersten Menschen. Auch diese
besteht wesentlich in einem begnadeten Sein-mit-
Gott. Der Schöpfer setzt den Menschen in einen
Bereich, der über die Proportionen seiner Natur
hinausgeht. Mit andern Worten: Der erste
Mensch durfte an einem Leben höherer
Ordnung teilnehmen; er befand sich im Strahlungsbereich

der Gegenwart Gottes, sagt Danielou.
Es wird somit klar, daß die stoffliche Welt nie
anders war als heute; die biologischen, physikalischen

und chemischen Gesetze galten ja schon
seit Jahrmillionen. Es liegt nicht in der Absicht
des biblischen Verfassers, uns nähere Aufschlüsse
über den stofflichen Bau der Welt zu geben. Weil
der Mensch in dem Maße, in dem er zu Gott
anders steht, die Dinge mit andern Augen zu sehen

beginnt, stellt der semitische Schriftsteller die
Dinge selbst anders dar, um so von einer religiösen

Situation eine plastische Darstellung zu
geben. War die Welt vor dem Sündenfall wirklich
anders? Der Bibelsachverständige kann nicht ja
und nicht nein sagen; der Naturwissenschafter
hat Anhaltspunkte um zu sagen: Durchaus nicht!
Man wird deshalb der Ansicht sein dürfen, daß
die biblischen Texte nicht zur Annahme zwingen,
die Welt sei einmal anders gewesen.
Um die biblische Paradieserzählung recht zu ver-

494



stehen, ist nach ihrem literarischen Ursprung und
ihrer religiösen Zielsetzung zu fragen. Der jahwi-
stische Verfasser hatte keinen Reporterbericht
zur Verfügung, um diesen Teil niederzuschreiben.

Hat er sich auf literarische Quellen stützen
können oder etwa auf mündliche Uberlieferungen?

Wenn man bedenkt, daß das Volk Israel
zunächst nur Berichte über seine Vergangenheit
etwa seit dem Patriarchen Abraham besaß und
Jahwe als seinen Befreiergott verehrte, und daß

erst von einer relativ späten Warte aus über diese

Zeit zurück in die Vergangenheit die religiösen
Linien verfolgt wurden, dann wird die Situation
der Ursprungs- und auch die Darstellungsweise
des biblischen Schöpfungsberichtes verständlich.
Welches religiöse Ziel verfolgte der Verfasser, als

er seine Paradieseserzählung niederschrieb? Der
Paradiesesbericht stellt das theologisch kühne
Unterfangen dar, jenen Zustand in den Griff zu
bekommen und für spätere Menschen anschaulich
zu schildern, den die Menschen und die ganze
Welt vor der Sünde gehabt haben mochten.
Zwei Fragen beschäftigen die Frommen Israels:

1) Warum ist Abraham auserwählt worden, was
ist den Menschen passiert, daß sie nicht in der
Huld Gottes stehen? und

2) Ist die Welt anfangs nicht gut geschaffen
worden? Wie ist das Unheil in die Welt gekommen?

Diese Frage nach den Ursachen ist geleitet und
erhellt worden vom Geiste Gottes, der die
Menschen immer tiefer einführte in die religiöse
Ursprungssituation und in die Urkatastrophe am
Morgen der Menschheit. Die Denkunruhe des

menschlichen Geistes ist somit der Ausgangspunkt

gewesen, den Gott benützt hat, um die
Menschen langsam für die geschichtliche
Tatsache aufzuschließen, daß die Welt von Anbeginn

nicht so war, wie sie sich dem grübelnden
Menschengeist der späteren Jahrtausende darbot.
Gottes Offenbarung beschränkte sich darauf, den

ursprünglichen Zustand als die Fülle des

geistigreligiösen Glückes zu offenbaren. Diese geoffenbarte

Wahrheit erfuhr aber eine Fleischwerdung,
d. h. eine Darstellung in menschlichen Worten
und Bildern. Weil dem biblischen Schriftsteller
abstrakte philosophische und theologische Begriffe

fehlten und weil vor allem sein Bericht nicht
eine wissenschaftliche Darstellung, sondern
Heilsverkündigung sein will, versuchte er in Bildern,
die dem Leben und den Erfahrungen seiner
Zuhörer vertraut waren, das geistig-religiöse Glück

des Anfangszustandes zu schildern. Die Darstellung

des Paradieses ist offensichtlich
mitbestimmt von der Psychologie und den Erlebnissen
eines mit der Wüste, mit Hitze und Durst
vertrauten Beduinen. Weil für den Beduinen und
Wüstenwanderer die Oase oder ein von reichlichem

Wasser durchflossener Garten der Inbegriff

des Glücks und der Ruhe, der Geborgenheit
und der Sorglosigkeit ist, stellt der Verfasser die
geistig-religiöse Seligkeit der ersten Menschen im
Bilde einer fruchtbaren Oase dar. Mit Bildern
und Erlebnissen, die einer viel späteren
Menschheitsepoche entstammen, wird der Zustand des

geistig-religiösen Anfangsglückes geschildert. Das
Paradies wird offensichtlich als Kontrastbild der
tatsächlichen Welt beschrieben, in dem alles
Negative und Unzulängliche, alles Quälende und
Störende weggedacht und wegretuschiert worden

ist. Es handelt sich also um eine überbelichtete

und idealisierte Rekonstruktion eines Zu-
standes, den man selbst nicht erlebt hat und von
dem man überhaupt keine Vorstellung gewinnen
kann.
Wahrscheinlich wird es für sündige Menschen
nie möglich sein, eine sündelose Welt sich
vorzustellen und mit Worten darzustellen. Von der
Situation der Krankheit, der Not, des Unglückes,
der Feindschaft und des Todes wird zurückgefragt

und durch Gottes Offenbarung die Antwort
gegeben, die besagt, daß es einst ein goldenes
Zeitalter, einen unvorstellbaren Glückszustand
gab, da die Menschen noch nicht gesündigt hatten.

Damit war dem quälenden Fragen der Frommen

eine theologisch beruhigende Antwort
gegeben: Die Welt ist nicht in dem jammervollen
Zustand, in dem sie sich dem nachparadiesischen
Menschen darbietet, aus der Hand des Schöpfergottes

hervorgegangen. Die Welt war einst herrlich

und voll des Glückes. Nicht Gott, sondern
der Mensch hat sie in jenen heillosen Zustand
versetzt, in dem sie sich jetzt befindet.
Der biblische Bericht ist daher gründlich
mißverstanden, wollte man im Paradies ein Schlaraffenland

erblicken. Die materiellen Vorstellungen
und Bilder dürfen die theologische Aussage nicht
verdecken und gefährden.
Wir sollen nie vergessen, daß es sich bei der
Darstellung des paradiesischen Zustandes
niemals um einen Ohren- oder Augenzeugenbericht
handeln kann — liegen doch über eine halbe Million

Jahre zwischen der Wirklichkeit und der
Beschreibung des Paradieses - sondern wir haben

495



es hier mit einer Veranschaulichung eines nur
erahnten, aber letztlich nicht mehr vorstellbaren
Anfangszustandes zu tun. Renckens sagt dazu:
«Die biblischen Angaben über den Zustand,
welcher der Sünde vorausging, ermöglichen keine
historische, sondern eine ideelle Rekonstruktion
dieses Zustandes, weil sie auf ein Werturteil über
die heutige Wirklichkeit gerichtet sind.»
Ein Vergleichstext aus dem orientalischen Raum
findet sich im babylonischen Gedicht Enuma
Elisch. Die 6. Tafel schildert, wie es zur Schaffung
der Menschen kam. Die Menschen werden
erschaffen durch Formung aus dem Blut des zu
diesem Zwecke getöteten Gottes Kingsu, nach
einer Variante aus dem mit Tonerde vermischten

Blut und Fleisch des Gottes. Im Motiv der

Formung des Menschen aus einer vorliegenden
Materie liegt die Gemeinsamkeit zwischen dem
biblischen Text und Enuma Elisch. Aber uns
kommt es jetzt auf den mythologischen Kontext
des Motivs an. Unter die Götter ist Schuld geraten.

Apsu und Mommu sind erschlagen worden,
und dadurch ist der Tod ins Sein getreten. Kingsu,
der Anführer der göttlichen Rebellen, wird
gefesselt. Die Götterversammlung verurteilt ihn, dazu

zu dienen, das Böse aus dem Bereich der Götter

herauszuleiten. Zu diesem Behufe wird er
getötet, und aus seinem Blute wird die Menschheit
geschaffen. So wird in der sterblichen und allem
Bösen ausgelieferten Existenz des Menschen die
im göttlichen Raum entstandene Schuld
eingefangen und verewigt. Zugleich werden die Götter
dadurch von ihr befreit. Das ist der Dienst, den
die Menschen den Göttern erwiesen haben. Die
Menschen dienen den Göttern durch den Kult.
Aber vorgängig dazu dienen sie ihnen schon
durch ihr Sein - da sie im Grunde nichts sind als

die Abspaltung des Bösen aus dem göttlichen
Bereich, der dadurch wieder rein heilig wird. Die
Konsequenzen dieser mythologischen Aussage
für eine Theologie des Bösen sind klar. Das Böse

steckt schon im Sein des Menschen selbst. Es ist
ihm aus dem göttlichen Bereich selbst zugekommen.

Im Einfangen des Bösen in seiner Existenz

liegt gerade der Seinssinn des Menschen.
Setzt man derartige an das Motiv der Formung
des Menschen gekoppelte Aussagezusammenhänge

als im Orient kursierend voraus, dann erscheint
es bedeutsam, daß der Jahwist den Menschen
nicht aus schuldinfiziertem Götterblut, sondern
einfach aus der Krume des Ackerbodens geformt
werden läßt. Die Formung aus Erde wird zu ei¬

ner Art Gegenthese - Entmythologisierung -
der Erschaffung des Menschen. Beim Jahwisten
kommt das Böse auf eine andere Art in die
Schöpfung hinein als im Mythos. Es kommt erst,
nachdem der Mensch schon geschaffen ist. Es

steckt nicht schon in seinem Sein, sondern es

entspringt seiner Freiheit. Das Böse entstammt
menschlicher Sünde.
Wenden wir uns zum zweiten Vergleich, den wir
vornehmen wollen, zur Lebenspflanze. Beim
Jahwisten erscheint sie als der Baum des Lebens, der
neben dem Baum der Erkenntnis von Gut und
Böse im Gottesgarten steht. Nach ihrer Sünde
werden die Menschen, damit sie nicht vom Baum
des Lebens essen und dadurch ewiges Leben
gewinnen, von Jahwe aus dem Garten ausgeschlossen.

Wir haben also nicht einfach das Motiv der
Lebenspflanze, sondern das komplexere der
Unzugänglichkeit der Lebenspflanze. Es sagt in einer
Bildchiffre aus, daß der Mensch sterben muß.
Das Gilgamesch-Epos - das Nibelungenlied des

Alten Orients — gibt auf die Frage «Warum
gelingt es dem Menschen nicht, Unsterblichkeit
zu erlangen» Antwort. Es gelingt ihm auf seinen
Irrfahrten auf den Grund des Ozeans zu tauchen
und dort das Lebenskraut zu pflücken. Anstatt es

sofort zu essen, beschließt er, es in seine Stadt zu
bringen, damit mit ihm zusammen sein ganzes
Volk wieder jung werde. Auf dem Heimweg hat
er breite Wüsten zu durchqueren, und wie er
ausgedörrt und verstaubt an einen Brunnen
gelangt, der zum Bade einlädt, springt er in das
kühle Wasser, um darin zu baden. Da riecht die
Schlange den Duft des Lebenskrautes, kommt
herbei, frißt das Kraut und entfernt sich wieder.
Gilgamesch sieht, wie die entfliehende Schlange
sich häutet. Das Lebenskraut hat schon gewirkt
und sie wieder jung gemacht. Gilgamesch aber
ist um das Kraut betrogen.
Auch in der Bibel ist die Lebenspflanze dem
Menschen verwehrt, übrigens ebenfalls unter
Beteiligung der Schlange. Aber wieder erkennen wir
die Antithese zum Mythos. Im Gilgamesch-Epos
ist der Verlust des Lebenskrautes Zufall und
Schicksal, vielleicht noch völlig irrationaler Wille
der Götter. Beim Jahwisten ist das Geschehen

von einem Freiheitsakt des Menschen her
bestimmt. Wegen der Sünde wird der Zugang zum
Baume des Lebens verwehrt. Die Schlange kann
nur als Versucher auftreten, nicht mehr als Dieb
des Lebens. Die Beraubung des Menschen
geschieht durch den Menschen selbst.

496



Die beiden Vergleiche zeigen uns nicht nur die

entmythologisierende Tendenz des biblischen
Verfassers, sondern führen uns zum zentralen
Problem der biblischen Aussage: Das Böse in der
Welt entspringt der menschlichen Freiheit, die
sich als Sünde verwirklichte.
Es stellt sich nun noch die Frage: «Was bedeutet
die Formel: Baum der Erkenntnis von Gut und
Böse?» 1. Das Wort «Erkenntnis» im biblischen
Sinne bedeutet oft geschlechtlich verkehren. Deshalb

glaubten viele Schrifterklärer, das Verbot
habe darin bestanden, daß Adam und Eva nicht
geschlechtlich verkehren durften und es doch
getan haben. Doch damit treffen sie sicher nicht
das Richtige; denn ein solches Verbot hätte für
die Israeliten, d. h. die ersten Leser der Schrift
gar keinen Sinn gehabt. Nachdem Gott den
Menschen doch zweigeschlechtlich geschaffen hat,
wäre es unbegründet gewesen, zu verbieten, was
vorher als gut taxiert worden ist; denn es heißt
ja, Gott sah, daß es gut war. Deshalb müssen wir
die Lösung anderweitig suchen.
2. Die Formel «Gut und Böse» kann alles mögliche

bedeuten. Das Hebräische gebraucht nämlich

bisweilen zwei entgegengesetzte Begriffe,
nicht so sehr dieser Begriffe wegen, als vielmehr,
um eine Totalität auszudrücken; Gut und Böse

sind dann wie zwei Extreme, wobei die Aufmerksamkeit

sich vor allem auf das ganze Gebiet richtet,

das dazwischen liegt. Mit der Verneinung
bedeutet «Gut und Böse» nichts, ohne Verneinung
alles, in dem Sinne von alles beliebige Ein
Mensch, der das Gute und Böse erkennen will,
strebt nach einer übermenschlichen Erkenntnis.
Es handelt sich jedoch nicht um das «Wissen»
als solches; denn dieses ist zu verstandesmäßig,
als daß es vom Hebräer als etwas Verbotenes
empfunden worden wäre.

II. Das Gespräch Schlange-Eva

Die Schlange ist im Alten Orient, besonders in
Kanaan mit soviel Vorstellungen verbunden, daß

man es als falsch bezeichnen muß, sie als sexuelles

Symbol zu betrachten. Die Schlange ist ein

von Gott erschaffenes Tier, darum nicht göttlich
und eher verächtlich. Sie galt als Fruchtbarkeitssymbol.

Sie hat auch den Charakter eines
«Weisheitstieres», eines Tieres, welches das Geheimnis
einer höheren, göttlichen Erkenntnis besitzt.
Weisheit und Leben gehören innig zusammen,
darum ist es nicht verwunderlich, daß sie reden

kann und daß sie mehr zu wissen scheint. Ihre
Versicherung «Ihr werdet keineswegs sterben»
macht sichtlich Eindruck.
Die Hl. Schrift will unterstreichen, daß der
Mensch allein nicht zu einem deutlichen Nein

gegen Gott gekommen wäre, wenn er nicht von
außen durch den Teufel gereizt worden wäre. Es

ist nicht weiter verwunderlich, wenn in einem
Lebensraum von Beduinen und Steppenbewohnern
im Bild der hinterlistigen und verderblichen
Schlange der Teufel versinnbildet wird. Die
Wahl der Schlange als Tier der Versuchung steht
in innigem Zusammenhange mit den kanaanä-
ischen Götterkulten. Israel war nur allzu geneigt,
von den lokalen Göttern sein Heil zu erwarten.
Die Lehre ist also: Glaube und Gehorsam gegenüber

Jahwe, die Befolgung seines Gesetzes allein
bringen Heil und wahres Leben, Ungehorsam
führt zum Unheil.

III. Vers 6-7: Das Essen der verbotenen Frücht

Die Anziehungskraft wird in typisch hebräischer
Redeweise geschildert: Wie köstlich wie lieblich

wie begehrenswert...
Welche Frucht ist gemeint? im griechischen
Raum Äpfel (Hesperiden).
Wortspiel: arom und arüm nackt und schlau,
weise. Die Schlauheit des Teufels ist brutale
Nacktheit. Der Mensch, der durch den Teufel
weise und wie Gott werden möchte, muß erfahren,

daß er nun nackt und entblößt vor Gott und
vor sich selber dasteht. Dadurch ist der Mensch

um eine Erfahrung reicher geworden, aber um
welchen Preis? — Nacktheit im biblischen Sinn ist

Entehrung, Ohnmacht, Schande.

IV. Vers 8-21 Das Verhörund der Urteilsspruch:

Die göttliche Gegenwart offenbarte sich durch
ein Rauschen in den Blättern. «Sie hörten die
Stimme Jahwes, des Gottes, durch den Garten
rollen, während der Tagwind aufkam.» Vgl. 1

Kön 19, 12. Worin bestand die Ursünde Adams
und Evas?
Es zeichnet sich immer mehr die Erkenntnis ab,
daß gerade die Sündenfallgeschichte eine typisch
orientalische Gleichnisrede ist. Es wird dem
biblischen Text keine Vergewaltigung zugefügt, wenn
man anstelle der Bilder eine geistige Entscheidung

und Erprobung sieht.
Die Tatsache der Ursünde steht fest, aber aus
der literarischen Darstellungsweise und Verpak-

497



kung ist der geistig-religiöse Gehalt herauszuschälen.

Die kirchlichen Richtlinien lassen viele
Möglichkeiten offen, wie z. B. die Beschreibung
geschichtlicher Tatsachen in Symbolzeichen. Auf
alle Fälle liegt das Wesen der Ursünde im Stolz,
in der Überheblichkeit und dem Ungehorsam des
Menschen. Deshalb auch das Verhör als

Veranschaulichung einer Gewissensauseinandersetzung.
Jeder sucht sich rein zu waschen.
Verhör: Zuerst der Mann, dann die Frau; die
Schlange wird einfach verurteilt, da sie nur aus
Bosheit handelte. Jeder schiebt die Schuld dem
andern zu.
Urteilsspruch: Er enthält mehrere Elemente, die
offensichtlich als Strafe gemeint sind und doch
dem betreffenden Wesen von Natur zu eigen
sind. Am deutlichsten ist das hinsichtlich des To-
des als Strafe für einen von Natur sterblichen
Menschen. Darum schloß man daraus auf das

Privileg der Unsterblichkeit. Wenn man jedoch
auf diese Weise vorgeht, muß man annehmen,
daß die Schlange vorher nicht auf dem Bauche
gekrochen ist. Für die Schlange besteht nämlich
die Strafe in Vers 14 nur in rein natürlicher
Verhaltensweise, wie kriechen und Staub fressen.
War sie früher denn anders? Nach Thomas v.
Aquin wäre das eine unvernünftige Schlußfolgerung;

denn durch die Sünde änderte sich die Natur

der Tiere nicht.
Auf die Frage, ob etwas, das zur Natur der
Schlange gehört, zugleich ein Übel sein kann, ist
zu antworten, daß das Übel vielmehr im Menschen

liegt als in der Schlange. Daraus ergibt sich,
daß die Veränderung der Schlange als Ausdrucksmittel

gebraucht wird, um etwas zu lehren, was
auf menschlicher und religiöser Ebene liegt.

Welches ist der Lehrgehalt?

Strafe der Frau: Geburtswehen und Unterwerfung

unter den Mann. Das Urteil zielt auf die
Entartung des Verhältnisses zwischen Mann und
Frau; anstatt Gehilfin wird sie zur Sklavin, ganz
allgemein im Orient damals und heute. Die Strafe

liegt nicht in der Natur der Sache, sondern in
der Verletzung der Naturordnung. Der Verfasser
konstatiert eine Tatsache und bringt sie mit der
Sünde in Beziehung. Auch betreffs der Geburtswehen

ist anzunehmen, daß sich die Strafe nicht
auf die Sache als solche bezieht, sondern auf die
Einstellung des Menschen zur Tatsache der
Schmerzen. Es handelt sich um eine volkstümliche

Interpretation einer natürlichen Erscheinung.

Strafe des Mannes: Arbeit ist keine Strafe. Auch
im Paradies wäre die Arbeit ein Auftrag des

Menschen gewesen, siehe 2, 15. Hätte die Erde
keine Disteln getragen und hätte der Mann nicht
schwitzen müssen bei der Arbeit? Da dies wohl
nicht anzunehmen ist, bleibt als Lösung nur die
Annahme, daß auch hier die Strafe in der inneren

Einstellung zur Arbeit und Mühe liegen muß.
Es geht also im ganzen Bericht um ein Bild für
das gestörte Verhältnis des Menschen zu Gott
und seinen Anordnungen.

Leidensunfähigkeit der ersten Menschen vor dem

Sündenfall?

Voraussetzung zum richtigen Verständnis ist die
Kenntnis der Absicht des biblischen Verfassers:
Nicht Informationen über Vergangenes, sondern

Heilsverkündigung, existentielle Erhellung der
menschlichen Unheilssituation. Wenn Jahwe
seinen Weg hätte gehen können, würden der
Mensch und die Welt so und so aussehen, d. h.

wie im Paradies; daß sie anders sind, ist nicht
Jahwes Schuld, sondern daran sind die Menschen
selber schuld, da sie sein wollten wie Gott,
selbstherrlich. Der Gläubige muß daher in Sünde und
Tod mehr sehen als nur eine Naturnotwendigkeit.

Durch die Sünde wird der Heilswille Gottes
in seiner Auswirkung behindert. Der biblische
Bericht sagt an sich nur: Der Mensch ist selbst

Ursache und der Schmied seines Unglückes, weil
er die Freiheit mißbraucht hat.
Zwei Worte werden gerne zugunsten des

Strafcharakters des Todes angeführt: 2, 17 und 3, 22.

2,17 knüpft Gott an das Verbot, vom Baum der
Erkenntnis zu essen, die Drohung an: «Denn am
Tage, da du davon ißt, mußt du den Tod
sterben.» So oder ähnlich wird das Wort in der Regel
übersetzt. Eine sorgfältige philologische Untersuchung

erweist jedoch, daß sich ein viel weitergehendes

Verständnis des Wortes nahelegt. Das
hebr. be jom (Wörth «am Tage») kann auch
den allgemeinen Sinn «wann» oder «wenn»
haben. Andererseits bedeutet die Formel «du wirst
den Tod sterben» nichts anderes, als: Die Tat,
die du begehst, ist eine todeswürdige Tat; eine

Tat, die verdient, mit dem Tode bestraft zu werden.

Es folgt daraus weder, daß dem Betreffenden

der Tod andernfalls erspart bliebe, noch daß

er nach der Tat wirklich verhängt werden muß.
So betrachtet denn auch das übrige Sir-Buch den
Tod als ein zum Menschen schlechthin gehören-

498



des Schicksal. Unter deutlicher Anspielung auf
Gn 2, 7 und 3, 19 sagt Sir 17, 1 f: «Den
Menschen schuf der Herr aus Erde, und zur Erde läßt
er ihn wieder werden. Eine bestimmte Frist von
wenigen Tagen teilte er ihm zu, und er gab ihm
die Gewalt über alles, was auf Erden ist.» Auch
die in diesem Zusammenhang mit Vorliebe
angerufene Stelle Wh 2, 24 «Aber durch den Neid des

Teufels kam der Tod in die Welt, und es erfahren

ihn alle, die jenem (dem Teufel) angehören»,

kann nicht vom physischen Tod, sondern

nur vom eschatologischen Tod verstanden werden.

Denn den physischen Tod erfahren ja alle
Menschen, nicht nur jene, die dem Teufel
angehören. Erst in einzelnen jüdischen Apokryphen
(4 Esd, Bar [syr], Vita Adae, Apk Mos), denen
aber andere entgegenstehen, erscheint die Sünde
Adams als Ursache des Todes. Diese Auffassung
scheint auch die Mehrzahl der Rabbinen vertreten

zu haben, von anderen Rabbinen wurde sie

bestritten.
Erklärung von Gen 3, 15: Protoevangelium:
1. Die Feindschaft wird in einem Endkampf
kulminieren, da der Kopf dieser einen Schlange
doch nur ein einziges Mal zertreten werden kann.
2. Damit ist gesagt, daß die Schlange in der
Feindschaft zwischen den zwei Geschlechtern der
eigentliche Gegenpol ist und daher als bleibende
geistige Macht gedacht wird, die das Paradiesestier

übersteigt.
3. Damit wird angedeutet, daß das geistige
Individuum, dessen Tarnung die Paradiesesschlange
ist, sich im entscheidenden Endkampf wieder
einer individuellen Partei gegenüber sehen wird.
Wenn also der Bericht sagt, daß durch die Ur-
sünde ein Kampf zwischen Mensch und Schlange
entstanden ist, will er damit lehren, daß die Ur-
sünde die Ursache bleibenden Kampfes zwischen
der Menschheit und Satan ist. In diesem Kampf
wird der Teufel einmal die Niederlage erleiden -
und das ist sein Strafgericht - und zwar durch
das Auftreten eines Individuums aus der
Nachkommenschaft der Frau, die er betrogen hat. Die
Frau wird sterben, aber als Mutter aller Lebendigen

wird sie Rache nehmen durch ihre
Nachkommenschaft, und zwar durch einen
Nachkommen schlechthin, dem die ganze Menschheit
ihren Sieg verdankt, und dies ist Jesus Christus.

V. Die Verstoßung aus dem Paradies

Die Schilderung ist wieder typisch anthropo-
morph. Der Zugang zum Lebensbaume wird ver¬

schlossen; dies will besagen, daß die Sehnsucht
nach Unsterblichkeit bleibt, aber sie kann nicht
gestillt werden. «Adam ist nun geworden wie
einer von uns» soll die Gefahr des Erkennens von
Gut und Böse versinnbilden. Es wird stets eine
Gefahr für den Menschen bilden, der er nicht
gewachsen ist. Der Drang nach dem übernatürlichen

Selbstbestimmungsrecht wird dem
Menschen stets wieder zum Verhängnis. Die
Paradieseswache ist eine doppelte: Cherube waren nach
der Anschauung des alten Orients geflügelte
Fabelwesen, halb menschen- halb tiergestaltig, die
die Gottheit begleiten und vor allem die Aufgabe
haben, heilige Bezirke zu schützen. Neben ihnen,
also nicht in ihrer Hand, ist die Flamme des

Zickzack-Schwertes, worin man ohne Zweifel eine

mythische Vergegenständlichung des Blitzes
sehen muß.
Die Vertreibung aus dem Paradies ist ein bildhafter

Ausdruck für die Verweisung des sündigen
Menschen aus der Gottnähe in die Gottferne.
Wenn man im Paradiese die Verdichtung und
das spürbare Glück der Gegenwart Gottes (das
Sein-mit-Gott) versteht, so ist die Vertreibung
nicht ein Gehen in einen gottleeren Raum. Der
allgegenwärtige Gott ist überall. Er ist auch
außerhalb des Paradieses, wo der Erdboden Disteln
und Dornen trägt. Kein Mensch kann aus der
Gegenwart Gottes herausstürzen. Aber die
Stellung Gott gegenüber ist eine andere geworden.
Gott wird nicht mehr erfahren als Glück und
Friede, sondern der Mensch reibt sich an Gott, er
steht quer zu Gott und den gottgewollten
Lebensordnungen. Gott kann nicht mehr geschaut werden.

Wer Gott schaut, muß sterben, diese
Auffassung nimmt nun überhand. Erst durch das
Auftreten des Menschensohnes kommt der
Mensch wieder zur Anschauung Gottes, in
menschlicher Gestalt, allerdings: Gott schauen
kann man erst in der Ewigkeit. Gott sorgt aber
weiterhin für den Menschen.

Aktuelle Schriften in die Hand des Lehrers

1. Paul Hug: «Erziehung zum Beten in der Schule»
Broschiert, Einzelpreis Fr. i.6o

2. Dr. Jäger/Dr. Kunz: «Ökumene in der Schule»
Broschiert, Einzelpreis Fr. 2.-

3. Richard Thalmann: «Christ durch Christus - Tag
für Tag». Gebunden. Vorzugspreis Fr. 9.80.

Von 10 Exemplaren an Preisreduktion.

Schriftenverlag KLS, IVidenstraße 23, 6317 Oberwil

499


	Paradies und Sündenfall

