
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 54 (1967)

Heft: 8

Artikel: Momotaro, der Pfirsichknabe : ein japanisches Märchen

Autor: Miyuki, Mokusen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-530371

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-530371
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Huizinga, Johan: Homo ludens. Rowohlt-Verlag, Hamburg.

Buytendijk, F. J. Das Spiel von Mensch und Tier.
Berlin 1933.

Bally, Gustav: Vom Ursprung und den Grenzen der
Freiheit. Eine Deutung des Spiels bei Tier und Mensch.
Verlag Benno Schwabe, Basel 1965. 2. Auflage.

Scheurl, Hans: Das Spiel. Verlag Julius Beltz, Weinheim

1965.

Rüssel, Arnulf: Das Kinderspiel. Grundlinien einer
psychologischen Theorie. Verlag C. H. Beck, München
1965. 2. Auflage.

Moor, Paul: Die Bedeutung des Spieles in der Erziehung.

Verlag Hans Huber, Bern 1962.

Jünger, Fr. G.: Die Spiele. Paul-List-Verlag, München
1959-

Rahner, Hugo: Der spielende Mensch. Johannes-Verlag,
Einsiedeln i960. 5. Auflage.

Zulliger, Hans: Heilende Kräfte im kindlichen Spiel.
Ernst-Klett-Verlag, Stuttgart 1963. 4. Auflage.

Züst, Ruth: Das Dorfspiel. Diagnostische und
therapeutische Auswertung eines Testverfahrens nach Henri
Arthus. Verlag Hans Huber, Bern 1963.

Hetzer, Hildegard: Spiel und Spielzeug für jedes Alter.
Don-Bosco-Verlag, München 1965. 8. Auflage.

Bayr-Klimpfinger, Sylvia: Weshalb Kinder nicht richtig
spielen können. Verlag für Jugend und Volk, Wien.

Budenz, Tonil Lutz, Edmund Johannes: Das Stegreifspiel.

Don-Bosco-Verlag, München 1964.

Budenz, Toni: Das Pantomimenbuch. Don-Bosco-Ver-
lag, München 1964.

Mirbt, Rudolf: Bärenreiter, Laienspiel-Berater. Bären-
reiter-Verlag, Kassel 1965.

Amtmann, P. / Kaiser, IL: Darstellendes Spiel.
Bärenreiter-Verlag, Kassel 1966.

Nader, Josef: Das Handpuppenspiel im modernen
Unterricht. Verlag für Jugend und Volk, Wien.

Züricher, Gertrud: Kinderlied und Kinderspiel. Verlag
Gute Schriften, Bern 1966.

Kirchmayer, Anna: Schulspiele für Knaben und Mädchen.

Verlag für Jugend und Volk, Wien.

Geiger, E. j Grindler, K.: Fröhliches Tummeln und
Spielen. Ernst-Klett-Verlag, Stuttgart 1963.

Zeitschrift: Vierteljahreszeitschrift für musische Erziehung.

Das Spiel in der Schule. Hrg. von Paul Amtmann,
Manz-Verlag, München.

Helmers, Hermann: Sprache und Humor des Kindes.
Ernst-Klett-Verlag, Stuttgart 1965.

mm
Momotaro, der Pfirsichknabe

Ein japanisches Märchen

Nach Prinzipien der analytischen Psychologie von
C. G. Jung interpretiert durch Dr. Mokusen Mi-
yuki

Es war einmal vor langer Zeit, da lebten ein alter
Mann und eine alte Frau. Eines Tages wanderte
der alte Mann auf die Berge, um Holz zu hacken,
während seine Frau zum Flusse ging, um zu
waschen.

Während sie wusch, schwamm eine Pfirsichfrucht,
tsunbura, tsunbura1, den Fluß hinunter. Die alte
Frau fischte diese aus dem Wasser, und als sie

diese verkostete, schmeckte die Frucht köstlich.
< Diese Frucht ist so gut, daß ich gerne eine davon
meinem alten Mann heimbringen möchte), dachte
sie und rief laut: «Gute Pfirsiche, schwimmt diesen

Weg, schlechte Pfirsiche, gehet jenen Weg!»
und alsbald schwamm ein großer, köstlich
ausschauender Pfirsich auf das Ufer zu, wo die alte
Frau kniete.
«Diese Frucht sieht gar herrlich aus!» rief die alte
Frau, packte diese, nahm sie mit heim, um sie auf
den Tisch zu legen.
Als der Abend hereinbrach, kam der alte Mann
aus den Bergen heim, mit einem großen Holzbündel

auf dem Rücken. «Alte Frau, alte Frau, ich
bin da!» so schrie er laut.
«Alter Mann, alter Mann!» rief die Frau, «ich
brachte dir heute eine köstliche Pfirsichfrucht vom
Fluß, ich habe sie für dich zum Verkosten
aufgehoben.» Sie brachte ihm die Frucht.
Als sie diesen Pfirsich auf den Teller legte, um
ihn aufzuschneiden, sprang er plötzlich mitten
entzwei, und im Innern lag ein wunderschönes Knäb-

1 Typisch japanischer Ausdruck für die Darstellung des
Gleitens der Frucht auf dem Wasser.

253



lein, welches alsogleich zu schreien begann :«Hoo-
gea, hoogea, waa, waa!2
Der alte Mann und die alte Frau waren aufs höchste

überrascht und riefen laut: «Oh, oh, was sollen

wir tun?»
«Weil er aus einem Pfirsich geboren wurde, wollen

wir ihn Momotaro, Pfirsich-Knabe, nennen»,
so sagten sie zueinander, und so taten sie auch. Sie

pflegten ihn mit großer Sorgfalt, nährten ihn mit
Reisschleim und Fischen. Er aß davon ein ganzes
Schüsselchen voll und wurde größer. Als man ihn
auf eins zählen lehren wollte, hatte er bereits alle
Ziffern bis zehn gelernt. So wuchs er auf als ein

kräftiger, intelligenter Knabe. Der alte Mann und
die alte Frau liebten ihn sehr, und die Pflege des

Kindes bereitete ihnen große Freude.
Eines Tages trat Momotaro vor den alten Mann
und die alte Frau. Er setzte sich in der
althergebrachten, sittsamen Art auf den Flur, indem er
die Handflächen auf den Boden aufstützte, und
sagte:
«Großvater und Großmutter, ich bin nun groß,
ich möchte zu den Oni Island gehen und die
Kämpfe mit den Oni bestehen. Bitte, bereitet mir
einige von <Japans-Number-one Kibi-dango>
(Japanische Nummer eins — Kibi-dango zerstoßener

Reis- und Hirsekuchen).»
Der alte Mann und die alte Frau antworteten:
«Warum kommst du mit dieser Frage? Du bist
noch nicht alt genug, du wirst die Oni nicht
siegreich schlagen können!» Und sie versuchten, ihm
den Gedanken auszureden.
Momotaro jedoch ließ sich nicht beirren, er sagte:
«Ich werde aber die Oni siegreich schlagen!», so

daß der alte Mann und die alte Frau sich

überzeugen ließen und ihm antworteten: «Dann gehe,
aber tu, was du dir vorgenommen hast!» Und sie

bereiteten eine sehr große Menge von Japans Num-
mer-eins-kibi-dango. Sie banden ihm ein Tuch um
das Haupt und schenkten ihm ein Paar neue,
weite Hosen. Sie gaben ihm ein Schwert und eine

Fahne, auf der geschrieben stand: <Japans Nummer

Eins Momotaro>. Dann hängten sie ihm das

Bündel mit den Kibi-dangos an den Gürtel und
sagten: «Trage Sorge! Gehe, aber kehre zurück!
Wir werden immer auf dich warten, bis du die
Oni geschlagen hast.» So zog Momotaro, wohl
ausgerüstet durch den alten Mann und die alte

Frau, fort.

Beim Dorfende rannte ihm ein Hund bellend
entgegen: <Wan, wan3, bow, bow! Momotaro,
Momotaro, wohin willst du gehen ?>

«Ich reise zu den Oni Islands, um die Oni zu
besiegen!»

«Dann will ich mit dir zu den Onis ziehen. Bitte,
gib mir von den japanischen Nummer-Eins-Kibi-
dangos.»
«Du willst mein Gefolgsmann werden? Wenn du
eines von diesen Kibi-dango ißt, wirst du stärker
als zehn Männer werden.» Und so gab er ihm aus
seinem Proviantsack zu fressen.

Der Hund wurde sein Gefolgsmann, und beide
wanderten zusammen über die Berge. Nun
flatterte ein Fasan herbei: «Ken, ken!»3 Auch dieser
wurde auf gleiche Weise sein Gefolgsmann, indem
er Kibi-dango fraß. Als sie weiter vorrückten, kam
ein neuer Gefolgsmann dazu, ein Affe kletterte zu
ihnen herunter: «Kya, kya!»3 So wurde auch dieser

in die kleine Gesellschaft aufgenommen.
Momotaro erklärte sich zum General, der Hund trug
die Flagge, und alle zogen gegen die Oni-Island.
Unterwegs standen sie vor einem großen, schwarzen

Tor. Der Affe klopfte an das ungeheure,
schwarze Tor: «Don, don!»3
Ene Stimme tönte ausdemInnern: «Weristda?»,
und ein roter Oni trat aus dem Tor.
Momotaro antwortete: «Ich bin Japans Nummer
Eins Momotaro! Ich bin gekommen, um die Onis
zu bekämpfen. Ihr tätet besser daran, euch bereit
zu halten.» Und mit diesen Worten zog er sein

Schwert und bereitete sich zum Angriff vor. Der
Affe zückte seinen Speer, Hund und Fasan ihre
Schwerter, und so machten sie sich zum Angriff
bereit. Der kleine Oni bei dem riesigen Tor löste
Alarm aus und floh in Islands Hinterhalt. Dort
hatten alle Onis eine Trinkparty. Als sie von Mo-
motaros Plan Kunde erhielten, fragten sie: «Wo
ist Momotaro?», und alle machten sich zum
Angriff bereit.
Aber die vier vor dem Tor hatten Japans Nummer

Eins Kibi-dango gegessen und nun waren sie

im Besitz der Kraft von tausend Männern. So
vernichteten sie die ganze Oni-Macht. Der schwarze
Oni-General fiel genau vor Momotaro, die Hände

auf der Erde, und mit großen tropfenden Tränen

aus seinen ungeheuren Augen, bat er
unaufhörlich schreiend: «Wir sind keine gleichwertigen
Kampfgenossen für dich, also gewähre uns eine

2 Lautmalerei für das Weinen des Kindes.

254

2 und 3 Japanische Lautmalerei.



letzte Bitte: Schone unser Leben! Wir wollen nie

mehr etwas Böses tun.»
«Dann dürft ihr fortan nie mehr etwas Schlechtes

tun. Wenn ihr dies versprecht, werde ich euer
Leben schonen.» So entschied Momotaro.
«Wir wollen dir alle unsere Schätze geben»,
versprach der Oni-General und übergab alle seine

Schätze Momotaro. Momotaro füllte mit den

Schätzen einen Karren, und mit Hilfe des Hundes,

des Affen, des Fasans, enyara, enyara, enyara4,

ho-hopp, ho-hopp, machten sie sich auf den

Heimweg zu Großvater und Großmutter.
Der alte Mann und die alte Frau waren
überglücklich. Sie priesen Momotaro über alle Maßen.

Der Kaiser hörte davon und gab Momotaro
eine so hohe Belohnung, daß der alte Mann und
die alte Frau ihrer Sorgen enthoben waren bis

zum letzten Tage ihres Lebens.

I. Einführung

Das Märchen <Momotaro> ist eine der populärsten

Erzählungen Japans, aber es hat nichts Analoges

in der europäischen Tradition. < Momotaro >

ist die in Kinder- und Schulbüchern am häufigsten

reproduzierte Geschichte. Nicht nur die

Erzählung, sondern auch das Lied < Momotaro > ist

populär in Japan und wird von den Kindern
Japans heiß geliebt.
In Japan sind Märchen, Sagen und Mythen
untrennbar verwoben. Gleich andern japanischen
Märchen hat < Momotaro seine historische
Entwicklung und fand seine gegenwärtige Form um
die Mitte der Tokugawa-Periode (1800-1868),
während welcher der Konfuzianismus die
führende Ideologie war. Wahrscheinlich wurde die

gegenwärtige Form von Momotaro unter dem
Einfluß der konfuzianischen Ethik geprägt,
speziell unter dem Gesichtspunkt: <Belohnung des

Guten, Bestrafung des Bösen!>, welcher klar aus

dem Text leuchtet.
Daß das Märchen < Momotaro < unter der
konfuzianischen Weltschau neu geprägt wurde, will
nicht besagen, daß <Momotaro> heute gänzlich
verschieden sei von der ursprünglichen Form. Die
Tatsache, daß das Märchen durch viele Generationen

hindurch sehr populär war, weist uns hin
auf die das japanische Gemüt sehr anziehende

4 Keigo Seki, ed. Robert I. Adams, Folktales of Japan,

pp. 40—43. Rotledge und Kagan Paul, London, 1963.

<ewige> Frische. Die Tatsache, daß dieses typisch
japanische Märchen immer das japanische
Gemüt anzog, beweist uns, daß es typisch japanische

Elemente in sich schließt. Mit andern Worten:

wir können dieses Märchen als einen
Ausdruck japanischen Denkens und Sinnens bestimmen,

welches ebenso ein allgemein menschliches

Empfinden aussprechen kann.
Wir wissen genau, daß die Kinder, wenn sie

Märchenerzählungen zuhören, sich stets mit dem Helden

des Märchens, Prinz, Prinzessin usw.,
identifizieren, denn sie denken, fühlen, wollen, sehen

sich selbst im Märchen, als ob sie die Hauptrolle
personifizierten. Mit andern Worten, sie projizieren

ihre innersten seelischen Vorgänge des

Denkens, Fühlens, Wollens, Sehens in die Welt des

Märchens, so kann das Märchen die ganzen
inneren seelischen Prozesse, die im Kinde noch

gänzlich im Bereiche des Unbewußten liegen,
reflektieren.

Die Märchenwelt kennt keine Grenzen und
erfaßt jederzeit die Kinder aller Erdteile; diese
Tatsache erklärt und beweist, daß im Märchen die
rein persönlichen Elemente wegfallen, so daß,
psychologisch gesehen, einzig jene Bilder und Motive
bleiben, welche einen allgemein gültigen Sinn
verkörpern. In diesem Sinn kann das Märchen als

Ausdruck des seelischen Prozesses des kollektiven
Bereiches des Unbewußten bestimmt werden,
welches sich in Prinzen und Prinzessinnen, Helden
und Tiere, in einen Baum, in einen Fluß usw.

hineinprojiziert.
Auf diesem Wege können wir das Märchen
als Ausdruck des allen Menschen gemeinsamen
menschlichen Gemütes bezeichnen.
Das Märchen als Ausdruck des allgemein menschlichen

Empfindens bestimmt zu haben, ist eine der

wichtigsten Beiträge des ausgezeichneten
schweizerischen Begründers der Analytischen Psychologie

Dr. med Carl Gustav Jung (1875-1961).
Der Verfasser dieses Beitrages möchte an <Mo-

motaro> die psychologische Folgerung, den
psychologischen Prozeß im Lichte der Jungschen
analytischen Psychologie aufzeigen.5

5 Seit der Renaissance hat die traditionelle europäische
Schau des Allgemein-Menschlichen es dem Bewußtsein

gleichgesetzt. Dies wurde von C. G. Jung,
speziell durch sein Werk <Wort Assoziation Experiment)
(C. G. Jung: Diagnostische Assoziationsstudien, I bis

II, 1915) in Frage gestellt. Übereinstimmend zu Jung
wirken im menschlichen Sein, oder besser in der
wußten viel weiter ist als der Bereich des Bewußten.

255



II. Interpretation

Das Thema des Märchens <Momotaro> ist
unmißverständlich klar und einfach:
Momotaro, ein wunderbar aus einem Pfirsich
geborenes Kind6, besiegt die Oni oder Ungeheuer
mit Hilfe dreier Tiere, des Hundes, des Fasans,
des Affen. Psychologisch gesehen repräsentieren
die Onis, die Feinde Momotaros, das Dunkle, das

Diabolische, verschlingende Kräfte, die den Helden

im Inneren bedrohen, das heißt, in seinem
seelischen Bereich des Unbewußten, und die drei
Tiere versinnbilden die animalische instinktive
Natur, welche dem Helden zu Hilfe kommt und
welche die kraftvolle dynamische Lebensenergie
des Helden darstellt, welche aufgerufen wird, um
die Helden zu erretten. Der Sieg über die Oni und

und das Unbewußte, wobei der Bereich des
Unbewußten viel weiter ist als der Bereich des Bewußten.
Das Unbewußte ist die Wurzel und die Quelle des

Bewußten, und das Unbewußte, wie wir in der fol-
den Erklärung von <Mornotaro> sehen werden, ist von
doppelter Natur, oder besser, beruht auf einer
entgegengesetzten Duplizität, sie ist gleichzeitig destruktiv,
gefährlich, diabolisch und negativ sowohl als auch
aufbauend, schöpferisch, positiv, lebensbejahend. Die
zwei folgenden Punkte müssen hier festgehalten werden

: i. Das ist eine revolutionäre Schau, weil sie im
Gegensatz zum europäischen Rationalismus, der
einseitig die menschliche Vernunft als einzige Quelle gelten

ließ, betont, daß die menschliche Seele nicht nur
aus der rationalen, sondern aus der irrationalen
Konstitution besteht und daß das menschliche Wesen nicht
absolut losgelöst werden kann aus den beiden Bereichen

des animalen und vegetativen Lebens, denn die
irrationale Konstitution der menschlichen Seele kann
in den Bereich des Unbewußten hineinwachsen, in den
das animale und vegetative Leben mündet. — 2. Diese
Schau umschließt die Tatsache, daß es neben den
Vorgängen im Bewußtsein der menschlichen Seele auch
Prozesse des Unbewußten gibt, und daß diese Inhalte
des Unbewußten nur rekognosziert werden können,
indem sie in andere Objekte hinein projiziert werden.
Mit andern Worten: die Inhalte des Unbewußten
bewußt werden zu lassen, um sie zu definieren, ist
unmöglich, wenn sie nicht zuvor projiziert wurden. Auf
diesem psychologischen Mechanismus basieren viele
psychologische Tests, zum Beispiel Rorschach-Test,
Szondi-Test, Finger-Malereien- und Zeichentest,
Mosaik-Test, Sandspiele-Tests, Jungs Wort-Assoziationstest

usw.

6 Vergleiche C. G. Jung (das Thema des sogenannten
göttergleichen Kindes oder (divine child»): (Zur
Psychologie des Kind-Arche-Typus> in C. G. Jung
und E. Kerenyi (Einführung in das Wesen der
Mythologie» (Amsterdam, Zürich, Leipzig 1941).

die Übergabe der Schätze bedeuten, daß es dem
Helden gelingt, alle Schätze aus dem Unbewußten

seines Seelenbereiches zu heben, zu aktualisieren,

um sein Leben zu bereichern.
Um der Klarheit willen, wollen wir das Märchen
unter vier Gesichtspunkten interpretieren.

1. Die wunderbare Geburt des göttergleichen
Kindes

Mehr oder weniger ist es eine gemeinsame
Erkenntnis, daß die Geburt eines Kindes nicht allein
von des Menschen Wille abhängig ist. Das ist in
Japan uralter Glaube, daß das Kind durch den
Himmel gegeben oder geschenkt wird, als
Ausdruck des TAO, oder der harmonischen und
dynamischen Funktion der Natur selbst, und als

solche steht sie über jeder menschlichen Kalkulation.

Dies ist speziell ersichtlich bei dem alten
Paar in (Momotaro».
Psychologisch gesehen verkörpert das alte Paar
den alten routinehaften Weg des Lebens, das

heißt, der alte Mann verkörpert den funktionsbedingten,

uralten männlichen Weg, die Frau den
funktionsbedingten, uralten weiblichen Weg, wobei

beide die Erneuerung, Verjüngung notwendig
haben.
Die Erneuerung des alten routinehaften Lebensweges

ist oft sehr schwierig, teils weil die menschliche

Natur mehr oder weniger zäh an den alten
Gewohnheiten festhält, ein Sich-Festklammern an
Routine, Gewohnheit, Lebenshaltung. Wir wissen

aus vielen historischen Tatsachen, daß sich,
wenn ein neuer Geist in eine Existenz einzieht,
der alte traditionsgewohnte sich ihm verneinend
entgegenstellt, um ihn zu ersticken.

In der Geschichte Momotaro wird dieser gefähr-

256



liehe kollektive Aspekt der traditionellen Werte,
belastet mit der schrecklichen emotionellen Energie,

dargestellt durch die Oni.
Diese alten Werte innerhalb der neuen Lebensform

gegen ihren mächtigen Widerstand (dargestellt

durch die Oni) zu überwinden und zu
besiegen, das ist Momotaros Aufgabe, das heißt:
das Wachsen des neuen Geistes.
So ist Momotaro das Symbol der Erneuerung des

alten Paares, geschenkt auf unglaubliche, wunderbare

Weise, welche über jeder menschlichen
Kalkulation aus der tiefsten Quelle des innersten
Lebensstromes, der eigenen Natur quillt, versinnbil-
det durch den Fluß.
Wie wir aus unserer Erfahrung wissen, kann der
neue Geist nur Wurzel fassen, wenn die alte
Tradition sozusagen ein Opfer darbringt.
Dieses finden wir im Symbol der alten Frau, der

empfangenden Weiblichkeit, die am Ufer wäscht,
dieser Akt des Waschens symbolisiert die Reinigung,

nicht im objektiven, äußerlichen Sinne,
sondern im subjektiven, privaten, innersten Bezirk,
und als solche involviert sie das Prinzip der
Selbstverleugnung, des Opfers des eigenen Ich.7
Der neue Geist des Lebensstromes wird
aufgefangen durch das alte, empfangende weibliche
Prinzip, alt, aber still funktionierend, als Ergebnis

des Opfers der alten kollektiven Werte.
Aus einem Pfirsich geboren werden bedeutet, daß
dieses Kind, als ein Geschenk der innersten Schätze,
sehr klein ist, jedoch groß werden wird. Es ist also

nicht ein gewöhnliches, menschliches Kind,
sondern ein über der Natur stehendes, göttergleiches
Kind. Der Pfirsich erinnert uns an seinen tiefen
Symbolismus in China. Denn der Pfirsichbaum ist
dort das Symbol der Unsterblichkeit wegen des

Pfirsichbaumes, der im mythischen Garten der
Hsi Wang Mu, der königlichen Dame des

Westens, steht und nur alle dreitausend Jahre blüht
und nur alle dreitausend Jahre die Früchte des

ewigen Lebens trägt.
Diese Frucht war die heilige Speise der acht Tao-
istischen Unsterblichen.8 Der Pfirsich wird in China

als die Frucht, aus der der <Gott des langen
Lebens) geboren wurde, betrachtet.

7 I. E. Cirlot (Tr. by Jack Sage) (Dictionary of Symbols)

(routledge and Kegan Paul, London 1962),
pp. i.

8 Lehner Ernst und Johanna (Volkskunde und Symbolik
der Blumen, Pflanzen und Bäume), Trudore

Publishing Co. N.Y. i960, p. 31.

Momotaro, geboren aus der mystischen Pfirsichfrucht,

ist ps) chologisch betrachtet, der neue Geist,
welcher aus den Tiefen der menschlichen Natur
hervorbricht (dargestellt durch das heilige
unsterbliche Symbol des Pfirsichs) und über dem
Begriff des Bewußten steht, das heißt, aus dem
Schoß des Unbewußten aufsteigend, ist er
Ausdruck der lebendigen Natur selbst (symbolisiert
durch die Tatsache, daß der Pfirsich auf dem
Fluße schwimmt, das heißt, dem innersten
Lebensstrom der lebendigen Natur).

2. Momotaros Aufbruch zum Kampf gegen die
Oni Islands

Momotaro erbat sich von der alten Frau einige
von Japans Nummer-one-kibi-dango (zerstoßener
Reis und Hirsekuchen), und sie erfüllte seinen
Wunsch. Weiter band ihm das alte Paar ein neues
Tuch um das Haupt, Japanisch hachimaki
genannt, bekleidete ihn mit einem neuen plissierten
Rock, hakama genannt, schenkten ihm Schwert
und Flagge, auf welcher stand: Japans Nummer
Eins Momotaro.
Japans Nummer Eins kibi-dango oder Hirsekuchen

gaben Momotaro, seiner Streitmacht, Hund,
Fasan und Affe, die Kraft von tausend Männern.
So war es weitverbreiteter Glaube in Japan, daß
Reis Kraft spendet und daß (mochi>, Reisklöße
aus zerstossenem Reis, ebenso Energie spendet,
darum werden die (mochi> also manchmal (chi-
karamochi) (kraftspendende Reisklöße>
genannt. Beide, Reis und Hirse, wachsen Herbst für
Herbst tausendfach aus dem einfachen Samenkorn,

die Unterschiede sind zwischen zerstoßenem

257



Reis- und Hirsekuchen nicht so klar, sie bedeuten
in <Momotaro> einfach die geheimnisvolle Kraft
des Reises als Hauptnahrungsmittel. Chikaramo-
chi, Mochi wird gewöhnlich bei festlichen Anlässen

zubereitet, Geburt, Hochzeit usw., so daß die
alte Frau also durch die kibi-dango-Zubereitung
dem Aufbruch Momotaros zu den Onis einen
festlichen Charakter gibt.9
Andererseits symbolisieren Hirse als auch Reis,
die sich aus einem einzigen Samenkorn tausendfach

vermehren, nicht nur Fruchtbarkeit und
Gedeihen. Aus diesem Grund wird an einigen Orten
der Welt bei der Hochzeit dem Brautpaar Reis
aufs Haupt gestreut, sondern beide versinnbilden
auch die energievolle Kraft, die sich tausendfach
vervielfältigt.
Und weiter erinnert uns das Reiskorn an die
wunderschöne Parabel Christi bei Johannes 12, 24
(Neues Testament), in welcher Jesus Christus das

Volk über die Wichtigkeit des geistlichen Lebens,
im Gegensatz zum irdisch gesinnten Leben
unterrichtet. Das Weizenkorn, das in die Erde fällt und
stirbt, bringt so viele neue Samenkörner hervor,
in diesen wird das sterbende Korn erneuert und
transformiert, es steht hier symbolhaft für die
geistige Fruchtbarkeit und Produktivität. Kibi-dan-
go-Nahrung versinnbildet also nicht nur die
physische, verstärkte Kraft, sondern vielmehr die

Vervielfältigung der geistigen Kraft.10
Das Haupt mit dem Tuch hachi-maki zu
umschlingen, symbolisiert den festen Willen, hart zu
arbeiten. Etymologisch heißt hachi Haupt, und
maki umbinden, was also das Haupt bedecken
soll, muß nicht notwendig ein Tuch sein, es heißt
einfach mit etwas das Haupt bedecken: kaburi-
mono, Ding, womit man das Haupt bedecken
kann. Sowohl hachi-maki als auch kaburi-mono
versinnbilden die Beobachtung der religiösen
Aktivität, wie wir bei den großen Festlichkeiten
Hochzeit, Beerdigung, Reliquienverehrung
beobachten.

Hachi-maki versinnbildet also die religiöse
Beobachtung unsterblicher göttlicher Werte, auf der
die alte und neue Tradition basieren. Momotaro

9 Kunion Ynagida, ed. Minzoku-gaku-Ji-ten (a
Dictionary of Folklore, Tokyodo, Tokyo, 1951 ),pp. 363-
5, 622-3.

10 <Hirsekuchen> symbolisiert eine weit größere Kraft,
weil die roten Hirsestengel mit ihrer Farbe die gemüt-
und gefühlsvolle Kraft versinnbilden, also weit mehr
als Reis- oder Weizenhalme.

erhält also die Zeichen des göttlichen unsterblichen

Wertes, indem das alte Paar sein Haupt mit
dem hachi-maki, das heißt, mit dem allgemeinen
Zeichen für die Unsterblichkeit, bedeckt.
Das alte Paar gibt Momotaro ein hakama, ein
plissiertes Kleid, das in Japan als Männertracht
gilt. Sich mit dem hakama zu bekleiden, heißt
also zur Beobachtung des religiösen Lebens fähig
sein und erinnert ferner an den Brauch des shichi

go san — Gala-Festtag der Drei-, Fünf- und
Siebenjährigen.

Dieser Festtag, verbunden mit einem Reliquienfest,

findet am 15. November statt und ist den 5-
jährigen Knaben und den 3- und 7jährigen Mädchen

gewidmet. Interessanterweise bekommen die
5jährigen Knaben an diesem Tage das hakama
und werden darum hakamagi genannt, speziell im
Tokyoter-Bezirk.11 Hakama-bekleidet zu sein ist
also ein Zeichen der Unabhängigkeit, und die 5-

jährigen Knaben, gesegnet vom Schützer-Gott,
behütet durch die Gesellschaft, werden am ha-

kama-Tage also vollwertige Glieder dieser Gesellschaft.

Psychologisch gesehen versinnbildet
hakama das physische als auch das geistige Wachstum,

die erwachende Männlichkeit als Kraftquelle

unseres Helden Momotaro.
Momotaro ist in Übereinstimmung mit dem Märchen

zwar noch ein Kind, doch durch die alten
Leute mit kibi-dango, hachi-maki und hakama

ausgestattet, ist er der viel zu schweren Aufgabe
gewachsen und wird von der alten Tradition, die
so notwendig der Erneuerung bedarf und nach

Erneuerung sich sehnt, reich gesegnet.
Das alte Paar schenkt Momotaro Schwert und
Flagge, auf welcher geschrieben steht: <Japans-
Nummer-Eins-Momotaro>.
Das Schwert wird in Japan als Seele des Kriegers
bezeichnet. Es ist nicht nur das Symbol der Freiheit,

der Kraft, der Gerechtigkeit, sondern auch
der Verwundung, des Todes, der Ausrottung oder
Ausradierung, physischer- als auch geistigerweise,
das heißt, psychischer Entscheidungen, die sehr
einschneidend sein können.
Es versinnbildet die Ausrottung und Überwindung

des Dunklen, Diabolischen der Oni-Kräfte,
in der gleichzeitig die geistige Umformung in den

neuen, wachsenden Geist sich abspielt.
Als Antithese zu den Onis, versinnbildet das

Schwert die Macht, die in den Onis verkörperten

11 K. Yanagida, ed. Minzoku-gaku pp. 115-6, pp
474, ibid. pp. 259-260.

258



dunklen Kräfte der diabolischen Welt siegreich
zu schlagen, oder psychologisch gesehen, den
Entschluß des bewußten Bereiches, oder die
scharfsinnige, urteilsfähige Kraft des Bewußtseins
gegenüber dem dunkeln undifferenzierten, gefährlichen,

starken Bereich des Unbewußten. Die
Flagge, auf der steht: <Japans Nummer Eins
Momotaro), verkörpert Momotaro in seinem Wachsen

über sich selbst hinaus, denn die Flagge ist
erhöht über die normale Höhe und repräsentiert als
solche den festen Willen des Helden, unter allen
Umständen die geistige Bestimmung seiner hohen
Aufgabe hochzuhalten. Also Zeichen des Sieges
sowohl als auch Zeichen der Selbstbehauptung.
So setzte also Momotaro, ausgerüstet durch kibi-
dango, hachi-maki, hakama, Schwert und Flagge,
welche ihn selbst bezeichnet, seinen Fuß auf
Islands Erde. Bezeichnenderweise sind in Momotaro

also der Geist der alten und der neuen
Tradition auf eine seltene positive und harmonische
Art zum gemeinsamen Werk verwoben.

3. Die drei Tiere, Hund, Fasan, Affe

Als Momotaro seinen Weg dahinzog, kamen zu
ihm die dunkeln, isolierten tiefen Kräfte des
Unbewußten Bereiches, verkörpert zuerst durch den

Hund, dann im Fasan, schließlich im Affen, die
alle seine Gefolgsleute wurden. Diese Tiere,
überflüssig zu sagen, verkörpern die natürlichen,
instinktiven Lebenskräfte, die im Unbewußten
Bereich wirken (oder letztlich nicht die menschliche

Erhebung im Bereich des Bewußten, und die dem
Helden nun beistehen im Kampf mit den
dunkeln, gefährlichen diabolischen Kräften des
Bereiches des Unbewußten, verkörpert in den Onis.
Diese Tiere bekamen nun ebenfalls kibi-dango,
die Nahrung der riesigen Kraft. Wie oft erleben

wir, daß in einer großen unerwarteten Gefahr
oder Situation unser Instinkt so rasch und präzis
reagiert, daß es uns dadurch überraschend
gelingt, der Situation Herr zu werden.
Im Momotaro nun, angesichts der schwierigen
und gefährlichen Situation, werden die animalischen

als auch die vegetativen Kräfte mobilisiert
(versinnbildet durch kibi-dango) zur siegreichen
Bekämpfung der Oni Islands.
Das erste Tier, das Momotaro erreicht, ist der
Hund. Der Hund ist dem Menschen als Haustier
sehr verbunden, in andern Worten, er steht hier
als Vertreter der menschlichen, instinktiven Psy¬

che, welche als solche dem Helden verfügbar ist.
Der Hund ist das Emblem der Treue, so daß der
durch den Hund dargestellte Instinkt, die Treue,
die Gewissenhaftigkeit, markiert, das heißt, etwas
unter der Kontrolle des menschlichen Willen
Stehendes.

Der Fasan, als nächstes Tier, ist gleich dem Hahn
das Symbol des Lichtes, das Sonne-Symbol,
allegorisches Tier für Licht oder Tag. Es interpretiert
sowohl das Intuitive als auch das Intellektuelle
der animalischen Natur. Als Vogel charakterisiert
der Fasan das Flatterhafte, Unkontrollierbare,
Kapriziöse, Kennzeichen des animalischen
Instinktes. Die instinktive Natur der Seele ist im
Helden weniger erziehbar, verfügbar und
kontrollierbar.

Schließlich erscheint der Affe.
Der Affe, sehr ähnlich dem menschlichen Wesen,

repräsentiert den instinktiven Aspekt der natürlichen

Weisheit, welcher sehr hart zu erobern ist
und weniger verfügbar ist als die beiden andern
vorausgehenden Aspekte.
In Japan werden die drei Tiere als Boten der
Götter verehrt, als solche sind sie sozusagen
Vermittler zwischen Göttern und Menschen,
zwischen der Erde und dem Reich über der Erde.
Und weil die Onis nicht von dieser, sondern von
einer andern Welt sind, sind diese Tiere sehr

wertvolle, ja notwendige Helfer bei der Erfüllung

der schweren Aufgabe des Helden.
Wir können weiter sagen, daß diese andere Welt
bezeichnet wird mit <Island>, weil die Bewohner
dieses Islands lebend getrennt sind von unserer
Welt durch das große Meer des Unbewußten
Bereiches, denn ein <Island> bezeichnet die Isolation,

Einsamkeit, Tod.
Es muß gesagt werden, daß die Sphäre des

sogenannten Instinktiven sehr weit gefaßt wird, sie

steht nicht nur in Beziehung zur menschlichen
Welt, sondern auch zu den geistigen Werten, so

gut als auch zu dem dunkeln diabolischen
Bereich des Unbewußten, obwohl wir oft genug den

geistigen wie auch den menschlichen Wert des

Instinktes übersehen und ungebührlich negieren
oder verdrängen.
Diese Verneinung, Verdrängung ist der gänzlich
unlebendige, getrennte Teil der Seele, in welchem
eine Menge Energie und Formen aufgespeichert
wird, also der dunkle, diabolische, schreckliche
Inhalt des Unbewußten Bereiches, welcher in
diesem Märchen von den Onis Islands verkörpert

wird.

259



Die Aufgabe des Helden besteht also nicht in der
Flucht vor diesem Dunkeln, sondern in der
Überwindung dieses gefährlichen, diabolischen,
energiegeladenen Bereiches des Unbewußten im
humanen, moralischen Bereich des Bewußten.

4. Momotaro besiegt die Onis

Oni repräsentiert eine wilde, kraftvolle Gottheit,
welche niedergehalten wird durch die Kraft des

schützenden Gottes. Und dieses Thema, Sieg über
die wilden, ungeheuerlichen Onis durch den
schützenden Gott, ist der wichtigste Context der
japanischen Spiele, speziell jener, welcher den
Reliquienschrein-Göttern gewidmet sind. So können
wir hier nicht den theologischen Dualismus
zwischen Gott und Teufel, wie in der westlichen
Tradition, sehen.

Zwischen den Göttern und den Onis ist eine
gewisse Kontinuität, denn die Onis sind ein Teil
der Götterwelt. In diesem Zusammenhang einige
Sprichwörter zu zitieren, wird klärend wirken.12
Eines dieser Sprichwörter heißt: «Wo immer ein
Gott mich verläßt, wird ein Gott mich auch
erheben.» Im gleichen Sinne: «Des Glückes Rad
dreht sich immerfort.» Im Japanischen ist also

Gott nicht absolut. Ein anderes Wort meint:
«Kein Gott wird uns eine Sache schenken, es sei

denn, daß wir ihn berühren.» Im gleichen Sinn:
«Laßt schlafende Hunde liegen.» Ein anderes:
«Nur im Leid erinnert man sich an Gott.» Im
gleichen Sinne: «Gefahr vorüber, Gott schon
vergessen!»

12 K. Yanagida, ed. Minzoku-gaju pp. 81-2.

260

Diese Sprichwörter sagen uns, daß die Japaner
einen ausgesprochenen Sinn für die Zusammenhänge

zwischen Göttern, Menschen und Onis
haben. So wird zum Beispiel eine Person für
verbrecherische, böse, unbarmherzige Taten als Oni
verleumdet, die gleiche Person aber für ihre guten

Werke gepriesen als von den Göttern geliebt.
Es ist also eine allgemeine japanische Gewohnheit,

oni und komi japanischer Ausdruck für
Gott) gegeneinander auszuspielen, zum Beispiel
oni-gami meint eher kami, den Hüter-Gott,
hingegen im Sinne des oni hat er als zweites Gesicht
das der schrecklichen, wilden Gottheit. In andern
Worten: Was in die Begriffe oni oder kamihinein-
projiziert wird, ist weithin losgelöst von der
dunkeln, gefährlichen, zerstörenden, schrecklichen
Kraft und ist überstrahlt von der barmherzigen,
mitleidenden, aufbauenden, hilfevollen Natur des

Bereiches des Unbewußten.
Hier müssen wir festhalten, daß das Unbewußte
zwei verschiedene Seiten hat, die eine ist
dynamisch und voller Energie, die andere Seite wendet

sich uns zu und ist stark abhängig von unserer

bewußten Geisteshaltung.
Die Waffen versinnbilden die Fähigkeit, die dunkeln

gefährlichen Mächte in sich zu sublimieren
und zu vergeistigen. Die Mächte der Dunkelheit
also werden überwunden durch das Schwert, das

heißt, durch die urteilsfähigen, scharfsinnigen
Kräfte des Bewußtseins, ebenso auch durch den
Speer, das heißt durch die den hinterhältigen,
undifferenzierten Bereich des Unbewußten
durchdringende Fähigkeit der Intuition.
Beide, die Kraft der bewußten Sphäre und die
durchdringende Kraft der Intuition, sind harmonisch

funktionierend mit den verschiedenen
Natursphären, der geistigen, animalischen, vegetativen,

und die kostbaren Inhalte beider Bereiche des

Bewußten wie des Unbewußten, gepaart mit
reicher Energie, werden erfolgreich vom Helden
befreit. Damit wird die alte menschliche Tradition
verjüngt und bereichert.13

13 Wir bemerkten, daß das Märchen <Momotaro> mit
der Erzählung endete, daß der Held reich mit Schätzen

beladen zu seinen alten Eltern zurückkehrte, um
ihnen diese Schätze zu überreichen, ebenso wurde er
reich vom Herrscher des Landes belohnt, womit er
den Eltern einen sorgenlosen Lebensabend schenken
konnte. Dieser Schluß ist überflüssig, wurde später
hinzugefügt, beeinflußt durch eine wichtige Lehre
des Konfuzianismus, jener der kindlichen Pietät und
Loyalität gegenüber den Eltern.


	Momotaro, der Pfirsichknabe : ein japanisches Märchen

