Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 54 (1967)

Heft: 2

Artikel: Zur Sprachphilosophie

Autor: Bréndle, Johann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-527237

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-527237
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Sprachphilosophie

Dr. Johann Bréndle, Zug

DaB die Sonderstellung des Menschen in seiner
Sprache griinde, ist eine Auffassung, die uns schon
in der Genesis begegnet. Denn Adam gibt den
vorgefithrten Tieren Namen, die ihrem Wesen
entsprechen. Bei dieser Gelegenheit entdeckt er,
dalB keines dieser Tiere zu ithm als Hilfe und Ge-
fahrte paBt. Der Grund liegt offenbar darin, daf3
keines der Tiere zur Namengebung fahig und so-
mit thm wesensfremd ist. Dieser Bericht kann nun
freilich wohl kaum als sprachphilosophischer An-
satz bewertet werden. Dieser beginnt erst bei den
Griechen. DaB Griechenland der Ort des Begin-
nens war, erstaunt nicht, wenn man bedenkt, da
die griechischen Philosophen kulturgeschichtlich
jene Menschen waren, die als erste ihre Welt nicht
einfach als etwas Naturgegebenes blindlings hin-
nahmen, sondern — Abstand nehmend und doch
voll Staunen - sich iiber diese Welt und sich selbst
besannen. In solcher Reflexion erkannten sie,daf3
sie sich durch die Sprache von allen andern Lebe-
wesen unterschieden, daf) ihr eigentliches Mensch-
sein in der Sprache begriindet ist. <Zoon logon
echon> lautet die Formel dafiir (das Sprache ha-
bende Lebewesen), eine Formel iibrigens, die in
derlateinischen Ubersetzung des animal rationale
nicht mehr die urspriingliche Tiefe und Weite bei-
behielt. Dennoch ist trotz diesem hoffnungsvollen
Beginn die griechische Sprachphilosophie nicht
sehr weit gekommen. Selbst die Platonischen
Schriften, etwa der Kratylos-Dialog, kénnen kaum
als ein bedeutender Fortschritt aufgefaBt werden.
Der Grund dafiir diirfte wohl einerseits in der phi-
losophischen Verengung der Problematik auf das
Verhaltnis von Wort, Begriff und Ding, anderer-
seits in der damit zusammenhdngenden Ausbil-
dung der griechischen Logik liegen, die zwar als ein
groBartiges System auch heute noch unsere Be-
wunderung verdient, im letzten aber doch in ihrer
ontologischen Struktur nicht jenes Fundament be-
sitzt, das man in ihr zu haben glaubte. So war
denn auch in der Folge die sprachphilosophische
Disziplin am Baum der Philosophie nicht ein star-

54

ker und blithender Ast, sondern eher ein schein-
bar nicht entwicklungsfihiges, ziemlich diirres
Zweiglein.

Um so erstaunlicher ist die heutige Wendung. Ja,
man kann sich oftmals des Eindrucks nicht er-
wehren, dafl die Sprachphilosophie heute nicht
nur ein ganz gewichtiges Wort mitspricht, son-
dern sich sogar <anmafit;, Grund aller philoso-
phischen Erkenntnis zu sein. Dabei verdanken wir
diese erstaunliche Wendung nicht etwa, wie man
vermutenkonnte, den zweifellos groBen Fortschrit-
ten der modernen sprachwissenschaftlichen For-
schung, sondern sie vollzog sich aus dem Zentrum
der philosophischen Besinnung selbst. Zugegeben,
die moderne Sprachwissenschaft hat bedeutende
Bausteine geliefert und sich in der eigenen wis-
senschaftlichen Thematik der philosophischen
Fragestellung weit ge6ffnet. Zugegeben, auch die
biologischen Erkenntnisse der Verhaltensfor-
schung, die schlieBlich einen entscheidenden Bei-
trag zur Grundlegung einer neuen Anthropologie
leistete (Uexkill, Gehlen, Portmann), diirfen
nicht iibersehen werden. Zentrum der philosophi-
schen Besinnung hieB namlich um die Jahrhun-
dertwende und in den zwei folgenden Dezennien:
neukantianische Erkenntniskritik. Und hier muf3
nun Cassirers (Philosophie der symbolischen For-
men> (1923) als ein erster und gewichtiger Schritt
tiber die erkenntnistheoretischen Bemithungen des
Neukantianismus hinaus gewertet werden. Cas-
sirer hat namlich als erster auf kantischer Grund-
lage nachgewiesen, daf die Sprache nicht einfach
in der Vorstellung gegebene Inhalte wiederhole,
sondern diese erst setze. So zeigte sich denn, un-
terstiitzt noch durch Husserls Phinomenologie —
und beinahe widerwillig nahm man es zur Kennt-
nis —, daB} unser ganzes Denken, ja sogar jede
Vorstellung, im letzten durch das Ganze des in
der Sprache wirkenden Weltverstindnisses be-
stimmt ist. Es war dies eine Erkenntnis, die
schlieBlich das Sprachproblem aus der erkennt-
nistheoretischen Verengung ins Zentrum der phi-
losophischen Bemiihung brachte. Man denke in
diesem Zusammenhang nur an Martin Heideg-
ger, der die Sprache als «das Haus des Seins> be-
greift.

Mit diesen Ausfithrungen ist freilich die Sprach-
philosophie, ihre Entwicklung und Problematik,
nicht einmal skizziert. Es sind fragmentarische
Hinweise, wenn man will. Hinweise, die mir aller-
dings notwendig scheinen, wenn man die Thema-
tik der heutigen Sprachphilosophie verstehen will.



Dazu kommt noch ein anderes: schien bis anhin
der Forschungsraum von Sprachphilosophie einer-
seits und von Sprachwissenschaft anderseits keine
Begegnung zuzulassen, so diirfte heute doch der
Augenblick gekommen zu sein, wo die beiden
Disziplinen zum fruchtbaren gegenseitigen Ge-
sprach anzutreten bereit sind. Erste und bedeu-
tende Schritte in dieser Richtung sind schon ge-
tan. Zwei Namen seien in diesem Zusammenhang
genannt — Namen von Forschern iibrigens, deren
Methoden durchaus gegensatzlich sind: Leo Weis-
gerber und Benjamin Lee Whorf. Weisgerbers
Arbeiten sind im deutschen Sprachraum heute
durchausbekannt und anerkannt. Whorf (f 1941)
war ein amerikanischer Naturwissenschafter, der
in der Erforschung einer Indianersprache Grol3-
artiges geleistet hat. Seine wohl gewichtigste
Schrift «Sprache — Denken — Wirklichkeit, ist in
deutscher Ubersetzung in Rowohlts deutscher
Enzyklopadie (Nr. 174, 1963) erschienen.
Cassirer, um auf ihn zuriickzukommen, hat wie
gesagt die Sprachphilosophie aus der traditionel-
len Verengung herausgefiihrt. Dabei hat er mit
Nachdruck aus einen Mann hingewiesen, den er
selber als Begriinder der modernen Sprachphilo-
sophie betrachtete, nimlich auf Wilhelm von
Humboldt (1767-1835). Der dritte der Klassi-
ker im Freundeskreis mit Goethe und Schiller!
In genialer Weise erkannte dieser die zentrale
Bedeutung der Sprache nicht nur fiir die mensch-
liche Erkenntnis, sondern fir seine ganze Exi-
stenz. Nach ihm vollzieht sich das Menschsein
wesentlich in der Sprache und durch die Spra-
che. Dabei sei freilich hier die Frage, inwieweit er
von Hamann und Herder beeinflult war, ausge-
klammert! Leider haben dann die philosophischen
Richtungen des 19. Jahrhunderts seine wegwei-
senden Erkenntnisse nicht aufgenommen. Um so
nachdriicklicher wurde dafiir die Rezeption durch
Cassirer, von sprachwissenschaftlicher Seite her
die von Weisgerber.

Fiir Humboldt ist das echt und ewig Menschliche
— hierin ist er ein typisches Kind seiner Zeit —
mit dem Géttlichen identisch. Dies gilt insbeson-
ders fiir die Sprache. «Es ist kein leeres Wort-
spiel, wenn man die Sprache als in Selbsttatigkeit
nur aus sich entspringend und géttlich frei, die
Sprachen aber als gebunden und von den Natio-
nen, welchen sie angehoren, abhingig darstellt.»
Sprache ist im letzten der frei wirkenden Geistes-
kraft der Menschheit — dies das «Géttliches — ent-
sprungen; nur im Hinblick auf ihre endliche For-

mung ist sie national gebunden. Damit erweist sich
die Sprache aber auch als ein Geist und Materie
Vermittelndes. « Wiedas Denken inseinen mensch-
lichsten Beziehungen eine Sehnsucht ausdem Dun-
kel nach dem Licht, aus der Beschrankung nach
der Unendlichkeit ist, so stromt der Laut aus der
Tiefe der Brust nach auBen und findet einen ihm
wundervoll angemessenen, vermittelnden Stoff in
der Luft, dem feinsten und am leichtesten beweg-
baren aller Elemente, dessen scheinbare Unkor-
perlichkeit dem Geiste auch sinnlich entspricht.»
Der artikulierte Laut findet in der Luft also einen
Stoff, der dem Geiste des Menschen auf wunder-
volle Weise entspricht. Diese Entkorperlichung,
diese Befreiung vom Erdhaften wirkt sich beim
Menschen aber noch in anderer Weise aus. Hum-
boldt bringt sogar die Haltung des Menschen mit
dieser Eigentumlichkeit des Sprachlautes zusam-
men. «Zum Sprachlaut endlich pafit die den Tie-
ren versagte aufrechte Stellung des Menschen,
der gleichsam durch ihn emporgerufen wird.
Denn die Rede will nicht dumpf am Boden ver-
hallen, sie verlangt, sich frei von den Lippen zu
dem, an den sie gerichtet ist, zu ergieflen, von
dem Ausdruck des Blickes und der Mienen sowie
der Gebirde der Hiande begleitet zu werden und
sich so zugleich mit allem zu umgeben, was den
Menschen menschlich bezeichnet.» Im Sprechen
verlafit der Mensch das Dunkel seiner Innerlich-
keit, kommt zu sich und zur Welt;. In diesem
Zu-sich- und Zur-Welt-Kommen verwirklicht er
seine Aufgabe und Bestimmung. Diese Auffas-
sung wird zu Recht als Humboldts humanistischer
Grundzug bezeichnet. Dessen vornehmste Pflege-
statte sollte das humanistische Gymnasium sein.
Hier hat Humboldt eine Tiefe erreicht, die leider
nur allzu selten von den Diskussionen um das la-
teingebundene oder lateinfreie humanistische
Gymnasium gesehen wird. Sprachphilosophisch
besonders fruchtbar ist Humboldts Erkenntnis,
daB die Sprache die Gegenstande nicht einfach
abbilde. Dies gilt ihm schon fiir die einfachsten
Vorstellungen. «Keine Gattung der Vorstellun-
gen kann als ein blo} empfangendes Beschauen
eines schon vorhandenen Gegenstandes betrach-
tet werden.» Auch die Sprache ist kein abbilden-
des Passivum, sondern ein schopferisches Acti-
vum, eine <Energeia, wie Humboldt betont. «Die
Sprache als eine Arbeit des Geistes zu bezeich-
nen, ist schon darum ein vollkommen richtiger
und adidquater Ausdruck, weil sich das Dasein
des Geistes tiberhaupt nur in Tétigkeit und als

55



solche denken lidBt.» Sprache ist geistige Energie.
Dabei ist das einzelne Wort also nicht der Ab-
druck eines Gegenstandes; denn die Dinge kom-
men nicht in unser BewuBtsein so, wie sie sind,
sondern nur als sprachlich gestaltete Akte. Das
Wort ist, anders formuliert, der Abdruck des von
einem Gegenstand in der Seele erzeugten Bildes.
«Weltbild der Muttersprache; heit es dann spa-
ter immer wieder bei Weisgerber. Damit ist nicht
die Bildhaftigkeit der Sprache gemeint, sondern
die besondere Weise, wie in einer jeden Sprache
(Nationalsprache) die Gegenstinde des Sichtba-
ren und Unsichtbaren sprachlich gestaltet sind.
Der Mensch lebt auch hauptsichlich mit den
Gegenstanden, so wie sie ihm die Sprache zu-
fihrt, und da Empfinden und Handeln in ihm
von seinen Vorstellungen abhidngt, sogar aus-
schlieBlich so. Durch denselben Akt, vermoge
welches der Mensch die Sprache aus sich heraus-
spinnt, spinnt er sich in dieselbe ein, und jede
Sprache zieht um die Nation, welcher sie ange-
hort, einen Kreis, aus dem es nur insofern hin-
auszugehen moglich ist, als man zugleich in den
Kreis einer andern Sprache hiniibertritt. Die Er-
lernung einer fremden Sprache sollte daher die
Gewinnung eines neuen Standpunktes in der bis-
herigen Weltansicht sein.» Wer eine fremde Spra-
che lernt, 6ffnet damit ein neues Tod zur Welt;
freilich nur dann, wenn es ihm gelingt, den Geist
dieser neuen Sprache zu erfassen. Dadurch setzt
er sich aber auch in die Moglichkeit, den Geist
der eigenen Sprache, der Muttersprache, zu er-
kennen. Dabei miissen freilich die Kategorien der
traditionellen Schulgrammatik erweitert werden.
In diesem Sinne ist auch das Goethewort gesagt:
«Wer fremde Sprachen nicht kennt, wei} nichts
von seiner eigenen.» Zugleich werden wir uns
aber auch bewuf3t, dafl wir niemals zu einer all-
gemeingiiltigen Erkenntnis kommen koénnen. Im
letzten sind und bleiben wir in den Horizonteiner
bestimmten Sprache eingeschlossen. Es zeigt sich
hier zweifellos ein erkenntnistheoretischer Rela-
tivismus, den gewisse philosophische Richtungen
nur zu gerne zu vertuschen suchen. In Wirklich-
keit ist dies nichts anderes als der sprachphiloso-
phische Befund fiir die Endlichkeit des Men-
schen. Whorf nennt diesen Sachverhalt das «lin-
guistische Relativitdtsprinzipy. Er beschreibt es
folgendermaflen: «Menschen, die Sprachen mit
sehr verschiedenen Grammatiken beniitzen, wer-
den durch diese Grammatiken zu typisch ver-
schiedenen Beobachtungen und verschiedenen

56

Bewertungen dufBerlich dhnlicher Beobachtungen
gefiihrt. Sie sind daher als Beobachter einander
nicht dquivalent, sondern gelangen zu irgendwie
verschiedenen Ansichten von der Welt.» Im Hin-
blick auf die menschliche Erkenntnis, dessen Wie
wenigstens erforschbar sei, meint Whorf, dal3 der
grammatische Hintergrund unserer Mutterspra-
che nicht nur die Art und Weise einschlieBe, wie
wir unsere Sitze konstruieren, sondern auch dies,
«wie wir die Natur und den FluB} der Erfahrung
in diejenigen Gegenstinde und Einheiten auf-
gliedern, tiber die wir mit den von uns konstruier-
ten Sitzen Aussagen machen.» An anderer Stelle
schreibt er: «Wir gliedern und ordnen die mit-
und nacheinander auftretenden Ereignisse vor-
nehmlich deshalb gerade so, wie wir es tun, weil
wir durch unsere Muttersprache an einem Ab-
kommen dariiber beteiligt sind, nicht aber weil
die Natur selbst etwa in genau dieser Weise und
fir jedermann gegliedert ist.» Und in dem Kapi-
tel iiber «Sprache, Geist und Wirklichkeit, lesen
wir — unabhangig von Humboldt —, lediglich aus
der prizisen Arbeit der vergleichenden Sprach-
forschung herausgewachsen: «In Wirklichkeit ist
das Denken eine hochst ratselhafte Sache, tuber
die wir durch nichts so viel erfahren wie durch
das vergleichende Sprachstudium. Dieses Stu-
dium zeigt, dafl die Formen des persénlichen
Denkens durch unerbittliche Strukturgesetze be-
herrscht werden, die dem Denkenden nicht be-
wuBt sind. Die Strukturschemata sind die unbe-
merkten komplizierten Systematisierungen in sei-
ner eigenen Sprache, die sich recht einfach durch
unvoreingenommene Vergleiche und Gegeniiber-
stellungen mit anderen Sprachen, insbesondere
solchen einer anderen Sprachfamilie, zeigen las-
sen. Das Denken selbst geschieht in einer Spra-
che — in Englisch, in Deutsch, in Sanskrit, in Chi-
nesisch . .. Und jede Sprache ist ein eigenes rie-
siges Struktursystem, in dem die Formen und Ka-
tegorien kulturell vorbestimmt sind, auf Grund
deren der einzelne sich nicht nur mitteilt, son-
dern auch die Natur aufgliedert, Phdnomene und
Zusammenhinge bemerkt oder ubersieht, sein
Nachdenken kanalisiert und das Gehiuse seines
Bewultseins baut.» In solchen AuBerungen, lin-
guistisch bis ins Detail fundiert, begegnen sich
Sprachphilosophie und Sprachwissenschaft auf
das furchtbarste und begliickendste. Aus solcher
Besinnung erwichst aber auch die Verantwor-
tung, die der Lehrer im Grammatikunterricht zu
bekunden hat!



	Zur Sprachphilosophie

