
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 54 (1967)

Heft: 2

Artikel: Zur Sprachphilosophie

Autor: Brändle, Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-527237

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-527237
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Sprachphilosophie

Dr. Johann Brändle, Zug

Daß die Sonderstellung des Menschen in seiner

Sprache gründe, ist eine Auffassung, die uns schon

in der Genesis begegnet. Denn Adam gibt den

vorgeführten Tieren Namen, die ihrem Wesen

entsprechen. Bei dieser Gelegenheit entdeckt er,
daß keines dieser Tiere zu ihm als Hilfe und
Gefährte paßt. Der Grund liegt offenbar darin, daß
keines der Tiere zur Namengebung fähig und
somit ihm wesensfremd ist. Dieser Bericht kann nun
freilich wohl kaum als sprachphilosophischer
Ansatz bewertet werden. Dieser beginnt erst bei den
Griechen. Daß Griechenland der Ort des Beginnens

war, erstaunt nicht, wenn man bedenkt, daß
die griechischen Philosophen kulturgeschichtlich
jene Menschen waren, die als erste ihre Welt nicht
einfach als etwas Naturgegebenes blindlings
hinnahmen, sondern — Abstand nehmend und doch
voll Staunen - sich über diese Welt und sich selbst

besannen. In solcher Reflexion erkannten sie, daß
sie sich durch die Sprache von allen andern
Lebewesen unterschieden, daß ihr eigentliches Menschsein

in der Sprache begründet ist. <Zoon logon
echon> lautet die Formel dafür (das Sprache
habende Lebewesen), eine Formel übrigens, die in
der lateinischen Übersetzung des animal rationale
nicht mehr die ursprüngliche Tiefe und Weite
beibehielt. Dennoch ist trotz diesem hoffnungsvollen
Beginn die griechische Sprachphilosophie nicht
sehr weit gekommen. Selbst die Platonischen
Schriften, etwa der Kratylos-Dialog, können kaum
als ein bedeutender Fortschritt aufgefaßt werden.
Der Grund dafür dürfte wohl einerseits in der
philosophischen Verengung der Problematik auf das

Verhältnis von Wort, Begriff und Ding, andererseits

in der damit zusammenhängenden Ausbildung

der griechischen Logik liegen, die zwar als ein

großartiges System auch heute noch unsere
Bewunderung verdient, im letzten aber doch in ihrer
ontologischen Struktur nicht jenes Fundament
besitzt, das man in ihr zu haben glaubte. So war
denn auch in der Folge die sprachphilosophische
Disziplin am Baum der Philosophie nicht ein star¬

ker und blühender Ast, sondern eher ein scheinbar

nicht entwicklungsfähiges, ziemlich dürres
Zweiglein.
Um so erstaunlicher ist die heutige Wendung. Ja,
man kann sich oftmals des Eindrucks nicht
erwehren, daß die Sprachphilosophie heute nicht
nur ein ganz gewichtiges Wort mitspricht,
sondern sich sogar <anmaßt>, Grund aller
philosophischen Erkenntnis zu sein. Dabei verdanken wir
diese erstaunliche Wendung nicht etwa, wie man
vermuten könnte, den zweifellos großen Fortschritten

der modernen sprachwissenschaftlichen
Forschung, sondern sie vollzog sich aus dem Zentrum
der philosophischen Besinnung selbst. Zugegeben,
die moderne Sprachwissenschaft hat bedeutende
Bausteine geliefert und sich in der eigenen
wissenschaftlichen Thematik der philosophischen
Fragestellung weit geöffnet. Zugegeben, auch die
biologischen Erkenntnisse der Verhaltensforschung,

die schließlich einen entscheidenden
Beitrag zur Grundlegung einer neuen Anthropologie
leistete (Uexküll, Gehlen, Portmann), dürfen
nicht übersehen werden. Zentrum der philosophischen

Besinnung hieß nämlich um die
Jahrhundertwende und in den zwei folgenden Dezennien:
neukantianische Erkenntniskritik. Und hier muß
nun Cassirers «Philosophie der symbolischen
Formen) (1923) als ein erster und gewichtiger Schritt
über die erkenntnistheoretischen Bemühungen des

Neukantianismus hinaus gewertet werden. Cas-
sirer hat nämlich als erster auf kantischer Grundlage

nachgewiesen, daß die Sprache nicht einfach
in der Vorstellung gegebene Inhalte wiederhole,
sondern diese erst setze. So zeigte sich denn,
unterstützt noch durch Husserls Phänomenologie —

und beinahe widerwillig nahm man es zur Kenntnis

-, daß unser ganzes Denken, ja sogar jede
Vorstellung, im letzten durch das Ganze des in
der Sprache wirkenden Weltverständnisses
bestimmt ist. Es war dies eine Erkenntnis, die
schließlich das Sprachproblem aus der
erkenntnistheoretischen Verengung ins Zentrum der
philosophischen Bemühung brachte. Man denke in
diesem Zusammenhang nur an Martin Heidegger,

der die Sprache als «das Haus des Seins>

begreift.

Mit diesen Ausführungen ist freilich die
Sprachphilosophie, ihre Entwicklung und Problematik,
nicht einmal skizziert. Es sind fragmentarische
Hinweise, wenn man will. Hinweise, die mir
allerdings notwendig scheinen, wenn man die Thematik

der heutigen Sprachphilosophie verstehen will.

54



Dazu kommt noch ein anderes: schien bis anhin
derForschungsraum von Sprachphilosophie einerseits

und von Sprachwissenschaft anderseits keine

Begegnung zuzulassen, so dürfte heute doch der

Augenblick gekommen zu sein, wo die beiden

Disziplinen zum fruchtbaren gegenseitigen
Gespräch anzutreten bereit sind. Erste und bedeutende

Schritte in dieser Richtung sind schon
getan. Zwei Namen seien in diesem Zusammenhang
genannt - Namen von Forschern übrigens, deren
Methoden durchaus gegensätzlich sind: Leo Weis-

gerber und Benjamin Lee Whorf. Weisgerbers
Arbeiten sind im deutschen Sprachraum heute
durchaus bekannt und anerkannt. Whorf (f 1941)

war ein amerikanischer Naturwissenschafter, der
in der Erforschung einer Indianersprache
Großartiges geleistet hat. Seine wohl gewichtigste
Schrift <Sprache - Denken - Wirklichkeit) ist in
deutscher Übersetzung in Rowohlts deutscher

Enzyklopädie (Nr. 174, 1963) erschienen.

Cassirer, um auf ihn zurückzukommen, hat wie

gesagt die Sprachphilosophie aus der traditionellen

Verengung herausgeführt. Dabei hat er mit
Nachdruck aus einen Mann hingewiesen, den er
selber als Begründer der modernen Sprachphilosophie

betrachtete, nämlich auf Wilhelm von
Humboldt (1767-1835). Der dritte der Klassiker

im Freundeskreis mit Goethe und Schiller!
In genialer Weise erkannte dieser die zentrale

Bedeutung der Sprache nicht nur für die menschliche

Erkenntnis, sondern für seine ganze
Existenz. Nach ihm vollzieht sich das Menschsein
wesentlich in der Sprache und durch die Sprache.

Dabei sei freilich hier die Frage, inwieweit er
von Hamann und Herder beeinflußt war,
ausgeklammert Leider haben dann die philosophischen
Richtungen des 19. Jahrhunderts seine wegweisenden

Erkenntnisse nicht aufgenommen. Um so

nachdrücklicher wurde dafür die Rezeption durch
Cassirer, von sprachwissenschaftlicher Seite her
die von Weisgerber.
Für Humboldt ist das echt und ewig Menschliche

- hierin ist er ein typisches Kind seiner Zeit —

mit dem Göttlichen identisch. Dies gilt insbeson-

ders für die Sprache. «Es ist kein leeres Wortspiel,

wenn man die Sprache als in Selbsttätigkeit
nur aus sich entspringend und göttlich frei, die

Sprachen aber als gebunden und von den Nationen,

welchen sie angehören, abhängig darstellt.»
Sprache ist im letzten der frei wirkenden Geisteskraft

der Menschheit - dies das <Göttliche> -
entsprungen; nur im Hinblick auf ihre endliche For¬

mung ist sie national gebunden. Damit erweist sich
die Sprache aber auch als ein Geist und Materie
Vermittelndes. «Wie das Denken in seinen menschlichsten

Beziehungen eine Sehnsucht aus dem Dunkel

nach dem Licht, aus der Beschränkung nach
der Unendlichkeit ist, so strömt der Laut aus der
Tiefe der Brust nach außen und findet einen ihm
wundervoll angemessenen, vermittelnden Stoff in
der Luft, dem feinsten und am leichtesten bewegbaren

aller Elemente, dessen scheinbare Unkör-
perlichkeit dem Geiste auch sinnlich entspricht.»
Der artikulierte Laut findet in derLuft also einen
Stoff, der dem Geiste des Menschen auf wundervolle

Weise entspricht. Diese Entkörperlichung,
diese Befreiung vom Erdhaften wirkt sich beim
Menschen aber noch in anderer Weise aus. Humboldt

bringt sogar die Haltung des Menschen mit
dieser Eigentümlichkeit des Sprachlautes zusammen.

«Zum Sprachlaut endlich paßt die den Tieren

versagte aufrechte Stellung des Menschen,
der gleichsam durch ihn emporgerufen wird.
Denn die Rede will nicht dumpf am Boden
verhallen, sie verlangt, sich frei von den Lippen zu
dem, an den sie gerichtet ist, zu ergießen, von
dem Ausdruck des Blickes und der Mienen sowie
der Gebärde der Hände begleitet zu werden und
sich so zugleich mit allem zu umgeben, was den
Menschen menschlich bezeichnet.» Im Sprechen
verläßt der Mensch das Dunkel seiner Innerlichkeit,

kommt zu sich und <zur Welt). In diesem
Zu-sich- und Zur-Welt-Kommen verwirklicht er
seine Aufgabe und Bestimmung. Diese Auffassung

wird zu Recht als Humboldts humanistischer
Grundzug bezeichnet. Dessen vornehmste Pflegestätte

sollte das humanistische Gymnasium sein.

Hier hat Humboldt eine Tiefe erreicht, die leider
nur allzu selten von den Diskussionen um das

lateingebundene oder lateinfreie humanistische
Gymnasium gesehen wird. Sprachphilosophisch
besonders fruchtbar ist Humboldts Erkenntnis,
daß die Sprache die Gegenstände nicht einfach
abbilde. Dies gilt ihm schon für die einfachsten
Vorstellungen. «Keine Gattung der Vorstellungen

kann als ein bloß empfangendes Beschauen
eines schon vorhandenen Gegenstandes betrachtet

werden.» Auch die Sprache ist kein abbildendes

Passivum, sondern ein schöpferisches Acti-
vum, eine <Energeia>, wie Humboldt betont. «Die
Sprache als eine Arbeit des Geistes zu bezeichnen,

ist schon darum ein vollkommen richtiger
und adäquater Ausdruck, weil sich das Dasein
des Geistes überhaupt nur in Tätigkeit und als

55



solche denken läßt.» Sprache ist geistige Energie.
Dabei ist das einzelne Wort also nicht der
Abdruck eines Gegenstandes; denn die Dinge kommen

nicht in unser Bewußtsein so, wie sie sind,
sondern nur als sprachlich gestaltete Akte. Das
Wort ist, anders formuliert, der Abdruck des von
einem Gegenstand in der Seele erzeugten Bildes.
<Weltbild der Muttersprache) heißt es dann später

immer wieder bei Weisgerber. Damit ist nicht
die Bildhaftigkeit der Sprache gemeint, sondern
die besondere Weise, wie in einer jeden Sprache
(Nationalsprache) die Gegenstände des Sichtbaren

und Unsichtbaren sprachlich gestaltet sind.
Der Mensch lebt auch hauptsächlich mit den

Gegenständen, so wie sie ihm die Sprache
zuführt, und da Empfinden und Handeln in ihm
von seinen Vorstellungen abhängt, sogar
ausschließlich so. Durch denselben Akt, vermöge
welches der Mensch die Sprache aus sich herausspinnt,

spinnt er sich in dieselbe ein, und jede
Sprache zieht um die Nation, welcher sie angehört,

einen Kreis, aus dem es nur insofern
hinauszugehen möglich ist, als man zugleich in den
Kreis einer andern Sprache hinübertritt. Die
Erlernung einer fremden Sprache sollte daher die

Gewinnung eines neuen Standpunktes in der
bisherigen Weltansicht sein.» Wer eine fremde Sprache

lernt, öffnet damit ein neues Tod zur Welt;
freilich nur dann, wenn es ihm gelingt, den Geist
dieser neuen Sprache zu erfassen. Dadurch setzt

er sich aber auch in die Möglichkeit, den Geist
der eigenen Sprache, der Muttersprache, zu
erkennen. Dabei müssen freilich die Kategorien der
traditionellen Schulgrammatik erweitert werden.
In diesem Sinne ist auch das Goethewort gesagt:
«Wer fremde Sprachen nicht kennt, weiß nichts
von seiner eigenen.» Zugleich werden wir uns
aber auch bewußt, daß wir niemals zu einer
allgemeingültigen Erkenntnis kommen können. Im
letzten sind und bleiben wir in den Horizont einer
bestimmten Sprache eingeschlossen. Es zeigt sich
hier zweifellos ein erkenntnistheoretischer
Relativismus, den gewisse philosophische Richtungen
nur zu gerne zu vertuschen suchen. In Wirklichkeit

ist dies nichts anderes als der sprachphilosophische

Befund für die Endlichkeit des
Menschen. Whorf nennt diesen Sachverhalt das

(linguistische Relativitätsprinzip>. Er beschreibt es

folgendermaßen: «Menschen, die Sprachen mit
sehr verschiedenen Grammatiken benützen, werden

durch diese Grammatiken zu typisch
verschiedenen Beobachtungen und verschiedenen

56

Bewertungen äußerlich ähnlicher Beobachtungen
geführt. Sie sind daher als Beobachter einander
nicht äquivalent, sondern gelangen zu irgendwie
verschiedenen Ansichten von der Welt.» Im
Hinblick auf die menschliche Erkenntnis, dessen Wie
wenigstens erforschbar sei, meint Whorf, daß der
grammatische Hintergrund unserer Muttersprache

nicht nur die Art und Weise einschließe, wie
wir unsere Sätze konstruieren, sondern auch dies,
«wie wir die Natur und den Fluß der Erfahrung
in diejenigen Gegenstände und Einheiten
aufgliedern, über die wir mit den von uns konstruierten

Sätzen Aussagen machen.» An anderer Stelle
schreibt er: «Wir gliedern und ordnen die mit-
und nacheinander auftretenden Ereignisse
vornehmlich deshalb gerade so, wie wir es tun, weil
wir durch unsere Muttersprache an einem
Abkommen darüber beteiligt sind, nicht aber weil
die Natur selbst etwa in genau dieser Weise und
für jedermann gegliedert ist.» Und in dem Kapitel

über (Sprache, Geist und Wirklichkeit) lesen

wir - unabhängig von Humboldt -, lediglich aus
der präzisen Arbeit der vergleichenden
Sprachforschung herausgewachsen: «In Wirklichkeit ist
das Denken eine höchst rätselhafte Sache, über
die wir durch nichts so viel erfahren wie durch
das vergleichende Sprachstudium. Dieses
Studium zeigt, daß die Formen des persönlichen
Denkens durch unerbittliche Strukturgesetze
beherrscht werden, die dem Denkenden nicht
bewußt sind. Die Strukturschemata sind die
unbemerkten komplizierten Systematisierungen in
seiner eigenen Sprache, die sich recht einfach durch
unvoreingenommene Vergleiche und Gegenüberstellungen

mit anderen Sprachen, insbesondere
solchen einer anderen Sprachfamilie, zeigen
lassen. Das Denken selbst geschieht in einer Sprache

- in Englisch, in Deutsch, in Sanskrit, in
Chinesisch Und jede Sprache ist ein eigenes
riesiges Struktursystem, in dem die Formen und
Kategorien kulturell vorbestimmt sind, auf Grund
deren der einzelne sich nicht nur mitteilt,
sondern auch die Natur aufgliedert, Phänomene und
Zusammenhänge bemerkt oder übersieht, sein
Nachdenken kanalisiert und das Gehäuse seines

Bewußtseins baut.» In solchen Äußerungen,
linguistisch bis ins Detail fundiert, begegnen sich

Sprachphilosophie und Sprachwissenschaft auf
das furchtbarste und beglückendste. Aus solcher
Besinnung erwächst aber auch die Verantwortung,

die der Lehrer im Grammatikunterricht zu
bekunden hat!


	Zur Sprachphilosophie

