
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 53 (1966)

Heft: 6-7

Artikel: Das Menschenbild des biblischen Schöpfungsberichtes im Lichte der
modernen Naturwissenschaften [Fortsetzung]

Autor: Tramèr, Odilo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-529380

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-529380
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Halbmonatsschrift für Erziehung und Unterricht

Ölten, 15. März 1966 53.Jahrgang Nr. 6/7

SchweizerSchule

Das Menschenbild des biblischen
Schöpfungsberichtes im Lichte der
modernen Naturwissenschaften (2.Teil)

Dr. P. Odilo Tramer OSB, Einsiedeln

Das Alte Testament stellt den Menschen immer
dar als zusammengesetzt aus zwei Elementen:
aus einem niederen Prinzip, das der stofflichen
Welt angehört, und einem höheren Prinzip, das

von Gott kommt. Nach dem gewöhnlichen
Sprachgebrauch gilt der schon bestehende
Mensch als zusammengesetzt aus Fleisch und
Geist. Das Wort < Fleisch > deutet daher auf einen
lebendigen, also beseelten stofflichen Organismus

des Menschen. Hier geht es aber um die
Entstehung des Menschen, wobei die noch
unverarbeitete leblose Materie zur Sprache kommt.
Diese zu einer menschlichen Gestalt modellierte
Materie wird zu Fleisch kraft eines Lebensprinzips,

das durch die Nasenlöcher eingeblasen wird.
So entsteht der erste Mensch, zusammengesetzt
aus Fleisch und Geist, die beide zusammen den
Menschen zu einer lebenden Person machen.

Für das Wort Geist steht hier der Ausdruck, der
technisch <Atmen> bedeutet, und er wird noch
näher bestimmt durch das Leben, so daß wir
wörtlich Lebensatem übersetzen müssen. Der
Verfasser geht von der Vorstellung aus, die
Israel von der menschlichen Konstitution hat,
und zeigt, daß der Mensch nach allem, was er ist,
nach seinen konstituierenden Elementen seinen

Ursprung Gott verdankt. Deshalb entspricht der
Auffassung vom Menschen als einem zweiteiligen
zusammengesetzten Wesen ein zweiteiliges
Schöpfungsbild. Es findet sich also im zweiten
Bericht die gleiche Lehre wie im ersten Kapitel,
aber eben auf populäre Art und Weise
ausgedrückt, aber nicht weniger tief; der Mensch ist

Gegenstand von Gottes besonderer Fürsorge, der
Mensch ist ganz und gar Geschöpf, als stoffliches
wie auch als geistiges, das heißt lebendes Wesen.
Das Alte Testament formuliert das Lebensprinzip

mit Ausdrücken, die der Wahrnehmung des

Atmungsphänomens entnommen sind. Wer
daher seinen Atem aushaucht, ist tot; das Leben
ergibt sich mit dem Atmen. Israel denkt und spricht
konkret und identifiziert Leben mit Atem.
Da es ja unsere Aufgabe ist, ein biblisches
Menschenbild zu entwerfen, so ist es unerläßlich, daß
wir mit dem Wort <nephesch>, das gewöhnlich
mit <Seele) wiedergegeben wird, etwas mehr
Aufmerksamkeit widmen. Die <Nephesch> ist das

Lebendige und wird an einigen andern Stellen
der Bibel als Ausdruck für Kehle, Gurgel
gebraucht. Dieser Ausdruck bezeichnet zweifelsohne

das Vitale am Menschen im weiteren Sinne.
Die <Nephesch> hungert, sie ekelt sich, sie haßt,
sie zürnt, sie liebt, sie trauert, und vor allem sie

kann sterben, das heißt sie geht heraus; manchmal,

wie im Falle des Knaben, der vom Propheten

Elias zum Leben erweckt wird, kehrt sie

zurück. Da die Hebräer die geistigen Funktionen
von den vitalen des Körpers nicht getrennt haben,
sollte man von der Übersetzung dieses Wortes
<nephesch> mit Seele, wenn irgendwie möglich,
Abstand nehmen. Die nephesch wohnt im
Fleisch; sie wird aber deutlich von ihm
unterschieden. Auch die Tiere haben eine nephesch,
nicht aber die Pflanzen, da vom Hebräer die
Pflanzen als Anhängsel der Erde betrachtet werden.

Dem eigentlich Geistigen im Menschen
kommt das Wort <ruech> in verhältnismäßig
seltenen Fällen näher, wo es im anthropologischen
Sinne und nicht zur Bezeichnung eines Charismas
gebraucht wird. Der Sitz aller geistigen Tätigkeiten

ist das Herz. Der Ausleger muß aber immer
bedenken, daß dieser Begriff sehr viel umfassender

ist als unser Wort <Herz>. Es ist der Sitz nicht
nur des ganzen Empfindungsvermögens, sondern

177



auch des Verstandes und des Willens. Die
heimlichsten seelischen Regungen suchte man im
Altertum in den Nieren. Darum ist von Gott, der
Herz und Nieren durchforscht, die Rede.
Die biblische Terminologie ist also aufzufassen
als eine gebräuchliche konkrete Andeutung, die
das ganze Phänomen Mensch, der sich bewegt
und der handelt, der spricht und denkt und
strebt, der mit einem Wort kraft eines geheimen
Impulses lebt, umfaßt.
Die Materie, aus der Gott schafft, wird im
hebräischen Lehmerde, eigentlich Schlamm
genannt. Staub ist zu trocken und läßt sich nicht
verarbeiten. Wie der Mensch aus der Erde
gemacht wurde, so wird er wieder zur Erde
zurückgegeben; er wird wieder eins mit der Erde. Das
Menschenleben ist ein Gang von einem Mutterschoß

zum andern. Zwei Gedanken sind es, die
damit gegeben sind: Erstens der Mensch kommt
aus der Erde und kehrt wieder zur Erde zurück,
diesmal als Ort gemeint; zweitens der Mensch
wurde aus Erde gemacht und geht wieder in die
Erde über, hier als Stoff gemeint.
Damit ist deutlich geworden, daß Gott mit
lockerer Erde arbeitet. Was tut er damit? Der
hier gebrauchte Ausdruck ist ein technischer
Begriff des Töpfergewerbes. Jahwe-Elohim geht
vor wie ein Töpfer: Er formt und modelliert die
lose Erde, bis sie die Form eines Menschen hat.
Ausdrücke wie < Bildner > kommen in der Bibel,
vor allem bei Isaias und Jeremias, häufig vor.
Die Vorstellung vom Schöpfer als Töpfer ist
allgemein orientalisch und zugleich biblisch.
Welches ist nun der Lehrgehalt dieses Stückes
Daß lockere Erde die Materie bildet, liegt nicht
auf der Hand, sie wurde bewußt gewählt. Es ist
offensichtlich warum. Der Verfasser will von
vorneherein feststellen, wie gering und unbedeutend

der Mensch aus sich selbst ist, wie sterblich
er von Natur aus ist. Auf dieser Grundlage ruht
der weitere Bericht; denn erst so wird klar, wie
unverdient die gnadenhafte Auszeichnung des

Menschen war und wie ungeheuerlich sein Streben

Gott gleich zu werden, wie gerecht darum
das göttliche Urteil. Das zweite Kapitel der Genesis,

von dem wir jetzt handeln, ist eigentlich nicht
ein unabhängiger Schöpfungsbericht, sondern
die Voraussetzung für die Sündenfallgeschichte.
Dieses Beispiel zeigt, daß die sinnenfällige
Gestalt des Berichtes sorgfältig gewählt ist und daß
der Verfasser sein Material selbständig bearbeitet
und nach der Lehre ordnet, die er mitteilen will.

Er läßt daher die Gelegenheit nicht ungenutzt,
diesen Lehrpunkt in seine Darstellung einzuarbeiten,

ohne dabei aber das Töpfermotiv
aufzugeben; denn dieses hat ebenfalls noch etwas
Wichtiges zu sagen:
Im biblischen Gebrauch dieses Motivs spielen
wieder zwei Gedanken durcheinander: Erstens
des Menschen Hinfälligkeit und Vergänglichkeit,
hier noch unterstrichen durch den gebrauchten
Stoff; und zweitens des Menschen gänzliche
Abhängigkeit von Gott. Alles, was der Mensch ist,
ist er durch den Schöpfer, der ihn also nach
Gutdünken buchstäblich zwischen den Fingern
zerdrücken kann, ohne daß er dem Menschen
Verantwortung schuldig ist. Dieser Punkt hat seine
klassische Darstellung in Jeremias 18, 6: «Kann
Ich es nicht mit euch auch so machen wie dieser

Töpfer da, Haus Israel? Siehe wie Ton in der
Hand des Töpfers, so seid ihr in meiner Hand,
Haus Israel.»
Der Verfasser des zweiten Kapitels der Genesis

lehrt also außerordentlich viel über die Natur
des Menschen. Er gibt ein Urteil über seinen

Wert, über sein Verhältnis zu Gott und zur Welt.
Will er damit auch etwas lehren über die Art und
Weise, wie der Mensch tatsächlich entstanden
ist?
Wir haben schon gesehen, daß die Darstellungsweise

dem allgemeinen Sprachgebrauch des

Orients entnommen ist. Die Einzelheiten in der
Schilderung dienen nicht dazu, uns zu belehren,
wie der Mensch erschaffen wurde, sondern mit
welchen Eigenschaften, als was für ein Wesen er
erschaffen wurde. Der Verfasser macht seine
Lehre zu einem Bericht, und eben das braucht
er für sein Volk, das nicht an abstrakte Wahrheiten

und Aussageweisen gewöhnt ist. Er gebraucht
eine bildhafte Sprache, um tiefe Wahrheiten
auszudrücken. Das Bild ist aber Darstellungsmittel
und nicht Lehrgegenstand.
Modellieren und einblasen sind Ausdrücke, die
einer Bildersprache entnommen sind. Kann man
modellieren, ohne Stoff zu gebrauchen Ist die
erwähnte Materie nicht unentbehrlicher
Bestandteil des einmal gewählten Bildes Muß man
annehmen, daß der Mensch aus einer schon
bestehenden Materie geformt ist? Lebende oder
leblose Materie, darauf kommt es nicht an, auf
alle Fälle hat Gott nach der anschaulichen
Beschreibung einen schon vorhandenen Stoff
gebraucht und daraus den Menschen gebildet;
aber auch dieser Stoff stammt von Gottes

178



Schöpferhand; denn alles hat Gott erschaffen,
auch die leblose Materie, zum Beispiel den
Ackerboden.
Fragen wir uns nun: War die lebende Materie
ein zoologischesWesen Wäre dem so, so stammte
auch dieses aus Gottes Schöpfung. Handelt es

sich bei der von Gott erwählten Materie um ein
lebendes Wesen - und dies dürfte wohl der Fall
sein —, so kommt nur ein aufrechtgehendes in
Frage; denn nur bei einem solchen sind die Hände
frei für die Werkzeugherstellung. Die
Naturwissenschaft spricht von sog. Australopitheciden
als von vormenschlichen Gestalten, die über
aufrechten Gang und eine das Gehirn der Menschenaffen

beträchtlich übersteigende Hirnkapazität
verfügten. Sie waren auch imstande, Geräte
herzustellen, nicht nur sie zu gebrauchen, wie wir
das von Menschenaffen wissen. Die Anthropologie

kann an sich nur über das Äußere der
vormenschlichen Gestalten Aussagen machen. Die
eigentliche Menschwerdung hat sich bis jetzt
ihren Nachforschungen entzogen. Ob es je möglich

sein wird, über die ersten Menschenpaare
Aussagen zu machen, ist eine Frage, bei der die
persönliche Einstellung des Forschers eine nicht
zu unterschätzende Rolle spielt.
Nur aus der Bibel wissen wir, was für ein Wesen
Gott aus einer tierischen Vorstufe hervorgehen
ließ. Gott schuf aus einem vormenschlichen Wesen

einen geistbegabten Menschen. Über das
Wie schweigt sich der biblische Verfasser aus,
wenn er auch die Erschaffung in anschaulicher
Weise zu berichten scheint. Für ihn existierte das
Problem der Abstammung des Menschen von
tierischen Ahnen gar nicht, darum konnte er
darüber auch nichts lehren wollen. Der bildhafte
Bericht gehört zum Lehrmittel, nicht zum
Lehrgegenstand.

Wie steht es denn mit der Einerschaffung der
Seele Mußte der Schöpfer bei der Menschwerdung

in besonderer Weise in seine eigene
Schöpfung eingreifen oder wäre es denkbar, daß
Gott dem Leben, das ja von Ihm als Erstursache

getragen wird, die Fähigkeit mitgab, sich selbst

zu übersteigen und in die höhere Sphäre des

Geistes vorzustoßen Karl Rahner bejaht diese

Möglichkeit unter gewissen Bedingungen. Auch
hier bliebe die Wirkungsweise der Geschöpfe
eine Wirkung von Zweitursachen, wobei man
eine geschöpfliehe Ursache nicht isoliert betrachten

darf, sondern hinter ihr bzw. als ihren ersten
Ermöglichungsgrund, die göttliche Allursäch-

lichkeit sehen muß. Weil solches Sichselbstüber-
steigen also nur kraft des absoluten Seins, nämlich

Gottes, möglich ist, wäre der Geist auch so

unmittelbar von Gott verursacht.
Dazu bleibt zu bedenken, daß Gott in seinem

ewigen zeitlosen Sein allen räumlichen und
zeitlichen Gegebenheiten gleich gegenwärtig ist. Für
ihn gibt es keine Zeit und keinen Raum. Gott
kann von allem Anfang an - das heißt von uns
aus gesehen - alle Fähigkeiten in die Materie
hineingelegt haben. Ein dynamischer
Schöpfungsbegriff mit einer Entwicklung vom Niederen

zum Höheren ist Gottes Größe unbedingt
würdiger und angemessener als ein rein
statisches Bild, wie wir es bis anhin zu sehen gewohnt
waren. Eines ist sicher, daß wir nur im Glauben
erkennen können, was Gott mit dem Menschen
vorhatte und wie er sich des Menschen in besonderer

Weise angenommen hat. Darüber kann
uns die Naturwissenschaft nichts aussagen; die
beiden Gebiete überschneiden sich keineswegs,
sofern beide Disziplinen sich ihrer Grenzen
bewußt sind.
An sich käme jetzt der Paradiesesbericht zur
Sprache. Da sich darin keine die Natur des
Menschen betreffenden Aussagen finden, können wir
darüber hinweggehen. Wir wenden uns deshalb
der Erschaffung der ersten Frau zu. Der biblische
Text fährt folgendermaßen fort: «Und Gott der
Herr sprach: Es ist nicht gut, daß der Mensch
allein sei. Ich will ihm eine Hilfe schaffen, die zu
ihm paßt. Da bildete Gott der Herr aus Erde alle
Tiere des Feldes und alle Vögel des Himmels und
brachte sie zum Menschen, um zu sehen, wie er
sie nennen würde; und ganz wie der Mensch sie

nennen würde, so sollten sie heißen. Und der
Mensch gab allem Vieh und allen Vögeln des

Himmels und allen Tieren des Feldes Namen;
aber für den Menschen fand er keine Hilfe, die
zu ihm paßte. Da ließ Gott der Herr einen
Tiefschlaf auf den Menschen fallen, so daß er
einschlief. Und er nahm ihm eine von seinen Rippen
heraus und schloß die Stelle mit Fleisch zu. Und
Gott der Herr baute ein Weib aus der Rippe, die
er vom Menschen genommen hatte, und führte
es dem Menschen zu. Da sprach der Mensch:
«Dies ist nun endlich Gebein von meinem
Gebein und Fleisch von meinem Fleische. Die soll
Männin heißen; denn vom Manne ist sie

genommen. Darum verläßt der Mann Vater und
Mutter und hängt seinem Weibe an, und sie werden

ein Leib. Und die beiden, der Mensch und

•79



sein Weib, waren nackt und schämten sich
nicht.»
Die Darstellung wird hier erschreckend menschlich.

Mitten in seinem Schöpfungswerk überlegt
sich Gott, daß es mit dem Menschen eigentlich
noch nicht in Ordnung ist; es fehlt ihm noch
irgend etwas. Darauf unternimmt er einen
mißglückten Versuch, das Fehlende zu schaffen, bis

er dann das für den Menschen Passende findet.
Hier wird ganz bewußt naiv und kindlich von
einem Vorgang gesprochen, zu dem unser Denken

keinen Zugang findet. Eben dadurch, daß
die Vorstellung so gänzlich im Menschlichen
bleibt, ist jeder Versuch, in Gottes
Schöpfergeheimnis einzudringen, von vorneherein
abgelenkt.

Und doch spricht eine tiefe Weisheit aus dem
mißglückten Versuch, dem Menschen eine
passende Hilfe zu schaffen. Damit verliert die
Gemeinschaft der Menschen alle Selbstverständlichkeit.

Es wären theoretisch noch andere
Formen des Menschseins möglich. Die Tiere könnten
des Menschen Gefährten sein. Es wird aber
festgestellt, daß sie in der jetzigen Ordnung dem
Menschen nie eine volle gleichwertige Hilfe
geben können. Der Mensch kann und darf im Tier
nie einen vollen Ersatz für seinesgleichen finden
wollen. Mag er im Tier noch so sehr einen
Spielgefährten sehen, die Wesensgrenze bleibt
bestehen und, etwas hat sich verkehrt, wenn der
Mensch darin eine Beziehung sucht, in der nur
der andere Mensch stehen dürfte.
Anderseits wird die Namengebung hervorgehoben,

was besagen will, daß der Mensch die
Herrschaft über die Tiere auszuüben imstande ist.
Wer jemand den Namen geben kann, ist befähigt,
die Herrschaft darüber zu besitzen; denn im
Namen drückt sich das Wesen aus. Im Namengeben

beginnt der Mensch die Umwelt ordnend
zu beherrschen. Das Benennen ist eine Urfunk-
tion der Sprache, man kann die Namengebung
als den Anfang aller objektiven Erkenntnis
bezeichnen.

Wenn aber der Mensch die Tiere zu benennen hat
und damit die Herrschaft über sie ausdrückt, so
ist damit auch der Stierkult verurteilt, den das
auserwählte Volke am Sinai und im Nordreich
trieb. Sicher will der Verfasser damit jeglicher
Tierverehrung, wie sie bei den Israel umgebenden

Völkern gang und gäbe war, das Urteil sprechen

: Wenn sich unter den Tieren nicht einmal
eine Gefährtin für den Menschen fand, und wenn

180

der Mensch die Tiere beherrscht, so soll man
einem Tiere auch keine göttliche Ehre erweisen.
Im Umgang mit den Tieren merkt der Mensch
wohl, daß sie ihm dienlich sein können; er
entdeckt auch ihre Zweigeschlechtlichkeit und ihre
geschlechtlichen Beziehungen, findet aber keines,
das sein Gegenüber sein könnte, keine Gehilfin,
die zu ihm paßte. Dem Verlangen nach einer
solchen, das im Menschen wachgeworden ist,
entspricht nun Jahwe-Elohim, indem er die Frau
schafft. Vergleiche mit zeitgenössischer Literatur
haben ergeben, daß es sich bei dieser Schilderung
um Unterströmungen sehr alter orientalischer
Vorstellungen und Mythen handelt, die dem
biblischen Verfasser bekannt sein mußten. Es

geht auch hier um eine Entmythologisierung.
Was soll nun der Tiefschlafbedeuten Über dem
Bericht, wie die Erschaffung Evas sich wirklich
vollzogen hat, liegt ein undurchdringlicher
Schleier des Nichtwissens. Mit dem Tiefschlaf
wird angedeutet, daß der erste Mensch nicht
Augenzeuge des göttlich-schöpferischen Tuns
gewesen ist. Der Erzähler ist von dem Gedanken
bewegt, daß Gottes wunderbares Schaffen keine
Zuschauer duldet, sagt G. von Rad in seinem
Genesiskommentar. Das Bildwort <Tiefschlaf> ist
zweifellos Ausdruck der Verhüllung. Er will
damit aussagen, daß die Entstehung der ersten
Frau, auch nachdem sie bereits an der Seite des

Mannes stand, ein unbegreifliches Geheimnis
war und geblieben ist.
Was meint der Verfasser mit dem Rätselwort
< Rippe>
Es findet sich in der Antike auf die Frage:
Warum hören Rippen des Menschen in der
Hälfte des Oberkörpers auf, eine eigenartige
Erklärung: Aus einem ersten Menschen seien zwei
Menschen gemacht worden, und zwar ergeben
die untern Rippen des Mannes die Frau. An
diese volkstümliche Anatomie scheint der biblische

Verfasser gedacht zu haben, als er in seinen
Bericht das Wort < Rippe > aufnahm. Das
hebräische Wort <sela> bedeutet zwar <Rippe>,
aber auch Brustkorb, Seite, Flanke. Warum freilich

der Schriftsteller gerade dieses Wort in seine

Darstellung aufgenommen hat, ist noch nicht
genügend geklärt. Da aber der Gesamtbericht
über die Erschaffung der Frau ein recht
verstandener Bildbericht ist, darf man sicherlich das

Wort <Rippe> nicht wörtlich interpretieren,
sondern es ist ein verborgener Symbolgehalt zu
vermuten. (Schluß folgt)


	Das Menschenbild des biblischen Schöpfungsberichtes im Lichte der modernen Naturwissenschaften [Fortsetzung]

