
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 53 (1966)

Heft: 22

Artikel: Der Auftrag der Frau in der Kirche

Autor: Gössmann, Elisabeth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-536047

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-536047
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Auftrag der Frau in der Kirche

Dr. Elisabeth Goßmann, München

Es ist sinnvoll, anlaßlich des 75jährigen Bestehens
des Katholischen Lehrerinnenverbandes in der
Schweiz über den Auftrag der Frau in der Kirche
nachzudenken, denn diese 75 Jahre sind ein
Stuck katholischer Frauenbewegung und damit
ein Stuck katholischer Laienbewegung, die sich
als Wegbereitung zum Konzil verstehen darf,
mit der daraus folgenden heutigen Neuorientierung

der Kirche. Als katholische Frauenbewegung

steht die Arbeit dieses Verbandes aber auch
mitten in jener soziologischen Erscheinung, welche

man als die Emanzipation der Frau bezeichnet.

Dabei bedarfes besonderer Erwähnung, daß
gerade der Beruf der Lehrerin, der älteste
akademische Frauenberuf, sehr früh bereits die
Notwendigkeit einer Frauenbewegung aus christlichen

Impulsen erkannt hat. In Deutschland
ging die Gründung des katholischen Lehrerinnenvereins

der Gründung des katholischen Frauenbundes

zeitlich voraus.
An einem solchen geschichtlichen Ruckblick
sieht man aber auch, was uns heute mit aller
Deutlichkeit klar geworden ist: Kirchlicher Auftrag

des Laien und gesellschaftliche Weiterentwicklung

gehören zusammen. Es ist nicht nur
dasjenige kirchlicher Auftrag, was im Rahmen der
Spiritualität und des Gemeindelebens steht,
sondern auch die echte Integration in die menschliche

Gesellschaft. Früher, zu den Anfangszeiten
der katholischen Frauenbewegung, forderte man
den Eintritt der Frau m die Öffentlichkeit mehr
im Hinblick aufihre Andersartigkeit und den
besonderen Beitrag, den sie leisten könne. Heute
sieht man auch innerhalb der Kirche stärker das
Gemeinsame zwischen Mann und Frau und die
vielen Arbeitsbereiche, die sie miteinander
verrichten können, wobei es um die verbindenden
menschlichen Werte geht. Darin liegt sicher ein
gewisser Wandel. Aber beide Aspekte haben ihre
Berechtigung und müssen zusammenwirken.

Wir wollen nun versuchen, in kurzer Form
zusammenzufassen, was die Texte des Konzils über
die gewandelte Stellung der Frau und ihre
erweiterten Aufgabengebiete ergeben. Um es mit
einem Wort vorwegzunehmen: Es gibt nach den
Konzilstexten keinerlei Diskriminierung der
Frau gegenüber dem Mann, sei es in ihrem geist¬

lichen Leben, sei es in den neuentdeckten
Funktionen des Laienstandes, sei es in der Anerkennung

ihrer Wirksamkeit in der modernen Gesellschaft

und Öffentlichkeit. Das Ergebnis der
Konzilstexte fur die Frau ist also die Gleichberechtigung

mit dem Mann im Laienstand, wenn man
es einmal mit diesem Schlagwort sagen will.
Den Boden bereitete fur einen solchen Geist des

Konzils ohne Zweifel die Enzyklika Pacem in
terris von Papst Johannes XXIII., worin die
volle Entfaltung der Kräfte der Frau in das kirchliche

und gesellschaftliche Leben hinein unter
die hoffnungsvollen Zeichen der Zeit gerechnet
wird. Dieser Papst sagte bereits im Jahr 1962:
«Die katholischen Frauen müssen Kenntnis
erhalten von den Pflichten, die sie zu erfüllen haben.
Diese beschranken sich nicht wie ehemals aufden
Rahmen der Familie. Die mehr und mehr aufdie
Frau zukommende Verantwortung für die
Gesellschaft erfordert ihre Mitarbeit im sozialen und
politischen Bereich. Die Frau ist im gleichen
Maß wie der Mann zur Mitarbeit am Fortschritt
der Gesellschaft berufen L»
Die am 21. November 1964 verabschiedete
Konstitution über die Kirche macht wieder ganz klar,
was den ersten Jahrhunderten des Christentums
deutlich bewußt war: Zum Volk Gottes gehören
alle Getauften, einschließlich der hierarchischen
Spitze. Niemand ist über dem Volk, alle sind im
Volk. So wird nun neben der vertikalen Struktur,
die durch das kirchliche Amt gegeben ist, auch die
horizontale Struktur der Gemeinsamkeit aller im
Glauben verbundenen Menschen betont. Die
Verschiedenheit der Stande und der Geschlechter

in der Kirche wird nicht mehr nur als das

Trennende erfahren, sondern als Möglichkeit der
Beziehung und des Austausches. In diesem Sinne

sagt die Kirchenkonstitution, es müsse dasjenige,
was bisher als gesonderter Aufgabenbereich von
Mann und Frau gegolten habe, unter den
speziellen Bedingungen der heutigen Zeit von neuem
geprüft und beurteilt werden. (IV, 30)
Die Frau ist also nicht mehr der < minderbemittelte

> Laie, und es ist demnach nicht konzilsgemäß,
wenn man noch sagen hören oder lesen kann:
der Laie, ja sogar die Frau. Das Konzil nennt in
allen seinen Texten über die Funktionen des

Laienstandes ganz selbstverständlich Mann und
Frau nebeneinander. «Neben jenem Apostolat,

1 Vgl. <Die Frau im Aufbruch der Kirche, Theologische
Fragen heute >, Bd. 5, herausgegeben von M. Schmaus und
E. Goßmann, München 1964, 108.

682



welches allen Gläubigen zukommt, können die
Laien auf verschiedene Weise zu einer unmittelbareren

Zusammenarbeit mit dem Apostolat der
Hierarchie berufen werden, so wie jene Männer
und Frauen, die dem Apostel Paulus bei der
Verkündigung des Evangeliums halfen.» (IV, 33)
Das Gesetz der Brüderlichkeit und Schwesterlichkeit,

unter dem die paulinischen Urgemeinden
entstanden sind, wird also aufs neue für die Glieder

der Kirche verpflichtend gemacht, und zwar
auch über die Grenzen von Klerikerstand und
Laienstand hinweg. Das katholische Verständnis
von Hierarchie schließt ja nicht die Festlegung
auf überlebte patriarchalische Umgangsformen
in sich. Deshalb müssen wir von jeder Seite an der
Entpatriarchalisierung der Umgangsformen in
der Kirche arbeiten.
Wenn die Kirchenkonstitution von den Einzelnen

im Volke Gottes spricht, gleich welchen Standes

oder Geschlechtes, verwendet sie das Wort
discipuli, Jünger. Damit ist ausgedrückt, was das

Ghristsein ganz allgemein und fürjeden bedeutet,
nämlich die unbedingte Glaubensbindung an den
erhöhten Herrn und seine Gemeinde. Jüngerschaft

ist die Bezeichnung für das, was alle Glieder

der Kirche, und nicht nur die Laien, von sich

aus ganz einfach sind. Wie die galiläische Frauengruppe,

an deren Spitze in den Evangelien Maria
von Magdala genannt wird, vom Herrn zur
Jüngerschaft angenommen wurde, zum Hören
seiner Botschaft, zum Bezeugen seines Todes und
seiner Erhöhung, zum Dienst in der Gemeinde,
so kann sich auch heute jeder Mann und jede
Frau aus dieser Jüngerschaft verstehen. Damit
hat die Kirchenkonstitution einen Weg des

Selbstverständnisses gewiesen, der jedem modernen

Menschen mit dem komplizierter gewordenen

Bewußtsein von heute entgegenkommt und
doch so alt ist wie das Neue Testament.
Das Dekret über das Laienapostolat zieht
ausdrücklich eine Parallele zwischen Gesellschaft und
Kirche, ja scheint sogar den gesellschaftlichen
Entwicklungen einen Hinweischarakter für die
erweiterten Funktionen der Frau zuzubilligen:
« Da aber in unserer Zeit die Frauen immer mehr
am Leben der Gesellschaft aktiv teilhaben, ist
ihre erweiterte Beteiligung auch aufden verschiedenen

Feldern des kirchlichen Apostolats von
großer Bedeutung.» (III, 9)
Bedeutsam für die Stellung der Frau in der Kirche
ist es auch, daß dieses Dekret den Laienstand
zum theologischen Studium und zur Beschäfti¬

gung mit der Theologie auffordert. An zwei Stellen

(VI, 29.32) wird gesagt, daß dem Laienstand
Lehrinstitutionen für philosophische und theologische

Studien zugänglich gemacht werden müssen,

und zwar Männern und Frauen. Der Laienstand

soll also keineswegs mit der Neuentdeckung
der Weltaufgabe gleichsam auf die Welt
abgedrängt werden, sondern seine Erfahrungen aus
der Welt in die Theologie einbringen.
Diese Gedanken wiederholen sich in mehreren
Konzilstexten, so vor allem auch im Missionsdekret.

Im Gegensatz zur früheren Missionswissenschaft

wird hier ausdrücklich dem Laien der
Charakter des Missionars zugesprochen, während
man bisher den Laien nur als Missionshelfer
ansah. Also kann auch die katholische Frau und
nicht nur die evangelische Missionarin sein.

Als Abschluß ihres Kapitels über die kulturelle
Entwicklung der Menschheit geht auch die
Konstitution über die Kirche in der heutigen Welt
auf die Bedeutung der Theologie ein. Diese wird
also selbst als ein Kulturphänomen gewertet und
ohne Bindung an einen bestimmten Stand für
alle empfohlen, die zu dieser Wissenschaft die

geistigen Voraussetzungen mitbringen. (Pars II,
Kap II, 60-62) Der pastorale Sinn einer solchen
nach allen Seiten hin offenen Theologie ist es,
daß die Christen so intensiv wie möglich mit den
Menschen ihrer Zeit zusammenleben, die Denkweise

der Gegenwart nicht nur von außen
verstehen, sondern selbst mitvollziehen können und
in der technischen Weltgestaltung keine Fremdlinge

bleiben. Dies aber ist gerade auch ein
Aufgabengebiet, welches die Frau in der Kirche
nicht nur interessiert, sondern wozu sie gebraucht
wird. Man denke nur an die immer mehr
heraufziehenden Probleme der Manipulation des

menschlichen Lebens in der Massengesellschaft,
wo entschieden werden muß, ob bestimmte
Zukunftsplanungen noch mit dem Menschenbild
der christlichen Offenbarung vereinbar sind oder
nicht. Solche Entscheidungen lassen sich nicht
fällen ohne Theologie und auch nicht ohne eine
Mitarbeit der Frau in der Theologie. Dies wird
also vom Konzil befürwortet.
Das Aufgabengebiet der Frau weitet sich damit
über die alten sozialpädagogischen Berufe hinaus,
die sie, vor allem als Ordensfrau, immer schon
innehatte. Ohne nur im geringsten die Tendenz
zu verraten, als sei eine Rückführung der Frau in
die traditionellen Aufgaben und Berufe
erstrebenswert, nennt das Konzil die Schwierigkeiten

683



des Übergangs von den patriarchalischen Formen

der Familie und der Gesellschaft zu den
nachpatriarchalischen Formen, um die daraus
entstehenden Übergangsprobleme so schnell wie
möglich zu beheben.
Diese Bestandaufnahme dessen, was das Konzil
in seinen wichtigsten Dokumenten sagt, hat also
ergeben, daß man von einer Gleichberechtigung
von Mann und Frau im Laienstand wirklich
sprechen kann. Demnach wären alle die Frau
als Laie gegenüber dem Mann als Laien
beschrankenden Anweisungen des kirchlichen
Gesetzbuches geistig uberholt und mußten revidiert
werden. (Zum Beispiel die Bestimmung, daß der
Mann als Spender der Nottaufe vor der Frau den
Vorzug hat, außer wenn sie es besser kann.)
Es bleibt noch die Aufgabe, einen Blick auf
die verschiedenen Lebensstande und Lebensformen

der Frau in der Kirche zu werfen. Weil
alle soziologische Zutat am Standesbegriff heute
mit Recht entlarvt wird, ist es um so notwendiger,
die schlichte Bedeutung des theologischen Stan-
desbegriffs festzuhalten. Aber auch die Stände
im theologischen Sinne brauchen neue Lebensformen,

um glaubwürdig gelebt werden zu können.

Die in der heutigen Kirche zahlenmäßig
am geringsten vertretene Gruppe von Frauen
sind die Klosterfrauen. Bekannt ist das Wort von
Kardinal Suenens, die heutige Frau müsse auch
im Kloster leben können. Wie muß das Kloster
sein, um die heutige Frau in sich aufnehmen zu
können Sicher entdecken viele weibliche Orden
in ihrer Regel bzw. in ihren Konstitutionen noch
unausgeschopfte theologische Weisungen, die
ihnen weiterhelfen können. Sicher müssen sie

aber auch bis in die Regel und die Konstitutionen
hinein Umformungen vornehmen, die der heutigen

Welt gemäß sind. Vor allem ist es die Frage,
wie das Gehorsamsgelubde neu gestaltet werden
kann, damit es dem berechtigten Bedürfnis nach
eigenständiger personlicher Entfaltung der Frau
nicht widerspricht. Das Konzil fordert ja
ausdrucklich die Revision des Gehorsamsgelübdes.
Gerade dabei muß man auch bedenken, daß im
Mittelalter die Frau den Ordensstand wählen
mußte, wenn sie sich zur Wissenschaft bzw. zur
Berufstätigkeit emanzipieren wollte. Heute kann
sie auch so berufstätig sein. Deshalb bekommt
ihre Entscheidung zum Orden eine ganz andere
Nuance.
Wenn man Frauen wie Therese von Avila oder
Hildegard von Bingen studiert, so sieht man, daß

684

die größten Ordensfrauen in ihrer Zeit emanzipierte

Frauen waren. Was hat dies fur die Ordensfrau

von heute zu bedeuten? Im beruflichen
Leben sind Ordensfrauen und Weltfrauen
einander oft sehr nahe. Wie schon wäre es, wenn die
Bezeichnung Schwester nicht nur die Glieder der
jeweiligen Ordensgemeinschaft meinte, sondern
überhaupt zu jeder Frau die bewußte Haltung
der Schwesterlichkeit einschließen wurde und im
Grunde auch zum Mann hin. Es sollte vielleicht
mehr Freundschaften zwischen Klosterfrauen
und Weltfrauen geben dürfen. Wichtig wäre
auch, daß die Einrichtung des Klosters auf Zeit
auf die Frauenwelt ausgedehnt wurde, denn ein
Kloster wäre der gegebene Ort der Begegnung
von verheirateten und unverheirateten
Weltfrauen untereinander und mit den Klosterfrauen.
An der unverheirateten Frau im Berufsleben ist
uns klar geworden, daß die Frau in ihrem
Selbstverständnis nicht nur von der Haltung der
Mütterlichkeit zehren kann, sondern ebenso auf die
Qualitäten und Eigenschaften ihres eigenständigen

Frauseins angewiesen ist. So kommt es der
Frau zu, am Berufsethos der Gegenwart mitzuge-
stalten. Die funktionalen Berufe von heute
verlangen fachliches Können, Pünktlichkeit, Exaktheit

und Sachlichkeit, also die <sekundären
Tugenden». Sie verlangen nicht so sehr wie die
alteren Berufe (Lehrer, Priester, Arzt) menschliche

Hingabe. Ein Zuviel an Menschlichkeit
stört bei den funktionalen Berufen sogar den
Arbeitsvorgang. Daraus entsteht nun das
Problem, daß die sogenannten sekundären Tugenden

auf lange Zeit auch dann noch durchgehalten
werden können, wenn es mit dem personlichen
Ethos des betreffenden Menschen nicht mehr
stimmt. Personliches und berufliches Ethos können

bei den modernen funktionalen Berufen eher
auseinanderklaffen als bei den alten Berufen, die
stärker an den Menschen gebunden sind.
Dies alles hat eine Bedeutung fur die Frau. Man
muß zwar sehr vorsichtig sein, unterscheidende
Aussagen über Mann und Frau zu machen, denn
die moderne Psychologie hat uns gelehrt, daß es

keine ausschließlich mannlichen und keine
ausschließlich weiblichen Eigenschaften gibt. Aber
eine Unterscheidung wird man doch machen
dürfen, die rein formaler Art ist: Der Mann ist
mehr der Mensch der getrennten Bereiche, und
die Frau ist mehr der Mensch des Vereinbarens
von verschiedenartigen Bereichen. Man kann
auch sagen, bei der Frau ist die Peripherie inten-



siver mit dem Zentrum verbunden. Deshalb sind
anscheinend moderne funktionale Berufe noch
gefährlicher für den Mann als für die Frau, so

paradox dies klingen mag. Denn er scheint eher

geneigt zu sein, das funktionale Ethos der
Sekundärtugenden vom Primärethos der Person
abzuspalten, während die Frau irgendwie die Tendenz
in sich hat, beides zu vereinen. So können wir
zwar nicht sagen, die Frau habe die versachlichte
Berufswelt wieder zu vermenschlichen, denn dies
wäre eine Beleidigung des Mannes, aber vielleicht
dürfen wir sagen, die Frau habe durch ihren
Schritt in die Öffentlichkeit die Integrität des

Gesamtmenschlichen sichtbar zu machen. Von
diesem modernen Gedanken aus kommen wir
dann wieder zu dem, was einst Gertrud von Le
Fort in anderer Bedeutung betont hat, nämlich,
daß die Frau Zeichen sein muß für das Menschliche.

Dieser Anruf läßt sich also auch dort
wahrnehmen, wo es diejenigen, die das Wort von der
Zeichenhaftigkeit der Frau zuerst geprägt haben,
wohl kaum noch anerkennen würden, nämlich
im Bereich moderner funktionaler Berufe.
Die verheiratete Frau wird heute vielleicht am
meisten von der Frage bewegt, was es für den
Stand der Ehe bedeutet, wenn ihre Lebensform
sich vom Patriarchat zur Partnerschaft wandelt.
Dabei gibt es sicher auch viele nivellierende
Mißverständnisse. Partnerschaft in der Ehe bedeutet
nicht, daß alles um jeden Preis gemeinsam
gehandhabt werden soll. Dies ist gar nicht möglich.
Partnerschaft bedeutet aber wohl ein gegenseitiges

Sichzuordnen, in dem der eine die Zuständigkeit

und Begabung des andern beachtet und im
gegebenen Fall auch anfordert. So kann der
Mann sich in manchen Bereichen der Führung
der Frau überlassen, wie sie sich in anderen
Bereichen der seinen. Dies gilt besonders auch dann,
wenn in der Ehe von beiden Seiten her ein Beruf
ausgeübt wird, was meistens zur Folge hat, daß
auch die Erziehung von beiden Seiten verantwortet

wird und nicht allein von der Frau.
Es ist an dieser Stelle leider nicht möglich, aufdie
vielen neutestamentlichen Stellen über das
Verhältnis von Mann und Frau einzugehen, die zum
Teil eine Minderung in der Selbstentfaltung und
Aktivität der Frau zu enthalten scheinen, was
jedoch in Wirklichkeit nicht der Fall ist2. Nur so

2 Vgl. dazu E. Gößmann, < Mann und Frau in Familie und
Öffentlichkeit, Theologische Fragen heute >, Bd. 2, München

1964; E. Schüßler, <Der vergessene Partner), Düsseldorf

1964.

viel sei gesagt, daß sich die heutige Frau durch
die Heilige Schrift in keiner Weise in ihrem
Menschsein und Christsein eingeschränkt zu fühlen

braucht. Sie kann gerade aus ihrem Glauben
sich frei fühlen und ihre Kräfte frei entfalten.

In Anbetracht der Tatsache, daß die Frau im
gesellschaftlichen Leben sich fast alle Berufe
angeeignet hat und auch innerhalb der Kirche
Zugang zur theologischen Wissenschaft besitzt,
wird nun des öfteren die Frage gestellt, ob auch
für die katholische Frau das kirchliche Amt im
Sinne des Klerikeramtes erstrebenswert oder
möglich sei. Nach meiner Meinung sollte diese

Frage nicht künstlich hochgespielt oder von
Zeitschriften sensationell herausgestrichen werden.

Das Betätigungsfeld der Frau in der Kirche
ist reich genug, auch wenn sie bewußt im Laienstand

verbleibt. Wenn die evangelischen Frauen
heute mit großer Freude und sicher auch gutem
Erfolg als Pastorinnen arbeiten dürfen, so kann
man dies als katholische Theologin für die
evangelische Kirche durchaus begrüßen, aber bei uns
liegen die Dinge anders. Man könnte des weiteren
ausführen, inwiefern die heilsgeschichtliche
Situation der evangelischen Kirche und auch ihr
Begriff des kirchlichen Amtes anders sind als bei
uns. Man wird es sicher nicht als weibliches
Ressentiment auslegen, wenn ich behaupte, daß
ein Priestertum der Frau in der katholischen
Kirche heute nicht nur illusorisch, sondern auch
unnötig ist, da ja die Möglichkeiten des
Laienstandes zur Mitarbeit an den praktischen
Aufgaben der Seelsorge vollauf genügen3.
Selbst wenn man überzeugt wäre, daß kein
absolut verbindlicher Grund gegen ein Priestertum
der Frau besteht, würde daraus nicht folgen, daß
die Frau heute die klerikalen Weihen anzustreben
hätte. Die Frau ist nicht Lückenbüßer für den
Mann und der Laie nicht für den Kleriker. Es

muß auch nicht für alles metaphysische Gründe
geben. In den Laienfunktionen liegt heute sicher
noch eine unbegrenzte Möglichkeit der Ausweitung

des Tätigkeitsbereiches der Frau in der Kirche.

Was kann nun die katholische Lehrerin heute in
ihrem Beruf für die kirchliche und gesellschaftliche

Entfaltung der Frau tun? Sie hat Buben
und Mädchen vom Einschulungsalter an vor sich,

3 Vgl. dazu das Kapitel <Aufgaben der Frau in der Kirche)
in: E. Gößmann, <Die Frau und ihr Auftrag), Freiburg
21965, 272-281.

685



ihr zur Erziehung anvertraut. Sie bestimmt das
werdende Menschenbild dieser Kinder. An ihr
liegt es, daß Buben und Mädchen von klein auf
in rechter Weise über die Zuordnung von Mann
und Frau denken lernen, daß insbesondere die
Mädchen nicht auf falsche Rollenbilder und
traditionelle Beschränkungen festgelegt werden,
sich nicht nur aus der Mütterlichkeit, sondern
auch aus ihrem Menschsein als Frau von Anfang
an verstehen lernen. Daß ein solches schopfungs-
gerechtes Menschenbild in den Kindern grundgelegt

wird, ist entscheidend fur ihre spätere
partnerschaftliche Zusammenarbeit. Leider entsprechen

dieser Forderung noch nicht unsere
Lehrbücher. Viele Lesebucher sind festgelegt auf
vorindustrielle ländliche Lebensformen und
Leitbilder und damit auch auf ein veraltetes Bild der
Frau, das meistens noch religiös verbrämt wird,
was besonders schlimm ist. Dadurch wird die
Gefahr hervorgerufen, daß das Christentum mit
vergangenen Gesellschaftsformen und Leitbildern

identifiziert und als ebenso uberholt angesehen

wird wie diese. Hier ist noch viel Arbeit
nötig.
Die kleinen Mädchen müssen heute vom
Einschulungsalter an in vieler Hinsicht doppelpolig
erzogen werden: Leben in der Ehe - Leben im
Alleinstand; Leben mit Beruf und Familie -
Leben mit einer dieser beiden Möglichkeiten;
Vorbereitung auf die ganze Breite der Berufsskala,

die nun auch für die Frau zugänglich ist.
Die gesellschaftliche Disqualifizierung der
unverheirateten Frau muß schon im Kindesalter bei
Buben und Mädchen bekämpft werden. Man
kann nie früh genug anfangen, familienhafte
Qualitäten in den Kindern zu wecken, und zwar
gerade auch in den Buben, bei denen dies früher
vernachlässigt worden ist. Dieses alles trägt bei zu
einer Erziehung zur künftigen Partnerschaft.

Es geht auch nicht an, daß die naturwissenschaftlich-technischen

Berufe von Christen nahezu
säuberlich frei sind und schon langst von
Christinnen. Hier zeigt sich der Fehler einer falschen

pastoralen Fuhrung, insbesondere der Frau, was
sich am Bildungsdefizit bemerkbar macht4.

Die Mädchen sind aber auch vom Kindesalter an
auf die sogenannte Dreiphasentheorie hin zu
informieren und zu erziehen. Dazu gehört, daß sie

in derJugend die Berufsausbildung um so ernster

4 Vgl. < Bildung — Bildungsruckstand, Theologische Fragen
heute >, Bd. 6, München 1966.

nehmen, je mehr ihnen die Möglichkeit vor
Augen steht, in der dritten Lebensphase wieder
in den Berufzurückzukehren, nachdem die Kinder

großer geworden sind. Wie es keine Disqualifizierung

der unverheirateten berufstätigen Frau
geben darf, so muß auch künftig die verheiratete
berufstätige Frau im kirchlichen Raum vor
Verdächtigungen sicher sein können.

Wenn es uns künftig gelingt, das Leben in der
technischen Zeit wieder lebbar zu machen, so

sicher nicht ohne einen Neugewinn an Freude.
Freude ist etwas anderes als Oberflächlichkeit
und kann durchaus dem Leiden benachbart sein,

sogar aus Leiden hervorgehen. Freude
uberwindet aber die Resignation. Resignation gibt es

heute auf der ganzen Welt, in den Industrieländern

vielfach wegen der Erfüllung aller Bedurfnisse,

aus Sattheit, aus Mangel an Dankbarkeit.
Schrecklich ist es für den Menschen, keine Wunsche

mehr zu haben und alle guten Gaben als

selbstverständlich, ja selbstverdient hinzunehmen.

In den Entwicklungsländern entsteht die
Resignation vielfach noch aus den Schwierigkeiten

im Kampf ums Dasein, was eine weniger
gefährliche Form der Resignation ist. Aus all
diesem kann echte Freude befreien. Es klingt
vielleicht sehr anspruchslos, aber es ist im Grunde
doch ein hoher Anspruch, wenn man der heutigen
Frau nahelegt, Zeichen der Freude zu sein.

Verein katholischer Lehrerinnen
der Schweiz:
Zum 75jährigen Bestehen des Vereins

Wenn im Zeitalter der höheren Lebenserwartung
ein Mensch seinen 75. Geburtstag feiert, ist dies
wohl Grund zur Freude; Radio Beromunster
wird ihn in seiner Gratulationssendung jedoch
nicht erwähnen. Was sind schon 75 Jahre in
unserer schnellebigen Zeit! Und doch enthalten
sie gar vieles, was dem Außenstehenden nicht
aufgefallen oder wieder entgangen ist.

Auch der Verein katholischer Lehrerinnen der
Schweiz ist dieses Jahr 75 geworden. Nein, wirklich

noch kein patriarchalisches Alter! Aber doch
Jahre genug, um sich zu besinnen, was denn
eigentlich der VKLS seit seiner Gründung getan

686


	Der Auftrag der Frau in der Kirche

