
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 53 (1966)

Heft: 19

Artikel: Das Glaubensgespräch mit andern

Autor: Tilmann, Klemens

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-534923

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-534923
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Halbmonatsschrift für Erziehung und Unterricht

Ölten, I.Oktober 1966 53.Jahrgang Nr. 19

SchweizerSchule

Das Glaubensgespräch mit andern

Dr. Klemens Tilmann, München

Vorbemerkung

Kaum ein Begriff kehrt im Zusammenhang mit dem II.
Vatikanum so oft wieder wie das Wort Dialog. Das Konzil
ruft zum Zwiegespräch sowohl im innerkirchlichen Raum
als auch ganz besonders zum Dialog mit den Menschen im
außerkirchlichen Bereich auf. Jeder Dialog, vor allem das

Glaubensgesprach, setzt neben dem notwendigen Wissen
eine bestimmte Haltung gegenüber dem Mitmenschen und
eine entsprechende Redegewandtheit voraus. Die Konzilsväter

verlangen darum eine eigentliche Schulung für den

Dialog. «Außerdem mögen sie (die Kinder und Jugendlichen)

so geformt werden, daß sie, versehen mit dem
notwendigen und geeigneten Rüstzeug... dem Dialog mit
andern sich offnen und bereitwillig fur das Allgemeinwohl
eintreten» (Erklärung über die christliche Erziehung,
Art. 1).
Der bekannte Münchner Religionspadagoge Dr. Klemens
Tilmann bietet nun in seinem soeben erschienenen, sehr

werthaltigen Bändchen, betitelt: (Das Glaubensgesprach
mit andern! (Echter Verlag, Wurzburg 1966), fur diese

Schulungsarbeit eine äußerst willkommene Hilfe. Mit
freundlicher Erlaubnis des Verfassers und des Verlags
entnehmen wir dieser Schrift das anregungsreiche sechste

Kapitel: (Wie kommen wir praktisch zum Ziel?>, in der

Erwartung, daß die Leser der (Schweizer Schule) sich diese
aktuelle Veröffentlichung beschaffen und sie im Unterricht
gemäß dem Willen des Konzils auswerten werden.

Alois Gugler

Unsere Überlegungen blieben unvollständig,
stellten wir uns nicht auch die Frage, welche
Formen und Möglichkeiten sich anbieten, um
andere in die rechte Art einzuweisen, ein
Glaubensgespräch mit Andersdenkenden zu führen.
Blicken wir noch einmal auf die gegenwärtige
Situation.
Es ist eine merkwürdige Tatsache, daß Katholiken

äußerst selten über ihren Glauben sprechen,
fast nie mit Andersgläubigen und kaum mit den
eigenen Glaubensbrüdern. Das hat eine Reihe
von Ursachen. Noch um die Jahrhundertwende
war das kirchliche Leben beherrscht von einem
autoritativ lehrenden Klerus. Die Laien hörten
und nahmen entgegen. Die Weltverantwortung

der Laien war nicht gesehen, sie wurden eher
davor gewarnt, sich mit der Welt einzulassen. Der
Religionsunterricht war geprägt von einer fertigen,

bis in die Formulierungen hinein festgelegten

Lehre, die autoritär übermittelt und
weitgehend wörtlich eingeprägt wurde, geschützt
durch den Begriff der unfehlbar lehrenden Kirche.

Er unterließ es weitgehend, durch die Lehre
hindurch zu den Wirklichkeiten zu führen und
diese als Heilstatsachen darzustellen, die den
Menschen aufs höchste betreffen. Indem die
Wahrheiten nur von einem Blickpunkt her
dargestellt wurden und anstelle des Unterrichtsgesprächs

oft nur das Abfragen stand, lernte es der
Christ nicht, die Wirklichkeiten von mehreren
Seiten her zu betrachten und sich mit anderen
über seine Beobachtungen und Glaubenserfahrungen

auszusprechen. Was gelehrt wurde,
erschien ferner als eine Pflichtensammlung für
Glauben und sittliches Leben, eine (Muß-Religion),

eine Last, über die zu sprechen man sich
natürlich nicht gedrängt fühlte. Wurde dann
noch Gehorsam und Gefügigkeit unter die kirchliche

Leitung überbetont und ebenso das

Bewußtsein, daß der Laie in Sachen des Glaubens
eben Laie und nicht Fachmann sei, so ist es nicht
verwunderlich, daß das Glaubensgespräch
verstummte. Was einem keine Freude macht und
worin man sich nicht zustandig weiß, darüber
spricht man nicht von selbst.
Heute bildet sich ein grundlegend anderes
Bewußtsein, das vor allem durch das Konzil zum
Durchbruch gekommen ist. Die Kirche ist
zunächst Volk Gottes und jeder Christ ist Mitträger
ihres dreifachen Amtes. Der Laie ist in die Welt
gesandt, soll dort die Kirche präsent machen und
trägt für sie eine Mitverantwortung. Im Gottesdienst

hat der Laie seine alten Rechte wiederbekommen,

er wirkt aktiv mit, er hört das Wort
Gottes in seiner Sprache und gibt darauf
Antwort. Diese Antwort soll natürlich nicht nur bei
der Feier der Liturgie, sondern auch im Lebensraum

des Laien, in der Welt, laut werden. Die erste

Enzyklika Pauls VI. handelt darum in ihrem

585



ganzen dritten Teil über den Dialog, das

Glaubensgespräch der Kirche mit der Welt.
Aus dieser veränderten Lage ergibt sich für uns
von neuem die Frage: Was sollen wir tun, um die
Christen für die Erfüllung dieser ihrer wesentlichen

Aufgabe in unserer Zeit vorzubereiten?
Welches sind die Orte der Anleitung zum
Glaubensgespräch, und in welchen Formen soll sie

erfolgen

I. In der Familie

Es ist erstaunlich, wie sich in den Fragen christlicher

Lebenseinübung und -Verwirklichung die
Familie immer wieder als der wunderbare Quellgrund

des Lebens erweist, als der Lebensraum,
in dem alles grundlegend und wie selbstverständlich

angelegt ist und geschieht.
So ist auch für das Erlernen des Glaubensgespräches

die Familie die erste und wohl auch die
wichtigste Stelle. Wenn überhaupt, so gibt es

noch in der Familie das Glaubensgespräch. Die
Kinder fragen eben, werden sie nicht mundtot
gemacht, und so kommt in der Beantwortung
ihrer Fragen das Glaubensgespräch wie von selbst
in Gang. Hierzu die Eltern anzuleiten ist der
erste Schritt zu einer Wiedergewinnung des

Glaubensgesprächs.

Wir werden uns darum in Kreisen junger Familien,

in der Mütterschulung und auf Elternabenden

und in der Arbeit unserer Erwachsenenverbände

und Bildungsstätten um diese Aufgabe
kümmern müssen.
Vier Stoffkreise bieten sich besonders an. Der erste

Stoffkreis umschließt die Fragen nach dem
Inhalt: Wie verhält sich denn die Sache oder die
Wahrheit in sich; was habe ich mit den Kindern
zu besprechen oder ihnen zu sagen Im zweiten
Stoffkreis ist zu klären, wie wir zu den Kindern
darüber sprechen. Dabei ist es erstaunlich, daß
die großen Heilswahrheiten fast ausnahmslos den
Kindern vor dem Schuleintritt in irgendeiner
Weise verständlich gemacht werden können1.
Ein drittes Gebiet bildet das Gespräch über die
Sonntagsmesse und ihre Ansprache sowie über
alle anderen religiösen Erlebnisse, die die Eltern
mit ihren Kindern gemeinsam hatten oder
gerade haben. Das vierte Gebiet hat den
Religionsunterricht zum Inhalt.

1 Als Beispiel sei die kleine Schrift des Verfassers genannt:
<Wie wir die Kleinen in die heilige Messe einfuhren >, Frei-
bürg 61964.

Diese Gespräche sollen nicht in einem bloßen
Abfragen bestehen, sondern in einem Sich-Be-
richten-, Belehren-, Erklären- und Zeigen-Las-
sen, in Elternfragen und Kinderfragen, verbunden

mit all dem, was sich an Tun daran anschließen

kann (Zeichnen, Basteln, Spielen, Singen,
Beten) Solche Gespräche sind weit mehr als
Wissensvermittlung. In ihnen geschieht zugleich
Erfahrungsaustausch, Bewertung, Einordnung in
das Leben, Umgang mit der Wahrheit, Ernstge-
nommen-Werden als Kind Gottes und vieles
andere. Hier ist das Ganze das Glaubensgespräch
in einer erstaunlichen Vollständigkeit und
Allseitigkeit gegeben, Anfang und Urbild für das

ganze Leben.

II. Im Religionsunterricht

In unserer Seelsorgssituation ist der
Religionsunterricht zweifellos die breiteste Möglichkeit
unmittelbar religiöser Einflußnahme des
Geistlichen oder des Lehrers oder Katecheten auf
Kinder und Jugendliche. Darum muß in ihm die
Vorbereitung für das Glaubensgespräch mit
Andersdenkenden eine klar erfaßte Aufgabe sein,
die planmäßig verwirklicht wird.
Wie weit dies bereits durch die richtige Glaubensschau

des Katecheten geschieht, die er selbst
besitzt und dann weitervermittelt, besprachen wir
bereits oben. Hier sind nur die formalen,
methodischen Seiten zu nennen.

1. Die Fragen ohne Antworten im Katechismus

In bewußter Absicht wurden im deutschen
Katechismus die <Uberlegefragen> eingeführt, jene
Fragen, die nicht mit einem Merksatz beantwortet

sind, sondern die das Kind aus der vermittelten

Sachkenntnis heraus mit eigenen Worten
beantworten muß. Durch sie wirken wir der
Gefahr entgegen, daß Kinder sich Worte merken,
hinter denen die gemeinte Wirklichkeit verblaßt
und die so zu leeren Hülsen werden. Durch sie

werden die Kinder zur Wirklichkeit geführt und
lernen mit eigenen Worten über ihren Glauben
zu sprechen und Glaubenswahrheiten
auszudrücken und darzulegen.

2. Das Unterrichtsgespräch

In einem richtigen Religionsunterricht spielt das

Unterrichtsgespräch eine große Rolle. In Leh-

586



rerfrage, Schülerfrage, Denkanstoß, Meinungsäußerung

der Schüler, Entgegnung und ähnlichen
Formen wird ein Stoff gemeinsam erarbeitet.
Kommen in solchem Unterricht die Kinder zum
Sprechen, so werden sie zugleich auf das

Glaubensgespräch mit Andersdenkenden vorbereitet.

jj. Die Querfragen
Bei kleinen schriftlichen Prüfungen, die der Katechet

etwa vierteljährlich halten soll, wird er nicht
nur Fragen stellen, die feststellen, ob das

Durchgenommene und Gelernte behalten ist, sondern
auch solche, die das Kind unmittelbar aus
seinem Glaubensbewußtsein beantworten muß, aus

jener Schicht also, aus der weitgehend das

Glaubensgespräch hervorgeht. So kann zum Beispiel
nach Abschluß der Christenlehre außer den Fragen

nach den Merksätzen eine andere gestellt
werden: «Warum lieben wir eigentlich Jesus
Christus?» Bei Größeren können wir fragen:
«Warum will ich ein Christ sein ?» Bei allen:
«Warum gehe ich am Sonntag zur heiligen Messe?»

Die Antworten auf solche Fragen werden
aufdecken, wie die Kinder zu ihrem Glauben und
dessen Inhalt stehen, so wenn die Kinder auf die
erste Frage nichts zu antworten wissen oder bei
der dritten Frage nur schreiben: «Weil es sonst
eine Sünde ist.» Zugleich regen wir die Kinder
an, sich nicht mit dem auswendig gelernten Wissen

zu begnügen, sondern den gelebten Glauben,
das existentielle Christsein zu erstreben.

4. Der Mann in der Eisenbahn

Es gibt Formen, in denen schon mit Zehnjährigen
das Glaubensgespräch mit Andersdenkenden

geübt werden kann. Wir beginnen etwa so:
«Denkt euch, bei einem Schulausflug setzt sich
euch in der Eisenbahn ein Mann gegenüber und
fragt, aus welcher Schule ihr seid. Als er hört, daß
ihr katholisch seid, sagt er: <Da seid ihr doch
getauft! Warum eigentlich ?> Was würdet ihr
antworten » Nun ubernimmt der Katechet die Rolle

des Fremden, der über den Glauben völlig
unwissend, aber sehr an ihm interessiert ist und sich

bereitwillig alles von den Kindern erklaren läßt.
Er fragt immer weiter, möchte immer mehr wissen,

wenn aber ein fur ihn unverstandliches Wort
gebraucht wird, fragt er sogleich, was es bedeutet.
In ähnlicher Weise können wir ein Gespräch mit
zwei asiatischen Studenten zur Aufgabe machen,
die am Sonntag vor der Kirche stehen und die
herauskommenden Kinder fragen: «Was habt

ihr da drinnen gemacht?» Wenn die Kinder nur
vom Singen und Beten sprechen, werden die
Studenten sagen, daß sie das auch täten. Wenn die
Kinder von Predigt oder Opfer sprechen, werden

sie ähnliche Antworten bekommen, bis
etwas Wesentliches klar geworden ist. Bei solchen
Gesprächen lernen die Kinder in einer Sprache,
die sowohl ihnen wie dem Außenstehenden
gemäß ist, die großen Wahrheiten ihres Glaubens
darzustellen. Sie lernen ferner, Wichtiges und
Unwichtiges zu unterscheiden. Die
Glaubenswahrheiten werden ihnen in neuer Weise
plastisch. Überdies müssen sie sich in den andern
hineindenken und lernen, ehrlich, aber auch
gewandt und überzeugend mit anderen über den
Glauben zu sprechen. Zugleich merken sie an der
Überraschung des Partners, der vom Religionslehrer

dargestellt wird, durch seine neugierigen
Fragen und seine Verwunderung, wie die Wahrheiten

selbst und die Worte der Kinder auf
andere wirken können.

5. Das Diskussionsspiel

In den eben beschriebenen Beispielen ist ein
solches durchgeführt, von dem Augenblick an, in
dem der Katechet die Rolle des fragenden
anderen selbst spielt. Diese Form kann noch
dadurch weitergeführt werden, daß beide
Gesprächspartner von Kindern gestellt werden. Sie

wird vor allem bei größeren Kindern und
Jugendlichen angewandt werden. Zwei Beispiele:
Der Vater verbietet seinen vier Kindern, am
Sonntag in die Kirche zu gehen. Sie diskutieren
mit ihm darüber. — Ein Junge hat eine Brieftasche

mit 300 Mark gefunden und ei zählt es

seinem Freund, der dafür ist, das Geld herauszunehmen

und die Brieftasche wieder auf die Straße

zu legen2.

6. Partneraufgaben und Gruppenunterricht

Dem Sprecher über den Glauben dienen schließlich

die Formen der Partneraufgaben (je zwei
Kinder müssen gemeinsam an der Losung einer
Aufgabe arbeiten) und des Gruppenunterrichtes.
Bei diesem sitzen Gruppen von je vier Kindern
um Tische und erarbeiten in gemeinsamem
Gespräch die Lösung einer Aufgabe, über die dann
eines der vier Kinder, der Sprecher, berichten
muß.

2 Weiteres Material: E. J. Lutz, <Das Schulspiel; Das
katechetische Spiel>, München 1957 bzw. i960.

587



III. In den Jugendgemeinschaften

Die Jugendgruppen können in besondererWeise
Ort der Erlernung des Glaubensgespräches mit
Andersdenkenden werden. Das geschieht einmal
dadurch, daß die Jugendlichen überhaupt zum
Sprechen über eine sie interessierende Frage
kommen, dann aber zum Sprechen über Fragen
des Glaubens. Auch hier gibt es bewährte Methoden.

1. Die Entscheidungsfrage

Der Leiter stellt eine Entscheidungsfrage, das
heißt eine solche, die mit einem Ja oder Nein zu
beantworten ist, zum Beispiel: «Ist der
Glaubenszweifel eine Sünde?» «Sollte man die Taufe
aufdas achtzehnte Lebensjahr verlegen
»Wahrscheinlich werden die Meinungen verschieden
sein; der eine sagt ja, der andere nein. Nun soll
der eine, dann der andere die Gründe für seine

Auffassung vorbringen. Damit ist das Gespräch
schon im Gange, an dem sich bald auch die anderen

beteiligen werden.

2. Die Methode sechs mal sechs

Ist die Zahl der Anwesenden größer, so werden
sie zur Lösung der Fragen in Gruppen zu sechs

eingeteilt und bekommen sechs Minuten Zeit,
sie zu diskutieren. Sie verteilen sich im Raum,
setzen sich gruppenweise zusammen und sprechen

halblaut über die richtige Lösung (darum
wird diese Arbeitsweise auch < Methode Bienenkorb)

genannt). Jede Gruppe bestimmt einen
Sprecher. Die Sprecher berichten nach Abschluß
der Gruppengespräche vor der ganzen Versamm-
lung über die gefundenen Ergebnisse. Der Vorteil

der Methode ist klar: Die kleine Zahl macht
es möglich, daß jeder zu Wort kommt, auch die
Schüchternen, die es nicht über sich bringen, vor
einem größeren Kreis zu sprechen. Durch das

eigene Sprechen kommen die Denkvorgänge in
Fluß, der einzelne empfängt nicht nur, sondern
setzt sich auseinander, bezieht Stellung und
greift zu.

Für diese Methode ist es wichtig, der Gruppe
gute, präzise Fragen zu stellen, zum Beispiel:
Welche Glaubenswahrheiten werden aufunserm
Arbeitsplatz am meisten angegriffen Welche
Wahrheit erscheint mir am schwersten zu glauben

Was stört die Menschen heute an der
Kirche? Wie entgegnet man Spöttern Warum sind
manche unserer Mitmenschen ungläubig?

Wird diese Methode bei Erwachsenen
angewandt, so können die Fragen an die einzelnen
Gruppen Teilfragen eines größeren Themas sein.
Ein Beispiel: Gesamtthema ist: Die Kinder beim
Gottesdienst. Dieses Thema wird in mehrere
Fragen aufgegliedert: Wie kann das Kind in der
Erwachsenenmesse auf seine Rechnung kommen

Sollen wir eine Kindermesse halten Welche

Mängel zeigen sich in unserer Form der
Kindermesse? Was ist beim Beten zum
Kommunionempfang zu berücksichtigen?...

j. Fragen mitbringen

Eine weitere Möglichkeit: Jeder bringt eine Frage

mit, deren Beantwortung ihm nicht klar ist.
Diese wird gemeinsam zu lösen versucht. So

dienen wir noch unmittelbarer den realen Gesprächen,

in denen die Jugendlichen stehen. Nur sollen

die Fragen keine ausgedachten Denkprobleme

sein, sondern sie bedrängende Lebensfragen.

Natürlich ist die Anwendung dieser Methode

nicht auf das Jugendalter beschränkt.

4. Einladung Andersdenkender

In einer Jugendgruppe fragten die Jungen, ob sie

für den nächsten Abend zwei jugendliche <Zeu-

gen Jchovas) mitbringen dürften. Der Kaplan
stimmte zu, und als sich der Plan herumsprach,
bat eine große Anzahl Jugendlicher der Pfarrei,
an dem Abend teilnehmen zu dürfen. Während
es sonst Mühe kostete, die Jungen auch nur
zwanzig Minuten für ein religiöses Thema zu
interessieren, waren sie jetzt zwei Stunden lang
mit Spannung bei der Diskussion. Der Ernst der
anderen, die Fremdheit und Schiefheit ihrer
Aussagen, ihre Kenntnis der Bibel; die eigene
Ungeschicklichkeit, über den katholischen Glauben

zu sprechen, die mangelnde Kenntnis der
Bibel, die Klarheit und Tiefe der Aussagen des

Kaplans, das Ringen um die Wahrheit, das
Aufleuchten der Werte, all das brachte sie in
Bewegung. Einer sagte im Anschluß an den Abend:
«Wir müssen einen Bibelkurs halten; wir haben
gemerkt, wie wenig wir wissen.»

IV. In der Erwachsenenarbeit

Eine gute Erwachsenenarbeit darf nicht nur in
Vorträgen bestehen. Jeder Erwachsene fühlt sich
in ganz anderer Weise als voll genommen und
geht viel lieber mit, wenn er als Partner an einem
Gespräch beteiligt ist. Überdies haftet ein durch-

588



gesprochener Stoffviel tiefer als ein nur gehörter.
«Man sagt vielfach, der Mensch merke sich

durchschnittlich 20 Prozent dessen, was er hört;
30 Prozent dessen, was er sieht; 50 Prozent dessen,

was er hört und sieht; 70 Prozent dessen,

was er selbst sagt; 90 Prozent dessen, was er tut3.»
Ferner ist das Gespräch im Kreise der Glaubensbruder

eine Vorübung fur das Gesprach mit
Andersgläubigen. Schließlich hat auch jeder
Christ sein eigenes Charisma; manches läßt uns
der Heilige Geist leichter und vollkommener
erkennen, wenn wir in gläubiger Brüderlichkeit
zusammen sind und über den Glauben sprechen.
Im Vortrag kann naturlich mehr Stoff bewältigt
werden; aber der Verzicht auf die Form des

Vortrages zugunsten des Gespräches dient der
größeren Tiefe und Lebendigkeit der Erfassung, der

personalen Erweckung dem Stoff gegenüber und
der Konzentration auf das Wesentliche.
Den Rahmen fur solche Gespräche werden die
Glaubensstunden in der Pfarrei bilden, die
Elternabende, die Kreise junger Familien, die Apo-
stolatsgemeinschaften sowie die Veranstaltungen
der Verbände.

1. Die Methode von Frank Duff
Fur die monatlichen Zusammenkünfte seiner

Apostolatsgruppen empfiehlt der Grunder der
Legio Mariae folgende Form: «Nach einem Gebet

halt ein Laie ein Referat, das nicht länger als

fünfzehn Minunten dauern darf. Das Referat soll
sich mit der Frage befassen, wie man mit einem
Andersdenkenden über eine bestimmte
Glaubensfrage sprechen kann. Daran schließt sich eine

allgemeine Aussprache. Die Aussprache soll

prüfen, ob man so reden kann oder nicht, was
man sonst noch beachten mußte und so weiter.
Eine Stunde nach Beginn der Veranstaltung wird
die Diskussion fur eine Viertelstunde unterbro-
chen.Wahrend der Pause wird eine kleine
Erfrischung gereicht4. Dann folgt die Ansprache eines

Priesters, die wieder nur fünfzehn Minuten
dauern darf... Es folgt eine Aussprache von etwa
einer halben Stunde, und zum Schluß wird das
Credo gemeinsam gebetet. Das Treffen dauert
also nicht langer als zwei Stunden5.

3 M. Kleber/Fibel derGesprachsfuhrung», Darmstadt 1958,
S. 115.
4 Diese dient der Auflockerung und der Atmosphäre
ungezwungener Gemeinschaft.
5 vgl. A. Exeler, <Laienapostolat und Glaubensverkundi-

gung>, Freiburg 1962.

2. Das Rollengesprach

Hier wird die Form des < Diskussionsspieles >, das
wir beim Religionsunterricht nannten, dadurch
erweitert, daß sich nicht nur zwei Partner
gegenüberstehen, sondern daß mehrere der Anwesenden

bestimmte Rollen ubernehmen. Sie stellen
zum Beispiel Liberale, Atheisten, Gleichgültige,
vielleicht auch gläubige Christen anderer
Konfession dar.

3. Das Podiumsgespräch
Diese bekannte Form, in der zwei bis sechs

Gesprächspartner, auf einer Buhne sitzend, ein
Gespräch fuhren, während die anderen zuhören,
hat gegenüber dem Vortrag die Vorteile, daß die
Hörer innerlich an der Problemstellung, den
gegensätzlichen Meinungen, den Haltungen der
Sprechenden und dem Verlauf eines echten
Gespräches teilnehmen und so mit dem Stoff
lebhafter und allseitiger in Verbindung kommen.
Der Nachteil gegenüber den vorher genannten
Formen besteht darin, daß in dieser Form die
Großzahl der Teilnehmer passive Hörer bleiben.

4. Das Erinnerungsgesprach

Jeder Erwachsene erzahlt gern von seinen Kind-
heits- und Jugenderlebnissen. Dabei wird er
seelisch wach, nimmt Stellung und engagiert sich.
Diese Tatsache benutzen wir beim Erinnerungsgespräch.

Wenn zum Beispiel über die heilige
Messe gesprochen werden soll, lassen wir die
Teilnehmer sich nach der Methode sechs mal sechs

zusammensetzen und sich darüber aussprechen:
Wie habe ich als Kind die Messe erlebt? Was
war mir eine Freude, was eine Last? Wie empfand

ich den Gesang des Kirchenchores, der
Gemeinde, das gemeinsame Beten und so weiter
DieserWeg ist besonders amAnfang eines Abends,
auch als Einleitung eines Vortrages geeignet, um
die Herzen zu offnen und die Zungen zu weiteren
Gesprächen zu losen6.

5. Das Gespräch mit Andersgläubigen
Uber die Einladung Andersdenkender zur
Diskussion sprachen wir bereits bei der Behandlung
der Arbeit in den Jugendgemeinschaften. Neben

6 Für die Methodik der Gesprachsfuhrung seien folgende
Bucher empfohlen: G. Fabian, <Diskutieren —Debattieren.
Ein Werkbuch der Gesprächsformen», München 1964; M,
Kleber, <Fibel der Gesprachsfuhrung,»*Darmstadt 1958;
E. Muller. <Die Kunst der Gesprachsfuhrung. Weg zum
gemeinsamen Denken», Hamburg 1959.

589



dieser Form, die leicht zum Kampfgespräch werden

kann, gibt es auch die Einladung
Andersgläubiger, nicht um miteinander zu streiten,
sondern zum gegenseitigen Sich-Fragen, zum
Klären und Sich-Kennenlernen. Solche
Gespräche müssen im Geiste brüderlicher Bereitschaft

und Offenheit geführt werden, mehr noch:
im Geiste gemeinsamen Glaubens und Betens.
Dieses ist dann weit mehr als eine Übung für das

Glaubensgespräch, es ist selbst bereits Glaubensgespräch.

Überdies kann es ein tiefes menschliches

Erlebnis werden, das bis in die Lebenshaltung

hinein fruchtbar wird.

V. In der Theologenausbildung

Die Einübung in das Glaubensgespräch für die
Theologiestudenten darzustellen, geht über den
Rahmen dieses Buches hinaus. Jedenfalls
umgreift es eine weite Spanne, vom Arbeitskreis
unter den Theologen bis zum Gespräch in der
Fabrik während der freiwilligen Arbeit in den

Ferien; von der praktischen ersten Erfahrung in
der Schule bis zur grundlegenden Darlegung
durch den Fachmann für Pastoral; vom
Gespräch beim Hausbesuch über das Gespräch im
Beichtstuhl bis zum Gespräch der geistlichen
Führung. Wir dürfen hoffen, daß aber die
Studierenden auch aus dem, was in diesem Buch
behandelt ist, Nutzen haben und die zentrale
Aufgabe des Seelsorgers erfüllen lernen.

Neuerscheinungen auf dem Gebiet
der Pädagogik und Psychologie (2. Teil)
Dr. Theodor Bucher, Seminardirektor, Rickenbach-Schwyz

In der Reihe Beiträge zur Heilpädagogik und heilpädagogischen

Psychologie, herausgegeben von Professor P. Moor, ist der
vierte Band dem psychologisch-pädagogisch wichtigen
Thema des Haltes und der Haltlosigkeit gewidmet:

F. Briner: Haltung und Halt. Verlag Hans Huber, Bern.
1964. 144 Seiten. Fr. 14.-.
Die Arbeit ist eine ausgezeichnete Begriffserklärung der
Begriffe Haltung und Halt, sowie verwandter Begriffe wie
Grundsatztreue, Rigidität, Labiiitat, Plastizität, Stimm-
barkeit, Beeinflußbarkeit. Die Arbeit ist klar aufgebaut.
Auch sie verwendet die Dezimalklassifikation.

Die Reihe des Schoningh-Verlages, Paderborn, Sammlung

pädagogischer Schriften, Quellen zur Geschichte der Pädagogik,

590

umfaßt nun schon 30 Bande. Zur Besprechung liegen vor:

Erziehung und Unterricht im Mittelalter. Ausgewählte
pädagogische Quellentexte. Herausgeber: E. Schoelen. 2.
erweiterte Auflage 1965. 258 Seiten. Kart. 10.20. Geb. 12.80.

Erziehung und Unterricht sind im abendländischen Mittelalter

auf Grund der Quellen, die sich etwa über tausend
Jahre verteilen, mannigfaltig an Gestalt und Entwicklung.
Einer Epoche der Einigung (etwa 300-1000) folgten
Jahrhunderte der Spannung (etwa 1000—1300) und Zeiten der
Auflosung (Spatmittelalter). Getragen von einer agrarischen

Wirtschaftsform, entfalteten sich Vernunft und
Autorität, Politik und Religion trotz stetiger Auseinandersetzung

in enger Durchdringung. Das Ordnungsgefüge der
<Sieben freien Kunste> (in verchristlichter Form) gewahrleistete

die Einheit in Lehre und Unterricht. Der christliche

Glaube ermöglichte eine harmonische und geschlossene

Erziehung in jeder Hinsicht, eine Erziehung, der sich
mehrere kirchliche Orden, vor allem die Fraterherren, in
besonderer Weise widmeten. Eine abgetrennte religiose
Unterweisung gab es damals noch nicht. Die standische
Gliederung prägte fur den Adel die Ritterbildung, fur den
Burger und Handwerker eine Standes- bzw. Zunftbildung
immer klarer aus.

Justus Moser: Ausgewählte pädagogische Schriften. Herausgeber:

H. Kanz. 1965. 120 Seiten. Kart. 5.80. Geb. 7.80.
Justus Moser, 1720—1794, war Anwalt und lebte in
Osnabrück. Er ist der fuhrende staatswissenschaftliche Schriftsteller

des 18. Jahrhunderts. Er war bewußt Volkserzieher.
Sein Ideal war der freie Bauern- und Burgerstand. Er
verlangte Erziehung der Jugend zu Fleiß und Anerkennung
der Autorität. Taglich sollte sie schwimmen und baden,
und jeder (auch der Sohn des Reichen) sollte ein Handwerk
lernen. Er forderte bereits Realschulen fur die praktischen
Berufe. Die beste Erziehungsstatte blieb aber auch fur ihn
die Familie. Mit seinen Ideen eilte er seiner Zeit weit voraus
und befruchtete die Erziehungswissenschaft und -praxis bis

in die Gegenwart hinein.

Johann Bernhard Basedow: Ausgewählte pädagogische

Schriften. Herausgeber: A. Reble. 1965. 288 Seiten. Kart.
12.60. Geb. 15.60.
Basedow (1724-1790) ist der bekannteste und aktivste
Aufklärungspädagoge. Fortschrittliches mischt sich bei ihm
mit zeitbedingt Unzulänglichem (Rationalismus, Utiüta-
rismus, Enzyklopädische Ausweitungen und Verfruhung
des Unterrichtes). Sein besonderes Verdienst ist das

Wecken eines öffentlichen lebhaften Interesses fur
Erziehungsfragen und die Begründung des Philanthropismus.
(Der Fürst Leopold Friedrich Franz von Anhalt gründete
auf seine Vorschlage hin 1774 das <Philantropinum>, eine

Erziehungsanstalt in Dessau.)

Peter und Else Petersen: Die pädagogische Tatsachenforschung.

Herausgeber: Th. Rutt. 1965. 672 Seiten. Kart.
30.-. Geb. 38.-.
Petersen (1884-1952) ist einer der intensivsten Befruchter
der Schulpadagogik der Gegenwart. Er entwickelte an der
Jenaer Universitatsschule (einer Forschungsstatte, die
Volksschule und Kindergarten umfaßte, mehr als hundert
Jahre lang blühte, doch 1950 von der DDR geschlossen

wurde) den sogenannten Jena-Plan. Dieser knüpft an den


	Das Glaubensgespräch mit andern

