
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 53 (1966)

Heft: 2: Aktion Burundi

Artikel: Vom Herzen Europas zum Herzen Afrikas

Autor: Kunz, Leo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-526322

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-526322
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Halbmonatsschrift für Erziehung und Unterricht

Ölten, 15. Januar 1966 53. Jahrgang Nr. 2

SchweizerSchule

Sondernummer: Aktion Burundi

I. Wie es dazu kam

Es war im Advent des Jahres 1964. Die Studenten
des Lehrerseminars St. Michael sangen in der
Aula zum Scheine der Kerzen:« Herr, send herab
uns Deinen Sohn, dieVölker harren lange schon.»
Da stand ganz unerwartet ein Besuch aus dem
fernen Afrika mitten unter uns: großgewachsen,
würdevoll und doch von brüderlich einfacher
Menschlichkeit strahlend. Der schwarze Bischof
aus dem Herzen Afrikas, Michael N'Tuyahaga,
ein Sproß aus dem Herrschergeschlecht der
Batutsi, jetzt Bischofvon Bujumbura in Burundi.
In weichem Französisch sprach er von seiner
Heimat. Während seine Augen über uns hinweg
blickten, spiegelte sein dunkles Gesicht das

Leuchten einer sonnenverklärten Gegend, fern
im Herzen Afrikas. Dann wieder schaute er um
sich und auf die Schar der künftigen Schweizer
Lehrer, und seine Stimme wurde eigentümlich
wehmütig bittend.
«Könnt ihr ermessen», sagte er, «wie glücklich
ihr seid, in einer solchen Schule studieren und in
wohlgeordneten Schulverhältnissen eure Tätigkeit

beginnen zu dürfen Auch dieJugend meines
Bistums, Bujumbura, wartet auf Lehrer. Aber
von den 18000 Kindern können erst 3300 die
Primarschule besuchen. Von den 821 Lehrern
haben jedoch nur etwa 50 ein Diplom. Die andern
geben weiter, was sie in der Schule selbst gelernt
haben, denn unser Bistum besitzt noch kein eigenes

Lehrerseminar. Bis vor kurzer Zeit hatte die
Kirche fast ganz allein für die Bildung derJugend
von Bujumbura zu sorgen. Seit der Erlangung
der Unabhängigkeit vor drei Jahren verlangt das

Land aber ungestüm nach einem ausgebauten

Vom Herzen Europas zum Herzen
Afrikas
Dr. Leo Kunz, Seminardirektor, Zug

Schulsystem. Wenn wir einen Seminarbau
errichten und die Professoren stellen können, ist der
Staat bereit, die laufenden Kosten zu
übernehmen. Alles hängt von unserem raschen Einsatz

ab. Gelingt es uns, in einem Jahr 500000
Franken zusammenzubringen, so ist nach
menschlichem Ermessen die katholische
Lehrerbildung und die christliche Schule von Bujumbura

für die nächste Zeit gesichert. Sonst wissen
wir nicht, an wen die Regierung sich wenden
wird und ob unsere Kinder nicht gar einer athe-

27



istischen oder kommunistischen Schulbildung
ausgeliefert werden. Wäre es nicht eine wunderbare

Aufgabe für dieJugend im Herzen Europas,
etwas zu tun für die Jugend im Herzen Afrikas!»
Dieser Adventruf hat bei unsern Seminaristen
gezündet. Jugend sagt immer wieder: «Laßt die
Worte, setzen wir Taten!» Hier lag die Möglichkeit

einer großen Tat vor uns. Mit einem
entschiedenen Einsatz können wir jetzt und heute
einem Bistum im Herzen Afrikas für Jahrhunderte

die christliche Schule sichern. Verlieren
wir keine Zeit!
Schon am nächsten Tage kam ein externer Seminarist

mit einem fertigen Projekt. Mit den
Schulkindern seines Dorfes plante er ein Adventskonzert.

Zwei Wochen später brachte er den
Erlös, 1200 Franken. Was eine Schule
fertigbrachte, das können auch 500 andere, und dann
ist das Geld für das Lehrerseminar in Bujumbura
beisammen. Welch faszinierende Idee! Doch wie
gewinnen wir die 500 Schulen zur Mitarbeit?
Durch den Katholischen Lehrerbund der
Schweiz. In den Vorständen beider Vereine, der
katholischen Lehrerinnen und Lehrer, wurde die

Sache gründlich überlegt und für realisierbar
gehalten. An der Delegiertenversammlung in Sar-
nen stimmten die Vertreter aller Sektionen dem
Plane zu. Doch sollte die Aktion Burundi nicht
eine bloße Geldsammlung bleiben. Wir wollen
unsere Jugend mit einem Land im Herzen
Afrikas bekannt und mit seinen Problemen
vertraut machen. Ihre Herzen sollen weit und offen
werden für die großen Aufgaben unserer Zeit.
Über Meere und Wüsten hinweg wollen wir
einander kennen- und liebenlernen. Dabei kam
uns eine besondere Fügung zu Hilfe. Im Sommer
1965 durfte ich als Präsident des Katholischen
Lehrerbundes der Schweiz und als Vertreter des

Weltbundes katholischer Lehrer an der großen
Panafrikanischen Konferenz für katholische
Schulfragen in Leopoldville teilnehmen. Da war
nur noch ein Sprung bis nach Burundi. So lernte
ich dieses Land aus eigener Erfahrung kennen
und lieben. Seine Landschaft, seine Bevölkerung,
seine Musik und Kunst, sein Glauben und Denken

und seine große Erwartung eurer brüderlichen

Hilfe zu einer Zukunft voller ungeahnter
Möglichkeiten.

II. Ein Wort des schwarzen Bischofs

«Liebe katholische Schweizer Lehrer und Ihr, liebe Schüler aus der Schweiz! Euch grüße ich herzlich im Namen der

Jugend von Burundi. Monsignore Kunz hat unsern Kindern erzählt von der Schweiz, ihren Lehrern und Schülern

und uns versprochen, daß Ihr Euch einsetzen werdet für die christliche Lehrerbildung und die christliche Schule

unseres Landes. Ich bin überglücklich Euch zu sagen, wie sehr wir unsfreuen, daß die Jugend der Schweiz sich der

Jugend des Bruderlandes im Herzen Afrikas annimmt. Nehmt mit meinem Dank den Dank und Segen des Herrn!»

Bujumbura am Vortag von Mariä Himmelfahrt ig6$

28



/K l"- Ein Brudervolk im Herzen Afrikas

Das Land

Wenn ich am Fenster des Bischofshauses von
Bujumbura lehne und über die Hügel von
Burundi hinschaue, fühle ich mich etwa wie in
Locarno. Die süße Müdigkeit eines honigfarbenen
Himmels liegt über weichen abgerundeten Kuppen

und überzieht wie mit der goldenen Farbe
eines alten Firnisses die zarten Farben der
violettbraunen Buschfelder, der ockergelben
Grashänge und der dunkelgrünen Palmen-, Bananen-
und Mangohaine.
Burundi ist ein Bergland im Herzen Afrikas, ähnlich

wie die Schweiz im Herzen Europas. Es liegt
an der Wasserscheide zwischen den großen
Strömen Kongo und Nil, zwischen dem Tanga-
njika- und Viktoriasee. Seine Höhenkurven
bewegen sich um 700 bis 2500 m über Meer, also

zwischen Aegerisee und Pilatushöhe. Aber bis
auf die höchsten Kuppen baut man noch Korn
und Gemüse, wachsen neben Nadelbäumen noch
Bambusstauden und reifen Bananen, denn das

Land liegt nur wenig südlich des Äquators,
zwischen dem zweiten und vierten Breitengrad.

Die Leute

Eine Autofahrt über die rotbraunen, staubigen
Bergstraßen erfüllt einen mit einer eigentümlichen

Melancholie. Stundenlang begegnet man
keinem andern Fahrzeug, aber überall kommen
Menschen uns entgegen wie aus einer versunkenen

Welt: Männer, Frauen und Kinder wandern
langsamen Schrittes kilometerweit diese Straßen

entlang und tragen feierlich aufrechtgehend
schwere Lasten auf ihren Köpfen. Andere ruhen
singend am Wege und grüßen mit fast liturgischer
Gebärde. Ihre ursprüngliche Kleidung besteht

aus einem großen farbigen Tuch, das sie malerisch

um ihre Schultern schlingen. Kein Rad
eines einheimischen Fahrzeuges rollt über die
Straßen. Von den Füßen ausgetretene Weglein
schlängeln sich zu den Hütten, welche stolz auf
den Buckeln der Hügel in eine herrlich üppige
Vegetation hineingesetzt sind. Jede Familie
bewohnt ihren Urugo (Kral), dessen Besitzkreis

vom nächsten Urugo klar getrennt ist. Wie unsere
alten Bergbauern kann der Muhutu, so nennt
sich die Bauernrasse von Rwanda-Burundi, nur
auf seinem <Heimet> leben. Umsonst haben die

Belgier versucht, die Einheimischen in Dörfer

zusammenzufassen. Die Bahutu (Mehrzahl) sind
zu sehr mit ihrer Erde verbunden.

Das Familienleben

Jede Familie besteht aus zehn bis zwanzig Personen;

Eltern und Kindel, Onkel und Tanten,
Knechte und Mägde gehören dazu. Der Vater
genießt hohen Respekt. Die Kinder sind
gewohnt zu schweigen, wenn die Erwachsenen
reden. Ein Gast wird mit tiefer Verneigung
begrüßt, während man mit beiden Händen seine
beiden Hände faßt. Mit bloß einer Hand zu
grüßen wäre ein Gruß mit halbem Herzen. Er
muß auf einem erhöhten Sitz Platz nehmen,
während der Gastgeber am Boden sitzen bleibt.
Das Bananenbier wird in Schalen dargeboten
und mit einem Röhrchen getrunken, das man in
einem schön verzierten Hohlstab mit sich trägt.
Erst wenn der Gast die Erlaubnis gibt, trinkt
auch der Gastgeber, und dann beginnt in der
dunklen Hütte das lange Gespräch der
Gastfreundschaft.

Jeder Muhutu baut sein Haus selber. Zuerst wird
auf festgestampfte Erde mit Holzstäben ein
Gerüst errichtet. Die Zwischenräume verklebt man
mit nassem Lehm, der an der heißen Sonne
trocken und hart wird, und bedeckt das Ganze
mit Stroh oder Bananenblättern. Bei den ältesten

Hütten kann man Wand und Dach nicht
unterscheiden. Sie sehen aus wie Bienenkörbe.
Daneben gibt es runde und rechteckige Hütten.
Alle sind ohne Fenster und ohne Rauchabzug.
Das Leben spielt sich bei schönem Wetter im
Freien ab. Dort wird der Manjok (eine Art
großer, kartoffelähnlicher Wurzel) in Mörsern
zerstoßen, gesiebt, geknetet und gebacken. Dort
knüpft die Frau Kleider aus Pflanzenfasern und
schnitzt der Mann einen neuen Bogen. Nur am
Abend sitzt man in der Hütte eng gedrängt um
ein kleines Feuer und hört im rauchgeschwärzten
Raum Geschichten aus alter Vorzeit. Ursprünglich

versorgte die Familie vollkommen sich
selbst. Heute tragen sie auch Früchte und
Gemüse zum Markt oder Baumwolle zur Sammelstelle,

kaufen sich Kleider und bauen Häuser aus
gebrannten Ziegeln mit Blechdächern.

Demokratische Genossenschaft

Mehrere Urugos desselben Hügels bilden den
Ingo, eine demokratische Gemeinschaft, ähnlich
unsern alten Alpgenossenschaften. Sie treiben das

29



Stroh für den Hausbau.

Vieh gemeinsam zur Weide. Jeden Tag
übernimmt eine andere Familie das Hüten der
großhornigen Batutsi-Rinder, die abends von den
Familien am Sammelplatz wieder abgeholt werden,

wenn der Gesang der heimkehrenden Hirten
ertönt. Sie helfen einander auch beim Bestellen
der Felder. Immer wieder sieht man zwölf bis
fünfzehn Frauen auf dem Acker der einen
Familie im Rhythmus eines Arbeitsliedes die
Hacke schwingen (der Pflug ist noch unbekannt).
Am nächsten Tage machen sie sich gemeinsam
an das Feld der Nachbarfamilie, und abends
freuen sie sich doppelt am gemeinsamen Trunk.
Die führenden Männer eines Hügels kommen auf
einer Art < Landsgemeinde >-Platz zusammen und
diskutieren stundenlang mit großem Ernst und
vielsagenden Gesten die Probleme ihres Ingo.
Der Umushiagantahe (sprich h wie gehauchtes
ch) ist eine Art Friedensrichter. Wenn eine

Lösung gefunden ist, steckt er seinen Stab in
die Erde zum Zeichen, daß die Entscheidung von
jetzt an gilt. (Umushiagantahe heißt <der den
Urteilsstab einsteckt>.) Hat einer gefehlt, so muß

er immer auf doppelte Weise seinen Fehler wieder

gutmachen. Wer zum Beispiel eine Kuh
gestohlen hat, muß sie nicht nur zurückgeben oder
für ihren Wert arbeiten, sondern auch der
Gemeinschaft, deren Vertrauensverhältnis er
gestört hat, Genugtuung leisten. Das geschieht zum
Beispiel, indem er einige Krüge Bier stiftet, die
dann gemeinsam getrunken werden. Damit ist
er wieder in die Gemeinschaft aufgenommen.
Darum wird ein Mann von Burundi kaum jemals
verstehen, wie man eine Tat mit Gefängnis wieder

gutmachen kann. Der Umushiagantahe
wird unter den Männern gewählt auf Grund
seiner Gewichtigkeit. Um Gewicht zu haben,
muß ein Mann tapfer sein, gerecht und weise. Er
muß wohl überlegen, was er sagt und es

bestimmt und überzeugend vortragen können.
Schon die Buben müssen früh lernen, vor
Erwachsenen nur etwas wohl Überlegtes zu sagen.
Mehrere Hügel haben einen Unterchef, eine

ganze Region einen Chef, und der Bezirk wird
vom Prinzen regiert. Die Baganwas oder Prinzen
gehören zur königlichen Familie.

on



Das Königtum

Seit Menschengedenken ist Burundi ein Königreich.

Der Mwami war aber nie ein
Willkürherrscher. Immer umgab ihn ein Kronrat, den
er sich aus den tapfersten, gerechtesten und
weisesten Männern seines Landes aussuchte, die
ihrerseits wieder nach dem Tode eines Mwami
den tapfersten, gerechtesten und weisesten unter
den Prinzen zum Könige ernannten. Trotzdem
glaubt man, daß in jedem König einer seiner
Ahnen wieder zur Macht kommt. Der jetzige
König heißt Mambutsa iv. Sein Nachfolger wird
N'tare, dessen Nachfolger Muesi heißen, dann
kommt Mutaga, und die Viererreihe beginnt mit
Mamutsa v. von vorne. Darin zeigt sich eine

ganz eigentümliche Geschichtseinstellung der
Barundi (Leute von Burundi, Mehrzahl). Die
Geschichte verläuft für sie nicht im Sinne einer
geradlinigen Entwicklung, sondern kehrt wie der
Ablauf der Gestirne in Kreisen immer wieder in
sich selbst zurück.

Die Kultur

Diese Haltung durchdringt das ganze Leben der
ursprünglichen Bevölkerung. Durch Jahrhunderte

hat sie niemals einen Fortschritt gesucht.
Vor der Ankunft der Europäer gab es in Burundi
keinen Wagen und kein Rad (auch heute noch
sieht man keinen Schubkarren), alles ging zu Fuß
und trug die Lasten auf dem Haupt. Darum gab
es auch keine Zugtiere und keinen Pflug. Der Tag
beginnt mit der Morgendämmerung und endet
mit Sonnenuntergang. Lampen sind unbekannt.
Das offene Feuer allein erhellt den abendlichen
Raum. Der Mensch lebt ein unendlich gelassenes
Leben im Rhythmus von Tag und Nacht, von
Regenzeit und Trockenheit und nimmt von der
Natur in immer gleicher Weise, was sie ihm von
jeher schenkte. Das höchste Gut ist dem Burundi
Amahoro, der Friede, den er dem Gast oder
Freund bei jedem Abschied wünscht und den
niemand besitzt, der nicht ohne alle Hast in
demütigem Einklang mit der Natur lebt.

Das kirchliche Leben

Fast jeder Missionar leidet an Heimweh, nach
dem Leben im Busch. Seine Pfarrei umfaßt
vielleicht 4000 bis 5000 km2 mit 10000 bis 15000
Seelen, davon 3000 bis 4000 Taufbewerbern. Im
Zentrum liegen das Haus der vier bis fünfPatres,
die Kirche, Schule, das Spital, Gärten und Ställe.

Eine ganze Schar schwarzer Arbeiter helfen den
Lebensunterhalt der Patres und Schwestern
sicherstellen. Eine solche Mutterpfarrei bildet
ein Kulturzentrum, wie die Klöster in unsern
Wäldern vor tausend Jahren. Von da aus fahren
die einzelnen Patres, oder wanderten früher, jede
Woche in eine Außenstation. Dort haben sie mit
Hilfe der Eingeborenen provisorisch Hütten als

Kirche, Schule und Katechumenat gebaut. Sie
bestehen vielfach nur aus Holzstäben und Stroh.
Einige schwarze Katecheten und Lehrer halten
während der übrigen Zeit Gottesdienst und
Unterricht. Aber wenn der Pater für eine Woche
kommt, strömen die Christen von allen Seiten

zusammen. Sie umdrängen ihren Freund und
Vater, an dem sie mit Verehrung und Liebe hangen.

Ist dieses Leben auch hart, so sehnt sich doch
jeder echte Missionar nach den Nächten unter
den leise rauschenden Palmen oder den unheimlich

knackenden Bambusbüschen, dem Zikadengesang,

der die warme Luft erfüllt, dem Ululu-
Ruf des afrikanischen Kuckucks und nach den
rätselvollen Herzen seiner Schwarzen, die er nie
ergründet, die aber auch niemals unbewegt sind
und keinen unbewegt lassen. (Dazu Farbdiaserie 1

vom Leben auf dem Land von Burundi und den
Missionaren im Busch.)

IV. Neue Begegnung mit dem Heidentum

Von der Urkultur zur Europäisierung
Vor etwa siebzig Jahren noch hielt man die
Bewohner von Burundi für unendlich primitive,
arme Heiden. Man sah nichts als ihren technischen

Rückstand, ihren Geisterglauben und das
dunkle Reich der Zauberei. Wie konnten
Menschen von einiger Begabung bis an die Schwelle
des 20. Jahrhunderts auf einem Entwicklungsstande

verbleiben, den andere Völker schon 4000
Jahre vor Christus überschritten hatten. Die
Barundi kannten weder das Rad noch die
Schrift. Die ganze Baukunst beschränkte sich auf
drei, vier primitive Hüttenformen, in Malerei und
Plastik fand man nirgends die Darstellung einer
Pflanze, eines Tieres oder eines Menschen. Nur
einfache geometrische Ornamente schmückten
Geräte und Waffen. Das Schlimmste aber schien
das Fehlen jeder sichtbaren Gottesverehrung,
der Tempel und Riten, der Priester und Opfer.
Dafür die unheimlichen Tänze zur Beschwörung
der Geister, das schreckliche Gesetz der Blut-

31



räche an irgendeinem Glied der Familie, die sich
durch einen Mord vergangen hatte, die Angst vor
dem magischen Einfluß der böswilligen Toten,
der Zauberer und Hexen, die Furcht, ahnungslos
dem Fluche einer verbotenen Tat zu verfallen,
die Suche der Seher nach dem Urheber irgendeines

Unglücks (wie Wahnsinn, Krankheit oder
Tod), der das alles durch Verwünschung bewirkt
haben mußte. Dies und vieles andere bewog den
weißen Mann, sich unendlich erhaben zu fühlen
über diese armen Primitiven, so daß er sie wie
Kinder behandelte, die man von Grund auf alles
lehren mußte, wenn er sie überhaupt als
Menschen ernst nahm. Aber auch viele Schwarze
schauten in scheuer Verehrung und heimlicher
Angst zu den mächtigen Weißen auf, schämten
sich ihrer alten Sitten und hatten nichts Eiligeres
zu tun, als mit dem christlichen Glauben die
europäischen Kleider anzuziehen und westliche
Sitten nachzuahmen. Dennoch blieben die Seelen

der schwarzen und weißen Menschen einander

fremd. Erst in den letzten Jahrzehnten hat
man ernsthaft versucht, die Besonderheit der
afrikanischen Seele zu entdecken und zu würdigen.

Das seelisch-geistige Leben

Versuchen wir einigen dieser Gedankengänge
zu folgen, wie sie etwa in dem Buche von Placide
Tempels, La philosophic bantoue, oder D. Not-
homb, Un humanisme AJricain, niedergelegt sind.
Man kann sich nämlich allen Ernstes fragen, ob
diese Völker Zentralafrikas keine Schrift, keine
darstellende Kunst und keine Tempel besitzen,
weil sie dazu nicht fähig sind, oder weil sie aus

ganz andern Gründen überhaupt kern Bedürfnis
darnach empfanden. Heute würde man etwa

sagen, daß diese Völker alles Geistige nur in
seiner strömenden Lebendigkeit erfassen und
sich darum dagegen sträuben, es in irgendeiner
Weise zu verfestigen und damit zu zerstören. Die
Sprache zum Beispiel muß gesprochen werden.
Wer sie in Buchstaben bannt, der tötet sie.

Tatsächlich ist Kirundi eine wunderbar reiche

Sprache. Sie birgt eine Fülle von Poesie, von
Liedern, Erzählungen, Sprichwörtern und
Fabeln. Dieses lebendige Gut der Tradition darf
aber niemals irgendwo liegenbleiben. Es muß
ständig kreisen von Mund zu Mund, tausendmal
wiederholt und von neuem durchlebt werden.
Man muß es ausmalen und verlebendigen durch
die Betonung und den Rhythmus, durch den

Ausdruck jeder Faser des Gesichtes, durch
Haltung und Geste. Im Erzählen, Rezitieren, im
Chorsprechen und Singen wird die innere
Gemeinschaft der Menschen erlebt. Gemeinschaft
nicht nur zwischen den Anwesenden, sondern
auch mit den Ahnen aus der grauen Vorzeit, von
wo dieser Reichtum auftaucht, und zwischen den
Kindern und Kindeskindern, welche all das neu
erleben und von Geschlecht zu Geschlecht
weitergeben.

Der Tanz als Ausdruck inneren Erlebens

Ebenso geht es mit dem Tanz. Er ist die Sprache
der innersten Erregung. Man tanzt, um Leben
auszudrücken und zu empfinden. Im Tanz er-

Bahutu-Mädchen beim Tanz.

fährt man das ganze Sein, sich selbst. Er ist
Freude und Macht, Mut und Triumph, Kampf
und Jagdglück. Im Tanz erlebt man die
Gemeinschaft, gegenseitige Treue in Kampf und
Not, Bewunderung und Hingabe für den König,
Liebe und Fruchtbarkeit. Im Tanz wird man
eins mit dem Sprießen der ersten Saat und erlebt
den Jubel der Ernte, das Wachsen des Mondes
und das Lodern des Feuers. Im Tanz wird man
in ein anderes Wesen verwandelt, wird man
Mutter und Mann, verzückt und zum Seher, eins

mit den Ahnen und Geistern. Darum kann man
wohl Gesichter bemalen, Masken und groteske
Kostüme tragen, die im Tanze den lebendigen
Ausdruck steigern, aber etwas Lebendiges in

32



Holz und Stein verfestigen, das wäre doch eine
arme Sache! Der schwarze Mensch erlebt das

ganze Sein als eine flutende Kraft, die sich ständig

ändert, zunimmt und sich vermindert. Sie
ist aber nicht eingeschlossen in den einzelnen
Menschen. Nein, sie strömt ständig durch alle
lebenden Wesen hindurch. Ein jedes wirkt auf
das andere. Wo immer eine Masche in dem
feinen Spinnennetz der Schöpfung sich bewegt,
erzittert das ganze Gewebe.

Jeder Mensch ist in diesem Spannungsnetz
unausweichlich eingeschlossen. Einer ist für den
andern Spender von Lebenskraft oder er entzieht
ihm Lebensstrom. Niemals habe ich so buchstäblich

erlebt, was es heißt, «Ihr seid ein Leib und
ein Geist», wie in einem Knäuel von Hunderten
schwarzer Kinder, die dich als völlig kompakter
Leib umdrängen, Kopf an Kopf, Körper an
Körper. Bei jedem Wort und jedem Mienenspiel
geht es durch alle hindurch wie ein einziges
Aufleuchten und Zusammendunkeln, ein einziges
Lachen oder Ausrufen. Oder wenn sie zum
Beispiel tanzen, machen nicht einzelne den andern
etwas vor, alle schließen sich in einen engen Kreis
zusammen und beginnen erst langsam rhythmisch

zu klatschen und zu singen. Hat die Erregung

sich dann genügend gesteigert, so löst sich
eines der Mädchen aus der Masse und beginnt
sich in diesem Rhythmus zu bewegen. Ein Zweites

nimmt die Bewegung auf und steigert sie wie
in einem pantomimischen Zwiegespräch bis zu
einem Höhepunkt. Dann flaut der Strom der
Bewegung wieder ab, die Tänzer verschwinden
in den Reihen, und das Klatschen verebbt
allmählich.

Mythische Erzählungen vom Lebensspender

Diese Lebensverbindung geht aber nicht nur
hinüber und herüber, von Mensch zu Mensch, in
der Familie, im Klan oder im Stamm, sondern

vor allem vorwärts und rückwärts in der Reihe
der Lebensspender, zurück bis zum Stammvater.
Jeder, der Leben weiter gibt, lebt in seiner
Nachkommenschaft und wirkt auf sie, selbst vom
Schattenreich der Ahnen her. Jeder
Nachkomme muß seinen Lebensspender ehren. Je
weiter zurück er in der Ahnenreihe liegt, desto

mächtiger wirkt er und ist um so verehrenswer-
ter. Der Urlebensspender aber ist Imana, der eine

Gott, Vater aller Menschen. Mit ihm weiß sich

der schwarze Mensch ständig verbunden, wie
Paulus sagt: «In Ihm leben wir, bewegen wir uns
und sind wir.» Darum gibt es für ihn weder eine
bestimmte Zeit noch einen besondern Ort der
Gottesverehrung. Eigentlich muß der Mensch
immer im Bewußtsein seiner Gottverbundenheit
leben. Daß er es nicht immer in voller Wachheit
tut, ist der Grund seiner Sterblichkeit. Wunderbar

schildert das die folgende Geschichte von
der Ursache des Todes: «Imana (Gott) sagte
eines Tages zum Menschen: <Ich habe mich
entschlossen, dir eine große Gunst zu erweisen.
Komme diese Nacht zu mir, und ich will dir das
Geheimnis der Unsterblichkeit verraten. Wenn
du es erfassest, wirst du ewig jung bleiben» Der
Mensch war überglücklich, aber auch die
Schlange hörte das und entschloß sich, in der
Nähe des Menschen verborgen, das Geheimnis
zu erlauschen. Am Abend begab sich der Mensch
zu Imana. Aber Imana sagte zu ihm: <Wache
diese Nacht und horche auf meinen Ruf. Beim
dritten Anruf will ich dir das Geheimnis der
Unsterblichkeit verraten. Aber hüte dich, daß du
nicht einen Augenblick zu schlafen beginnst!)
Um Mitternacht rief Imana: <Oh, du Mensch.)
Und der Mensch antwortete: <Ewig lebst Du,
Herr der Seligkeit!) - <Es ist gut), antwortete
Imana, < bleibe wachsam.) Das geschah gegen
Morgengrauen zum zweitenmal. Als aber der
erste Hahnenschrei anhob, raubte der Schlafdem
Menschen das Bewußtsein, und er versank ins
Unbewußte. Da rief Imana: <Oh, du Mensch),
aber keine Antwort kam. Da antwortete die
Schlange: <Ewig lebst Du, Herr der Seligkeit.)
Als nun die Sonne aufging, erwachte der Mensch
und begriff, daß er den dritten Ruf überhört
hatte. Da wurde er sehr traurig, aber Imana
sprach: <Du hast mir nicht geantwortet, o
Mensch. Die Schlange hat es an deiner Stelle
getan und besitzt nun das Geheimnis der Unsterblichkeit.)

Seitdem haßt der Mensch die Schlange
und tötet sie, wo er sie trifft.»

Ähnlich wie Imana, nur in geringerem Maße, ist
auch der Mensch Lebensspender. Die Urväter
stehen Gott ganz nahe und werden daher als
fast göttliche Wesen verehrt. Auch der König
vermittelt durch seine Lebenskraft dem Lande
Bestand, dem Volke Gesundheit, den Frauen und
Feldern Fruchtbarkeit. Gott selbst steht in besonderer

Beziehung mit dem Geheimnis der Mütterlichkeit,

der Fruchtbarkeit. Eine andere Erzäh-

33



lung vom Verluste der Gottesnähe lautet so:
«Am Anfang lebte Gott sichtbar mit den
Menschen. Er hörte sie, sprach mit ihnen, am liebsten
aber wiegte er die Neugeborenen (die Wiegenlieder

von Burundi sind heute noch etwas vom
Schönsten, was es gibt). Die Alten kannten
Imana alle. Er sah aus wie ein ehrwürdiger Greis.
Einmal aber kam ein Mensch auf die Welt, dessen

Vater Imana nie gesehen hatte. Als die Mutter

einmal fern war, begann das kleine Kind zu
weinen. Imana kam, setzte sich an seine Seite,
streichelte es, nahm es in seine Arme und wiegte
es. Da kam der Vater von der Jagd heim. Er trug
seinen Bogen in der Hand. Als er den fremden
Greis mit seinem Kinde im Arme sah, rief er

Alter Massai mit Enkelkind.

voller Zorn: <Wer bist du, daß du mein Kind an
dich zu nehmen wagst? Willst du es mir
wegnehmen oder gar verwünschen ?> Mit diesen
Worten spannte er seinen Bogen und schoß auf
den Fremden. Doch der Pfeil wich dem Ziele aus.
Imana stand ruhig auf, legte das Kind in die
Wiege zurück und sprach: <So stehen wir also!
Ich schenke euch die Kinder und hege sie, und
ihr behandelt mich wie einen fremden Zauberer.
Ihr seid nicht würdig, mit mir zu leben.> Seither
wandelt Imana nicht mehr sichtbar unter den
Menschen. Er plaudert nicht mehr mit ihnen und
wiegt ihre Kinder nicht mehr. Wohl sorgt er
noch für uns, aber wir können ihn nicht mehr
sehen.»

Das religiöse Fühlen

Nur aus dieser Lebensverbindung erklärt sich
auch der gute und schlimme Einfluß der Ahnen
und der Menschen untereinander. Wer glaubt,
die Schwarzen brauchen magische Worte und
Riten, um höhere Mächte in ihren Dienst zu
zwingen (Magie), versteht sie völlig falsch.
Zeichen, Worte und Handlungen sind nur Leiter
der Lebenskraft, die von Geschöpf zu Geschöpf
strömt. Es ist auch nicht so, daß der Schwarze
zeitweise sehr schlau überlegt, wenn er zum
Beispiel eine Falle stellt, und dann plötzlich wieder
ganz irrational auf das Jagdglück und den Jagdgeist

vertraut. Alles Tun hat für ihn eine äußere
und eine innere Seite. Das Gelingen jeder
Unternehmung hängt davon ab, ob sie äußerlich richtig
getan und gleichzeitig innerlich von Segen oder
Fluch begleitet ist. Dabei kommt alles darauf an,
daß man nicht aus dem Stromkreis der positiven
Lebenskräfte fällt. So erklärt sich auch das
unerhörte Gemeinschaftsgefühl der schwarzen
Menschen. In allem und über allem aber wirkt Imana,
der alles weiß und lenkt, der eine Allmächtige,
Allwissende, Ewige.

Das große Geheimnis des Christentums

Diese neue Begegnung mit dem Heidentum
offenbarte den Missionaren eine neue Welt. In
Ehrfurcht standen sie auf einmal vor einer
seelischen Haltung, welche dem christlichen Glauben

gegenüber weit offener ist als die der meisten
europäischen Menschen. Kann man nicht in
diesem innern ständigen Lebensbezug der
schwarzen Menschen zu Imana eine Vorstufe
jener Lebensgemeinschaft sehen, von der Paulus

sagt: «Nicht ich lebe, sondern Christus in mir»?
Muß nicht die christliche Erzählung vom
Sündenfall den Barundi ganz vertraut vorkommen?
Kann er nicht in Christus Imana erkennen, der
wieder sichtbar unter uns erschienen ist, mit uns
plaudert und unsere Kinder in seine Arme
nimmt? Ohne weiteres versteht er, daß Adam
als Urheber des Menschengeschlechtes auch eine

Bedeutung hat für unser aller Schicksal und daß
Abraham der Vater aller Gläubigen sein muß.
Mehr als uns westlichen Menschen kommt die

Muttergottes, welche ihr Kind wiegt, seinem
Herzen nahe. Er erlebt die Kirche als unsere
Mutter, die Taufe als neue Geburt, die Gnade
als wachsende und abnehmende Lebenskraft, die

34



Kommunion als Lebensverbindung untereinander

und mit Gott. All das entspricht den tiefsten
Lebenserfahrungen seines Alltags. Darüber hinaus

aber erhellt das Christentum das graue Dunkel

seiner jenseitigen Schattenwelt. Es erlöst ihn
aus der Angst der ungewollten Sünde und bannt
den Einfluß der bösen Geister und der Toten. Die
große Gemeinschaft der Heiligen über Raum
und Zeit bis hinein in die Ewigkeit erfüllt ihn mit
innerm Jubel.

Missionierung

Es verstrich aber eine sehr lange Zeit, bis diese

Begegnung des Christentums mit der afrikanischen

Seele zustande kam. Die ersten Missionare
versuchten von 1879 bis 1891 sich in Burundi
niederzulassen. Ihr ganzer Aufenthalt war eine
Kette von Enttäuschungen. Sie verstanden die
Sprache der Einheimischen zuwenig und fanden
den Kontakt mit der Bevölkerung nicht. Hunger,
Krankheit, Verfolgungen waren ihr Los. Nach
zwölf Jahren zählten sie etwa 50 Getaufte und
100 Katechumenen, meistens verlassene Kinder.
Ihr einziger Trost war, daß sie gebetet, gelitten
und Tausende von Kranken gepflegt und geheilt
hatten. Aber auch unter den deutschen Kolonisatoren

ging die Arbeit sehr mühsam voran. In
dreißig weiteren Jahren vermochten sie bloß
unter dem einfachen Volke einige tausend Gläubige

zu gewinnen. Praktisch alle einheimischen
Chefs, wie auch die Kolonialregierung, verhielten

sich den Missionen gegenüber kühl bis
ablehnend. Nach dem Ersten Weltkrieg endlich
vollzog sich die große Wende. Es war, als ob ein

ganzes Volk sich aufmachte, um Christus
entgegenzugehen. Tausende von Menschen wanderten

über alle Hügel zu den Missionsstationen, um
sich unterrichten und taufen zu lassen. Der erste
Bischof von Burundi, Msgr. Gorju, hatte 1922
etwa 5000 Christen angetreten und übergab 1937
seinem Nachfolger 250000 Getaufte und 80000
Katechumenen. Die meisten Chefs und Unterchefs

wurden christlich. 1928 vertraute die
belgische Regierung der Kirche das gesamte Schulwesen

an. In keinem größern Lande Afrikas ist
die Saat des Christentums, gleichsam über Nacht,
so gewaltig aufgebrochen wie in Burundi.
Natürlich fehlt es überall an Priestern, Katechi-
sten und Lehrern, um diese ungeheure Aufgabe
zu bewältigen. Ständen genügend Priester und
Lehrer zur Verfügung, so könnte Burundi in den

nächsten zwei Jahrzehnten ein ganz christliches
Land im Herzen Afrikas werden. Heute aber
stehen in einer einzigen Pfarrei, wie etwa Bukeye,
drei Priester 40000 praktizierenden, getauften
Christen gegenüber, die dazu über alle Hügel hin
verstreut sind. Mehr als die Hälfte der christlichen

Kinder können noch nicht zur Schule
gehen, weil es an Lehrern fehlt.

Auf der andern Seite sind wir überzeugt, daß
Burundi nicht nur unserer Hilfe bedarf. Es wird
der Tag kommen, wo unsere europäischen Völker

und die ganze Welt die Hilfe der afrikanischen

Nationen erfahren darf. Das Abendland
und die ganze Welt der hochentwickelten Tech-

Tänzer bezeugt dem König seine Treue.

nik braucht ebenso dringend etwas von der
menschlichen Innerlichkeit und dem tiefen
Gemeinschaftserlebnis des afrikanischen Menschen,
als die Entwicklungsvölker einen gewissen äußern
Fortschritt nötig haben. Ein Weltfrieden ist
undenkbar ohne die innerste Begegnung von Seele

zu Seele, ohne Loslösung aus der Hast des

Alltags, ohne innern Einklang mit allen Dingen,
ohne das Erlebnis der großen Gemeinschaft,
welche uns alle verbindet und eint.

(Zu diesem Thema kann ein Tonband alter
Gesänge und Tänze aus Rwanda-Burundi ausgeliehen

werden.)

35



V. Wir singen das Kyrie und Agnus Dei aus der Imisa Ndundi

Kyn, IM ISA NDUNDI

m -r*r 3*\ 3*

£ 3z:
~~f 1/ # f~e Z 's Tv i—n—$ &--J-Wt33 y /Mu-ka-mä, ii-gi-rir'' i- ki-jö-igwe, /Kr-i-Ai iu-ji-rir' i- k! fo-ag»/.

——«
3z: M=2=

* " g

tz Y * 4^- ±=3Z 9 #

A>Mu-kü-t7iä,iU"9'*r'r7 i-ki-go-wpe. Mu-ka-mfl^ "üj-gf-nr- i- let cp-ngvc-e

Agnus Del

P-r, N N N !» fr N N I—N^NK n**.
f> h h SJJ 1 N ^ * * ; S ' 4 • jJÜE:* « 1'

~ ~ ~ ~ * *' ' *' ^" f v ^ ti m\s * #
»H-rna- na V&vuffur'aJjörvt bM^-mu-ro, -iu-gi-hV i-bi-go-rg*«.

h N H l (s N fr i*
N I* N ** fr * fr K

-»—»- »' « »

P l*- K P P r
t

^ I *"• f P p
Nwa-gaA ivD iria- na,, Wfctfu-kur abqni-i-i* ^-mu-no^uh-a-ma-jio- h?.

Kyrie Agnus Dei

Mukama, tugirir'ikigöngwe Mwägazi w'lmana wewukür'abant-
Kristu, tugirir'ikigöngwe ibigümuro tugirir'ikigöngwe
Mukama, tugirir'ikigöngwe Duh'ämahöro.

36



Einige Wörter aus der Imisa Ndundi

\ CJOTT /
IMÄNA

IBI^ÜMURO

MU
us R

KAMA
HERR

IKf qONCJWE

MWA9A2I
DAS LAMM

ANA /mV HORO
TKIEDE

TUGIRIRE
DÜHE
UKÜRE
ABÄNT

Habe für uns!
Gib uns!
Du nimmst uns weg
Menschen

Ätrundi ist die Sprache der .Burundi (Leute von
Urundi), eine Bantusprache, die schon vor der
Kolonisation dem ganzen Lande gemeinsam war.
Darum fand das Swahili, die künstlich verbreitete

Sprache Ostafrikas, in Burundi nie Eingang.
Die Aussprache ist von der unsern nicht sehr
verschieden. Ein Strich über einem Buchstaben
deutet uns die Verdoppelung an. Der Strich
unter dem H will sagen, daß es wie gehauchtes
ch gesprochen wird. C mit dem Strichlein wie
tsch.

VI. Das Paradies liegt in der Nähe von
Burundi

Bei den Hirten und wilden Tieren in Ostafrika

« Das Paradies der Bibel war kein bestimmter Ort
auf Erden. Es ist ein Symbol der innern Harmonie

des Menschen mit Gott, mit sich selbst und
mit der Natur», so lernten wir in der Schule.
Seit ich die endlosen Steppen Ostafrikas erlebt
habe, weiß ich, daß es das Paradies heute noch
gibt. Unweit Burundi liegen die großen Reservate

des Albert-Parks, der Serengeti-Ebene und
des Lake Manyara. Wer sie betritt, durchfährt
mit dem Auto tagelang eine Traumwelt ganz
eigener Art. Dort leben noch heute Herden von
Zehntausenden wilder Tiere in einem unvorstell-

37



baren Frieden. Seit Jahrzehnten fällt nie mehr
ein Schuß, kein Wilderer spannt seinen Bogen,
kein Tier wird gejagt, und siehe, die Natur kehrt
in einen Zustand tiefen Friedens zurück.
Zwischen wilden Büffeln gehen Massai-Hirten ruhig
ihres Weges, Kinder spielen zwischen gackernden

Hühnern vor den Hütten, und das Nashorn
liegt träge in der Sonne. Weidende Gnus und
Zebraherden kümmern sich um den Fotojäger
nicht mehr als unsere Kühe auf den Alpen.
Giraffen und Strauße schauen unbeweglich und
hochaufgerichtet herüber. Nur die leichtfüßigen
Gazellen stieben elegant auseinander, wenn man
ihnen zu nahe kommt. Selbst die Löwen bringen
keine Unruhe in das Bild. Müde räkeln sie sich
in der Sonne und lecken zärtlich ihre Jungen.
Nichts vom Grimme der gefangenen Raubtiere
hinter Gitterstäben ist an ihnen zu spüren, und
jedes Tier der Steppe weiß, wann der Herr der
Wüste gesättigt und wann er beutegierig ist.
Auch das berüchtigte Rhinozeros erscheint bei
näherm Zusehen als äußerst gutmütiger Geselle,
der mit seinem zahnlosen Mund das Gras rauft
und nur im Schrecken blind drauflos rennt, weil
es wirklich fast nichts sieht. Ebenso sind Elefanten
in Gruppen oder Flußpferde ungefährlich, wenn
sie nicht gereizt werden und zu Verteidigungsangriffen

übergehen. Nur im Wasser lauernde
Krokodile werden auch dem Menschen gefährlich,

der sich ahnungslos der Tränke nähert.
Aber im ganzen gesehen ist doch der jagende
Mensch der Schrecken der Tiere. Er macht sie

scheu und böse. In der freien Natur bewegen sich

verhältnismäßig wenig Raubtiere, zwischen
unübersehbaren Herden friedlicher Pflanzenfresser,
und finden es nicht einmal leicht, ihre Beute zu
erjagen. Am frechsten sind wohl doch noch die

Affen, deren man sich kaum erwehren kann,
wenn sie einmal aufdringlich geworden sind.
(Serie Ii, die schönsten Lichtbilder aus der freien
Wildbahn und dem Leben der Massai-Hirten,
gibt herrliche Anregung zum Zeichnen, Malen
und Modellieren.)

VII. Weißer Mann, was hast du getan?

Man darf auf keinen Fall dem weißen Mann die
Schuld an allen Schwierigkeiten der heutigen
Entwicklungsvölker zuschieben. Sicher gab es

gute und schlimme Kolonisatoren, aber keiner
hatte es leicht, einen guten Kontakt mit den Ein¬

heimischen zu finden. Wer das Kapitel über die
Lebensgemeinschaften aufmerksam gelesen hat,
begreift sogleich, daß der weiße Mann nicht zur
Gemeinschaft der Schwarzen gehört, einfach
deshalb schon, weil er ein Weißer ist. Es gibt für den
Mann aus Burundi drei Gemeinschaften, die wirklich

innerlich verbinden: Der Stamm mit
demselben Totem und dem gleichen Stammvater, die
Blutsverwandtschaft in der Familie und die
Gemeinschaft derer, die im gleichen Kral geboren
sind. Dazu kommt noch die Blutsbruderschaft, jener
die < voneinander getrunken haben >. Nur in diesen

Kreisen besteht die Gewißheit intimer
persönlicher Bruderschaft, und davon ist der weiße
Mann rein gefühlsmäßig ausgeschlossen. Er
müßte denn in den Klan hinein heiraten oder in
einer Negerhütte geboren sein.
Auch erschien dem schwatzen Mann der Weiße
von Anfang an als ein Wesen mit höherer Lebenskraft.

Das konnte man sehen an der Wirkung
seiner Waffen, an seiner Arbeitskraft und seinem

Erfolg im Bebauen der Felder wie an der
Wirksamkeit seiner Heilmittel. Daraus folgt für den
Schwarzen unfehlbar ein Gefühl der
Minderwertigkeit, eine eigentümliche Angst, die uns
immer wieder als scheue Unterwürfigkeit,
rührende Hilflosigkeit und unerwartet aufsteigende

Befremdung und Verschlossenheit aus den
Augen der Einheimischen entgegentritt. Frägt
man die alten Männer in Burundi nach den
ersten Kolonisatoren, so kann einem eine geheime
Bewunderung nicht entgehen. Die Deutschen
stehen als harte, strenge, unerschrockene Männer
in ihrer Erinnerung. Sie wurden gefürchtet, aber
bewundert, zuweilen fast als höhere Wesen
verehrt. Für den weißen Mann war es jedenfalls
nicht leicht, sich der Versuchung zu erwehren,
diese Angst, Verehrung und Unterwürfigkeit für
sich auszunützen. Ob er wollte oder nicht, der
Schwarze sah in ihm den Herrn, von dessen

Gnade oder Ungnade er vollständig abhängig
war, und manche haben dieses Herrentum auch
schändlich ausgenützt.

Die belgische Kolonisation

Aber selbst wenn der weiße Mann brüderlich zu
sein versuchte, fand er den Kontakt nicht so

leicht. Die Belgier, welche nach dem Weltkrieg
das Mandat über Burundi ausübten, leben in der
Erinnerung der Einheimischen eher als < gewöhnliche

Leute >. Sie haben zweifellos für das Volk

38



Kinderarbeit in einer Kaffeefabrik.

sehr viel getan. Wenn man durch das Land geht,
sieht man kaum große Farmen, in denen die
Schwarzen als Hilfsarbeiter ausgenützt werden.
Fast überall sitzen die Einheimischen auf ihrem
eigenen Boden. Die vielen Sümpfe und die große
Ebene zwischen dem Tanganjika- und Kiwusee
wurden für die Einheimischen systematisch
trainiert, mit Straßen und Wasserleitungen durchzogen

und in kleine Besitzungen aufgeteilt, wo
jede Familie auf eigenem Grunde von zehn bis

vierzig Aren einen Bananenhain und acht
Wechselfelder erhielt, die sie nach einem Turnus mit
Baumwolle, Manjok, Mais, Bohnen und
Erdnüssen bepflanzen und die überschüssige Ernte
an einer Sammelstelle verkaufen können. Dennoch

wird die Tätigkeit der belgischen Kolonisatoren

nicht von allen entsprechend geschätzt.
War es nur, weil viele Einheimische zu allem
Neuen gezwungen werden mußten Oder brachte

vielleicht der weiße Mann die Geduld nicht
auf, dem Schwarzen die Arbeitsfreude, den
Arbeitsstolz allmählich einzuflößen? Wir Menschen

der Technik und der Tat wollen rasch ein
Resultat sehen. Der schwarze Mensch will zuerst
ein persönliches Verhältnis gewinnen und sich
nicht nur von der Güte der Sache überzeugen,

sondern auch die Gewißheit, daß sein Partner es

gut mit ihm meint und er ihm durch seinen Einsatz

eine Freude erweisen kann. Ein weiser Tutsi
sagte mir einmal fast sprichwortartig: «Wissen
Sie, ein kleines Geschenk, das von Herzen
kommt, ist groß, und ein großes, das nicht von
Herzen kommt, ist nichts.»

Trugbild und Entwurzelung

Dazu kommt schließlich das Trugbild eines höheren

Lebens, das der weiße Mann dem schwarzen
wie eine Fata Morgana vor die Augen gezaubert
hat. Verglichen mit der Hütte des Burundi-
Mannes ist auch die einfachste Villa des Weißen
unvorstellbar schön, im Glänze ihrer Spiegel und
Lichter. Mit großen Augen staunen die schwarzen

Buben durch das Gitter vor dem Klubhaus
des weißen Mannes, riechen die duftenden Speisen,

hören fremde Musik, sehen das Blitzen der
Brillanten und die seidenen Kleider der Damen
und den perlenden Wein, der vom schwarzen Boy
in funkelnde Gläser gegossen wird. Während er
selber barfuß unter der sengenden Sonne seine
schwere Last der Straße entlang trägt, fährt der
Weiße im spiegelnden Auto an ihm vorüber.

39



Dieses Traumbild erfüllt besonders die jungen
Herzen mit einer unstillbaren, brennenden
Sehnsucht, einem tiefbohrenden Neid und vielleicht
mit einem ohnmächtigen Hasse wegen seiner
Unerreichbarkeit. Unzählige Schwarze hat dieses

Trugbild vom Lande weg in die Stadt gezogen.

Da standen sie unvermittelt, herausgerissen
aus der-bergenden Gemeinschaft der Großfamilie,
allein auf der Straße, suchten irgendeine Arbeit,
die ihnen im Tage nicht so viel einbrachte, daß
sie damit eine Flasche Bier kaufen konnten, fanden

keine Unterkunft oder wurden in einer
Blechhütte mit einem Dutzend völlig unbekannter

Menschen zusammengepfercht. Gewiß, die
heimatliche Hütte war auch nicht komfortabel,
aber vor der Türe breitete sich der vertraute
Hügel, und alle Menschen waren ihm innerlich
verbunden. Mit dieser Entwurzelung verloren
die meisten auch ihren ethischen Halt. Recht und
Glauben sind ja für den Naturmenschen kein
abstraktes, allgemeingültiges Gesetz. Sie werden
gefordert von der Gemeinschaft, der man innerlich

verbunden ist. Das Vertrauensverhältnis
bewirkt, daß man nicht lügt. Man stiehlt nicht, weil
man der Gemeinschaft schadet, der alles gehört.
Aber wem konnte man sich hier, in den Slums
der Vorstädte, innerlich verbunden fühlen So
zerbrachen für die meisten auch alle Schranken
der Ehre. Lüge, Diebstahl, Einbruch, Vergewaltigung

waren die naheliegendsten Mittel, sich
irgendwie durchzusetzen. Was hatte es schon zu
bedeuten, wenn man ins Gefängnis kam: endlich
wieder einmal ein Dach über dem Kopfe und
eine sichere, tägliche Mahlzeit. Am meisten litt
unter dieser Entwurzelung wohl die Jugend.
Viele junge Menschen mußten ihre Familien
verlassen, um etwas lernen zu können. In der Schule
sahen sie den Zauberschlüssel zur Welt der
Reichen. Aber die meisten mußten sich nun ihren
Lebensunterhalt und das Schulgeld selber
verdienen, erbetteln oder zusammenstehlen. Es

gibt in Afrika Städte, wo mehr als die Hälfte aller
Kinder nicht bei ihren Eltern wohnen. Kein
Wunder, daß sie verwahrlosen. In Südafrika
beträgt der Anteil der Jugendlichen und Kinder an
den Einbrüchen 86 Prozent, davon 48 Prozent
Mädchen und 38 Prozent Knaben. Besonders
tief ist das Ressentiment jener Kinder, welche ihr
Ziel, eine Bürostelle oder einenVerwaltungsberuf,
nicht erreicht haben. Sie fühlen sich vielfach
zutiefst betrogen und tragen eine unheilbare Bitterkeit

in sich. Unter den Rebellen des Kongo, die

gegen die Missionare wüteten, standen oft in
vorderster Reihe auf der Strecke gebliebene
ehemalige Schüler.

Soziale Lage seit der Unabhängigkeit

Aber immer noch steht, trotz aller Not und
Enttäuschung, das Wunschbild des europäischen
Lebens vor ihren Augen. Besonders seit den Tagen
der Unabhängigkeit hat die Möglichkeit,
emporzukommen, die Jugend mit neuer Faszination
überfallen. Schwarze, die gestern noch mit ihnen
außerhalb des Gitters standen, sitzen nun im
Klubhaus, fahren den Mercedes und bewohnen
die ehemaligen Villen der Weißen. Kein Wunder,

wenn sie am Ziel ihrer Wünsche nun auch

Der Gouverneur von Katangor in seinem Staatswagen.

die Herren spielen. Lange genug haben ihnen die
Europäer dieses Traumbild vorgegaukelt. Lange
genug hat ihr Herz sich darnach verzehrt. In den
meisten selbständig gewordenen Staaten ist darum

der Unterschied zwischen den
Emporgekommenen und dem Volke größer als zur Zeit
des Kolonialismus. Ein Arbeiter verdient in
Burundi 800 Franken im Monat, ein Beamter in
einem Staatsbüro 12000 Franken. Ein erbitterter
Kampf um die Staatsstellen spielt sich auf dem
Rücken des Volkes ab, und die Agenten des
Klassenhasses haben leichtes Spiel. Aufder einen
Seite feuern sie den Wettlaufder Parteien um die
Staatsstellen an, auf der andern Seite schüren sie

40



den Haß des Volkes gegen die Emporkömmlinge,
um schließlich bei einer Revolution die Macht zu
ergreifen.

Heutige Aufgabe

Alles kommt jetzt darauf an, ob es gelingt, der
großen Masse des Volkes in nützlicher Frist das
Bild einer afrikanischen Kultur zu vermitteln,
welche dem ganzen Volke zugänglich ist und für
die sich jeder auf seinem Platze einsetzen muß.
Das ist nur durch eine Schulung auf breitester
Ebene möglich. Ein Volk mit so prachtvollen
Anlagen, im Grunde gesund und tiefmenschlich,
mit einer Seele, die dem Christentum weit offen
steht, kann für einen guten Weg gewonnen werden.

Es ist aber zutiefst bedroht durch den
abrupten Übergang von einem reinen Landleben
ohne Dorfkultur zur anonymen Masse in der
Stadt, durch den Gegensatz einer schmalen
Oberschicht, die ein europäisches Herrentum
unglücklich nachahmt, und einem wachsenden
Proletariat in der Hauptstadt, das den Keim zu
einer Revolution in sich trägt. Die chinesischen
Kommunisten haben die Situation sofort
erkannt und möchten Burundi zu einem Zentrum
ihrer Agitation machen. Liegt es nicht an uns,
diesem Brudervolk im Herzen Afrikas zu Hilfe zu
kommen und nach Kräften beizutragen, daß es

ein glückliches Vorbild für die übrigen Völker
Afrikas werde.

VIII. Ideen zur Lehrerbildung in Burundi

Als ich im vergangenen Sommer den Boden von
Burundi betrat, wollte ich einzig das Land und
seine Verhältnisse kennenlernen und den ersten
Baustein unserer Seminaristen, nämlich 1000

Dollar, dem Bischof von Bujumbura überbringen.

Doch schon nach kurzen Gesprächen mit
den verantwortlichen Fachleuten fesselte mich
das Problem einer zeitgemäßen Lehrerbildung
für Afrika. Der wechselseitige Dialog wurde
immer packender, und schließlich mußte ich
versprechen, einen Entwurf meiner Gedanken zur
Lehrerbildung für Bujumbura vorzulegen. In der
Tat, heute, wo Hunderte von Experten der
Unesco Afrika durchreisen und die Agenten
verschiedenster Weltanschauungen nicht nur Geld
anbieten, sondern ihre Ideen an den Mann zu
bringen versuchen, sollte auch zwischen uns

Delegierte an der Panafrikanischen Konferenz für katholische

Schulfragen.

Katholiken an erster Stelle ein geistiger
Gedankenaustausch stehen. Wie schwer fällt es doch
den afrikanischen Schulleuten oft, mitten im
Ansturm unübersehbarer Aufgaben die nötige
Distanz und Ruhe zu finden, um die Probleme
von einer ganz neuen Seite her zu betrachten.
Wie gut tut es umgekehrt einem Europäer, sich
einmal in ganz andere Verhältnisse hineindenken
zu müssen. So möchte ich hier das erste Ergebnis
meiner Überlegungen in ein kurzes Expose
zusammenfassen

i. Das Fundament

Vor allem, scheint mir, muß eine neue Basis der
Gemeinschaft gelegt werden, welche die Kluft
zwischen der Welt des schwarzen und des weißen
Menschen überbrückt und ihm erlaubt, aus dem
intimen Kreis der Familie ohne Entwurzelung in
eine größere Gemeinschaft hinüber zu treten.
Diese Basis kann für den schwarzen Menschen
nicht in einem unpersönlichen System westlicher
Demokratie oder technischer Organisation
liegen. Sie muß im Innersten des Menschen, im
Bereich seiner Lebenskraft gründen. Ich sehe keine
andere Lösung als das Fundament der christlichen

Lebensgemeinschaft. Durch die Taufe
sind wir ja im vollen Sinne des Wortes in eine

neue Familie hineingeboren. Die Eucharistie
bildet die innigste Blutsbruderschaft, in der wir
durch gemeinsamen Genuß des Leibes und

4>



Blutes Christi miteinander kommunizieren. Christus

unser Herr, der unmittelbar vor der
Einsetzung dieses Sakramentes seine Kleider auszog
und sich vor seinen Jüngern wie ein Sklave
niederkniete, um ihnen als Herr zu dienen, zeigt
uns den einzigen Weg der Überwindung des

scheinbaren Wertgefälles zwischen den Rassen.

2. Die Wahl der Kandidaten

Darum scheint es uns wichtig zu sein, daß ein
katholisches Lehrerseminar eines Entwicklungslandes

für einen künftigen Erzieher in erster
Linie die religiöse Verwurzelung im Leben seiner
Pfarrei voraussetzt. Pfarrer und Lehrer sollen
ebenso, wie für Priesternachwuchs, auch für das
Lehrerseminar nach jungen Menschen Ausschau
halten, welche diesen Beruf als eine seelsorgerische

Aufgabe betrachten. Jedes Jahr müßte der
Bischof in einem Hirtenschreiben oder der Pfarrer

in einer Predigt aufdas Berufsideal des christlichen

Lehrers hinweisen. Im Erhebungsbogen
an Pfarrer und Lehrer darfdie Frage nicht
übergangen werden, ob der Bewerber auch im Leben
der Pfarrei oder in seiner Umgebung, sich für
andere selbstlos einzusetzen bereit ist.

3. Christliche Lebensgemeinschaft

Ein katholisches Lehrerseminar darf keine
Kaserne sein, in der neben systematischer
Wissensvermittlung und strenger Massendisziplin auch
noch obligatorisch gebetet wird. Sein innerster
Kern muß eine lebendige, freie und persönliche
Gemeinschaft des echten Dialogs und der freudig
bejahten Mitverantwortung bilden, die vom
kleinen, familienähnlichen Kreis her aufbauend,
die Brücke zum selbstverantwortlichen, apostolischen

Wirken in einer größeren Gemeinschaft
schlägt. Ihr Kern ist das religiöse Leben: echtes,
persönliches Gebet, geistliches Gespräch und
freies Beten im kleinen Kreis, abwechselnde
Meßfeiern in der Klassengemeinschaft mit einfacher
Homilie in Gesprächsform, abwechselnd mit
Gottesdiensten der ganzen Schülergemeinschaft
bis zur Teilnahme an der Eucharistiefeier der
Pfarrei. Sie muß sich fortsetzen in einer gegliederten

Lebensgemeinschaft während des

Studiums und der Freizeit, wo, ebenfalls ausgehend
von kleinen Gruppen, die Schüler ihr Leben
weitgehend mitgestalten. In jedem Lebenskreis
sind Verantwortliche zu wählen und zu be¬

stimmen, welche sich in der heiligen Messe vor
dem Altare verpflichten, ihr Amt im Gewissen

vor Gott ernst zu nehmen. Mit ihnen besprechen
die Internatsleiter alle Lebensprobleme in einer
ernst-würdigen und doch brüderlichen Weise.
Wie im Rate des Ingo, lernen die Jungen erst
nach Überlegung zu sprechen, damit ihr Wort
Gewicht bekomme, und auch den gerechten,
mutigen und überlegten Vorschlag des andern zu
würdigen. Dort lernen sie auch den Geist der
Verantwortung, von dem alle demokratischen
Formen getragen sein müssen.
Darüber hinaus muß der künftige Lehrer schon
während seiner Ausbildung Aufgaben in einer
größeren Gemeinschaft übernehmen, damit er
die Probleme des Lebens seiner Umgebung
mittragen und sich selbstlos für deren Lösung
einsetzen lernt, so etwa durch die Leitung von
Jugendgruppen, die Betreuung von Kindern,
Familienbesuche, Erwachsenenbildungsabende,
Arbeitsdienst in der Missionsstation oder in einer
Pfarrei.

4. Neue Wege der Schulung

Der große Mangel an den primitivsten
Hilfsmitteln verführt in den Entwicklungsländern
leicht dazu, die Schule zu einer reinen Lern- und
Drillanstalt zu machen. Es stehenja kaum Wandtafeln

und Hefte zur Verfügung. Doch sind die
Natur und das Leben im allgemeinen näher zur
Hand als in den entwickelten Ländern. Sand und
Wasser, Holz und Steine, Pflanzen und Tiere
sind die besten Anschauungsmittel. Überall
erhebt sich die Forderung, daß die afrikanische
Schule nicht bloß ein Importartikel Europas sein
dürfe. Sie hat vom alltäglichen Leben auszugehen

und ihm zu dienen. Heimatkunde muß also

an erster Stelle stehen. Sie handelt vom Pflanzen
und Bauen, von Tierzucht und Gesundheitslehre,
von Erziehung, Familie und vom sozialen Leben
der verschiedenen Gemeinschaften. Alles Dinge,
die zugleich gelebt und praktiziert werden können.

Auch die heimische Tradition muß eine
stärkere Rolle spielen. Die Muttersprache mit
ihrem herrlichen Reichtum, Singen und Tanzen,
Theaterspielen, Malen und Formen, müssen

ausgiebig gepflegt werden. Dabei kommt es nicht
nur auf die Wiederbelebung des Alten, sondern

vor allem auf die Weckung der schöpferischen Kräfte
an. Sicher haben unsere ursprünglich lebenden
und empfindenden Völker eine größere Fähig-

42



keit der Imagination und Intuition, sie müssen
nur dazu angeregt und ermuntert werden. Nach
der Seminarausbildung hängt viel davon ab, ob
der junge Lehrer vom Pfarrer und der Gemeinde
in eine wirklich brüderliche, christliche Gemeinschaft

aufgenommen wird. Lehrer und Erzieher des

Seminars versuchen mit den ehemaligen Schulern

einen regen Kontakt aufrechtzuerhalten,
sie gelegentlich zu besuchen und sie zu
regelmäßigen Weiterbildungskursen ins Seminar
einzuladen.

Vision eines Seminarbausfür Bujumbura

Aus diesen Grundforderungen ergibt sich etwa
folgende Schau eines Seminarbaus: In der Mitte
mußten die Zentren der religiösen und naturlichen

Gemeinschaft stehen: Kapelle und Speisesaal.

Zwischen beiden, wie in einem ostkirchlichen

Kloster, der Weihbrunnen als Zeichen der
Neugeburt durch die Taufe. Diesem Zentrum
müssen sich auf der einen Seite die Arbeits- und
Schlafräume der Seminaristen anschließen. Und
zwar die Schlaf- und Wohnräume der Schuler in
zweimal Vierergruppen, jede mit einem
uberdachten Vorraum und einem kleinen Garten, der
von der Familiengruppe selbst gepflegt wird,
und wo sie sich, wie vor der heimatlichen Hütte,
miteinander besprechen. Aber auch die Professoren

leben nicht nur in Einzelzimmern,
sondern haben ihren Klubraum fur menschliches
Zusammensein, der so groß sein soll, daß er
auch fur die Besprechungen und gesellschaftlichen

Zusammenkünfte mit der Schulervertretung

dienen kann. Zwischen beiden liegen Aula
und Bibliothek, der Lesesaal und der gemeinsame
Studienhof. Die Schule selbst besteht aufder einen
Seite aus den Klassenzimmern und Spezial-
räumen fur naturwissenschaftlichen Unterricht,
auf der andern Seite aus dem Zentrum für die
praktische Tätigkeit. Räume fur Musik und
künstlerisches Gestalten, Ateliers fur handwerkliche

Übungen, Methodik mit einem Hof fur das

Gestalten in Sand und das Legen abschreitbarer
geografischer und historischer Lernbilder. Die
Spielplätze und Turnhalle können wegen der
Störung in einiger Entfernung liegen. Sehr zu
begrüßen ist die Verbindung des Lehrerseminars
mit einer nahe gelegenen Vorstadtpfarrei, deren
Schule zugleich als Übungsschule dienen kann.
Dort lernen sie den ersten Schulalltag kennen,
wachsen aber auch frühzeitig in die sozialen Pro¬

bleme und Aufgaben einer Vorstadtseelsorge
hinein.
Ein äußerst einfaches Landzentrum im Busch
mußte den obern Klassen wahrend einiger
Monate an Ort und Stelle die Möglichkeit geben,
sich in die Probleme des Landes einzuleben.
Während der Zeit ihres Landaufenthaltes konnte
dann eine Gruppe Ehemaliger ins Seminar
zurückkehren, um dort ihre Erfahrungen
auszutauschen und sich in neue Aspekte einfuhren zu
lassen.
So konnte wohl eine katholische Schule einen
eigenständigen und uberzeugenden Beitrag zum
nationalen Schulsystem liefern, der auch von
den andern nicht als eine unnötige Doppelspurigkeit,

sondern als wesentliche Bereicherung
empfunden werden mußte.

IX. Zwei Schweizer Brüder bauen für die
Diözese Bujumbura

Manche Leser haben sich wohl schon längst
gefragt, wie in aller Welt ein so großes Programm
mit einer halben Million verwirklicht werden
kann. Bei uns wäre das naturlich unmöglich.
Aber die Bedingungen in Afrika sind doch recht
verschieden. Einmal ist der Boden gratis und
steht in Fülle zur Verfügung. Die Bauten werden
im allgemeinen ein stockig und ohne Keller
errichtet. Der Eingeborene arbeitet zu bescheidenen

Löhnen, und die Patres besitzen ihre eigenen
Bauzeichner, Architekten und Bauführer. Die
zwei bedeutendsten unter ihnen sind außeidem
Schweizer.

Bruder Alban Bucht aus Unterehrendingen bei
Baden steht seit Ostern 1930 im Dienste der
Weißen Väter und hat schon eine ganze Reihe
von Bauten in Nordafrika, Algerien, Tunesien,
der Sahara, in Nyassaland, Kygoma und Burundi
errichtet.

Bruder Engelhelm Supersaxo stammt aus einer
tüchtigen Bergfuhrerfamilie in Saas-Fee. Mit 22

Jahren errang er das Diplom als Bergführer. Eine
erfolgreiche Zeit begann. Wie er dazu kam, in
einen Missionsorden einzutreten, schilderte er
mir selbst:
«Als junger Bergführer verschwand ich eines
frühen Morgens einfach und ganz unerwartet aus

43



unserm Dorf, und fort ging's nach dem Elsaß ins
Missionshaus. Wie ich mich dazu entschlossen

habe, kann ich heute noch nicht recht erklären.
Mir kam es so fast wie ein Bubenstreich vor.
Vielleicht hat mich Gott von meiner schwachen
Seite gepackt, denn ich fühlte große Sehnsucht
nach der Jagd, von der mir ein Pater fast
unwahrscheinliche Dinge erzählt hatte, zum Beispiel wie
er eben noch Zeit hatte, einem Leoparden das
Gewehrrohr in den Rachen zu stoßen und
abzudrücken. Allerdings habe ich später in der Mission

wenig Lust und Zeit mehr zur Jagd empfunden.

Erst im Kloster lernte ich dann meinen
Beruf kennen und schätzen. Ich fühlte mich
umgekehrt wie eine Tasche. Ich kann ehrlich sagen,
daß ich seither noch keinen Tag erlebt habe, an
dem ich diesen fast unbesonnenen Schritt bereut
hätte. So lebe ich schon 33 volle Jahre meinem
Beruf als Missionsbruder, vollständig glücklich
und nichts anderes wünschend. Natürlich ging es

nicht ohne große Opfer. Am schwierigsten fiel
mir wohl das Fernsein von meinen lieben Bergen.
Das kann wohl nur ein wahres Bergkind begreifen

und fühlen. Nach acht Monaten Probezeit
konnte ich schon übers Meer nach Nordafrika,
nach Algerien, ziehen. In Thibar lernten die
Jungbrüder während zwei bis drei Jahren die
verschiedenen Handwerke. Während aber die
andern ihren Weg nach Innerafrika einschlugen,
wurde ich zum Leiter sämtlicher Werkstätten
ernannt. So ehrenvoll dieses Amt war, durfte ich
doch an der Ausbildung meiner Mitbrüder
wirken, drängte es mich immer nach dem Herzen
Afrikas, und jedesmal, wenn eine frohe Gruppe
Missionsbrüder dahin zog, war mir schwer
zumute. Endlich, nach zehnJahren, erfüllten meine
Obern den Herzenswunsch und sandten mich
nach der schönsten Mission, die wir haben, nach
Burundi. Nach meiner Ankunft sagte mir der
Generalökonom: <Sie sind für den Bau der
Kirche von Ruganza ernannte Drei Tage darauf,
am 1. August, begann ich mit dem Bau der
Kirche, ohne die Sprache der Eingeborenen zu
kennen. Während vier Tagen half mir zwar der
Pater Obere, ein Unterwalliser, dann sagte er:
<Nun kannst du allein schwimmen.> Seither baue
ich pausenlos für die Mission, manchmal auf
mehreren Plätzen zugleich, manchmal zehn bis

zwanzig in einem Jahr, kleine und große, ganz
einfache wie auch hoch komplizierte, gerade wie
die Mission sie braucht. Im Durchschnitt
beschäftige ich 200 bis 600 Arbeiter. Dabei lagen

wir zeitweise in einem eigentlichen Wettrennen
mit unsern Gegnern. Nach dem Zweiten Weltkrieg

griff nämlich eine liberal-sozialistische
Bewegung auch aufBelgien über, welche die christlichen

Schulen durch religionslosen Unterricht
ersetzen wollte. Sie plante auch in Bujumbura ein
sogenanntes Athenäum, eine Mittelschule. Wir
mußten ihnen zuvorkommen. Zusammen mit
dem belgischen Gouverneur planten wir eine
Mittelschule für 180 Millionen belgischer Franken.

Sie sollte nicht nur das modernste und
schönste Gebäude weitherum in Afrika werden,
sondern als eine der ersten Schulen Weißen und
Negern offen stehen. Wir vollendeten sie zwei
Jahre vor dem laizistischen Athenäum, das dann
an Schülern noch aufnehmen konnte, was bei uns
keinen Platz mehr fand.»

Ich habe Bruder Supersaxo persönlich kennengelernt.

Wer diesen äußerst bescheidenen Mann
mit freundlicher Ruhe und Überlegenheit gleichzeitig

auf mehreren Bauplätzen Hunderte von
schwarzen Arbeitern beschäftigen sieht, kann ihn
nur bewundern. Ihm möchten wir gerne den Bau
des neuen Lehrerseminars von Bujumbura
anvertrauen.

44



LEHRER

IM HERZEN EUROPAS

«ELFEN LEHRER«

IM HERZEN ATRIKAS

Grösse: äO
Bodenbeschaffenheit!
reg.-Zone: Grasland

-/y>
Jahreszeiten

Okt.-Mai

!8

-=Oc.

Juni-Sept,

1963« 2,6 Mio./ 80 pro km2
loo'ooo in Städten

sonst auf versch.Höhen in

Hauptstadt» Bujumbura am Tanganijkasee

ca. 6o'ooo

Grundlage des Volkes: Landwirtschaft
Kaffee, Maniok, Erdnüsse, Tabak,
trop. Früchte, Baunwolle

Keine Industrie
Staat» Königreich Jedoch nur

' repräsentativ!
Neutralität (Ost——West

werden gut aufgenommen.

Religion» mehr als fader UlVtp
katholisch Ja XX
4 Bistümer

^ Mangel an Priestern und
LEHRERN

CHINA Darum:

Christliche Erziehung!

Vk

45


	Vom Herzen Europas zum Herzen Afrikas

