
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 53 (1966)

Heft: 13: Religionsunterricht nach dem Konzil

Artikel: Konzil und Judentum : und unsere Katechese?

Autor: Schmid, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-532567

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-532567
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


der orthodoxen Kirch > (orth.). EVZ-Verlag, Zurich 1961,

151 s.
Über die Bedeutung der katholischen Ostkirchen:
Maximos und Mitarbeiter: <Die Stimme der Ostkirche>.
Herder 1962, 238 S.

Zur Spiritualität der Ostkirche:
R. Erni: <Das Christusbild der Ostkirche». Begegnung
Bd. 3. Raber, Luzern 1963, 82 S.

Zur Theologie der Orthodoxie:
V. Lossky: < Die m> stische Theologie der morgenlandischen
Kirche» (orth.). Verlag Styria, Graz 1961, 317 S.

Zur Geschichte der Ostkirchen:
W. de Yries: <Der christliche Osten in Geschichte und
Gegenwart». Augustinus-Verlag, Würzburg 1951, 263 S.

Konzil und Judentum - und unsere
Katechese?*

Dr. Rudolf Schmid, Luzern

Wer auch nur oberflächlich die Ereignisse des

Zweiten Vatikanischen Konzils verfolgte, spürte
mit großer Freude das ehrliche Bemuhen der
katholischen Kii che, über die Grenzen der
sichtbaren Kirche hinaus zu stoßen, um mit den übrigen

christlichen Konfessionen, ja überhaupt mit
allen Religionen ins Gespräch zu kommen. Diese
Öffnung vollzog sich nicht ohne Schwierigkeiten.
Besonders die sogenannte Judenerklärung warf
ihre Wellen weit über die Konzilsaula hinaus.
Im Gespräch mit Arabern, gleichgültig ob sie

sich zum Islam oder zu einer der christlichen
Konfessionen bekannten, gelang es im Hinblick
auf das gespannte Verhältnis zum Staate Israel
nur schwer, und zumeist überhaupt nicht, dem
Gesprächspartner den unpolitischen Charakter
des Konzilsdekretes glaubhaft zu machen.
Mit dem Dekret über das Verhältnis der Kirche
zu den nichtchristlichen Religionen ist ein Tor
weit geöffnet worden, und noch mehr, es wurde
ein Anstoß gegeben, den Weg zum Menschen
außerhalb der katholischen Kirche in Liebe zu
gehen. Ein Blick auf die Geschichte zeigt indessen

recht deutlich, daß mit einer solchen Verlautbarung

ein erster Schritt getan ist; aber auch nur

* Die folgenden Gedanken fur die Aufgabe der Katechese
in der Begegnung zwischen Juden und Christen wurden
zum Teil bei einer Arbeitstagung katholischer und
jüdischer Vertreter verschiedener europaischer Länder am
25-/26. Februar 1966 in Frankfurt besprochen.

426

ein erster, dem weitere folgen müssen. Ein solcher
Schritt wurde beispielsweise auch nach dem
Konzil von Trient getan. Der Gatechismus
Romanus, der im Auftrag des Konzils als Richtlinie

ausgearbeitet wurde und der christlichen
Unterweisung allerorts hätte dienen sollen, zeigt
nicht jene antijüdischen Vorurteile der damaligen

Zeit. Es ist bemerkenswert, wie dieser
Katechismus beim vierten Glaubensartikel über die
Ursachen des Kreuzestodes spricht1. Als Hauptgrund

führt die Erklärung des Katechismus an
«die Frevel und Sünden, welche die Menschen
seit Anbeginn der Welt bis zu jenem Zeitpunkt
zuließen und bis zum Ende der Welt zulassen
werden»2. Christus habe auch für jene gelitten,
die aller seiner Leiden Urheber und Gehilfen
waren. Mit dem Hinweis auf Hebr 12, 3 betont
der Katechismus die Verantwortung jener, die
immer wieder in die Sünde fallen. «Und dieses

Unrecht muß bei uns um so schwerwiegender
gelten als bei den Juden, insofern diese nach dem
Zeugnis des gleichen Apostels - hätten sie ihn
erkannt - niemals den Herrn der Herrlichkeit
gekreuzigt hätten. Wir aber bekennen, ihn zu
kennen, und verleugnen ihn dennoch durch die
Taten, indem wir ihm gleichsam Gewalt
antun.»3 Damit war ein erster Schritt getan, die
jahrhundertealten falschen Darstellungen der
Schuld am Kreuzestod zu korrigieren. Indessen

zeigt ein Blick in die Katechismen und
Schulbücher leider nur zu deutlich, daß diesem Schritt
kein weiterer folgte und damit diese richtunggebende

Darlegung nicht zum Allgemeingut der
katholischen Gläubigen wurde4. Diese Erfahrung
muß uns - zumal nach den furchtbaren Verirrun-
gen der vergangenen Jahrzehnte - dringend
mahnen, die Aufgeschlossenheit und den Impuls
des Konzils nicht im Sande verlaufen zu lassen.
Betrachten wir die heutige Lage, so dürfen wir
- Gott sei Dank - feststellen, daß in unseren
Gegenden kein militanter Antisemitismus sein
Unwesen treibt. Wer aber im täglichen Leben
die Augen und Ohren offenhält, wird aus den
Verhaltensweisen und Redearten der Menschen
unschwer antijüdische Züge erkennen. Unbewußt

sind die Juden nicht nur unbekannt und

1 Vgl. D. Barthelemy: <Les meurtriers de Jesus», in: La
Vie Spirituelle 110 (1964) 199-202.
2 Catechismus Romanus, I, 5, 11.
3 Ebd.
4 Vgl. Th. Filthaut (Herausgeber): <Israel in der christlichen

Unterweisung». München 1963.



fremd, sondern viele Menschen stehen ihnen mit
einer gewissen schwer zu umschreibenden
Ablehnung gegenüber. Daß diese Haltung im
Unbewußten verankert ist, mahnt uns zu um so

größerer Wachsamkeit; denn ein geschickter
Agitator könnte hier einen Funken ins Pulverfaß
springen lassen, und andererseits steht gerade
eine solche unbewußte Ablehnung als großes
Hindernis der Strahlkraft echt christlicher
Nächstenliebe entgegen. Die Änderung einer solchen

Haltung kann deshalb nicht eine Sache sein, die
von einem Tag zum andern erledigt sein wird,
noch kann es genügen, aus den Lehrmitteln und
Gebetbuchern <anstößige> Stellen zu beseitigen.
Hier kann nur auf lange Sicht gearbeitet werden,
wobei zunächst die Voraussetzung bei allen
Erziehern zu schaffen ist. Eltern, Lehrern,
Priestern, Katecheten, allen obliegt eine doppelte
Aufgabe: Im eigenen Leben sind allfällige
Vorurteile abzubauen und aus einer positiven
Haltung heraus die ganze Erziehung zu durchformen,

nicht bloß in einigen Punkten zu korrigieren5.

Für unsere Sicht dieser Aufgabe sollten wir uns
von der Schau der Konzilsväter belehren lassen.

Im Dekret, wie es in der vierten Session

veröffentlicht wurde, steht die Öffnung auf das

Judentum nicht isoliert da, als ob sie eine
Angelegenheit einiger Spezialisten darstellen würde.
Das Gespräch mit den Juden gliedert sich
vielmehr ein in die gesamte Offenheit der Kirche
gegenüber den übrigen Religionen. Die Kirche
bezeugt damit deutlich, daß sie ihrer Sendung
allen Menschen gegenüber nur dann leben kann,
wenn sie ihre Liebe auch dem judischen Volke
zuwendet - und wie könnte sie dies tun, wenn
nicht durch die tätige Nächstenliebe eines jeden
ihrer Glieder. Ja, sie weiß sich dem Judentum in
besonderer Weise verbunden, wie die Einleitung
zum Abschnitt über die judische Religion deutlich

werden läßt: «Bei ihrer Besinnung auf das

Geheimnis der Kirche gedenkt die Heilige Synode
des Bandes, wodurch das Volk des Neuen Bundes

geistlich mit dem Stamme Abrahams verbunden

5 Aus der großen Literatur seien erwähnt: W.-D. Marsch —

K. Thieme (Herausgeber): <Christen und Juden. Ihr
Gegenuber vom Apostelkonzil bis heutet. Mainz 1961.
W. Zimmerli: <Israel und die Christen*. Neukirchen 1964.
E. Krippendorff (Herausgeber): < Erziehungswesen und
Judentum*. München i960. Vgl. auch Franz Burkli:
<Das Gottesvolk im Religionsunterricht* (mit Literaturangaben)

in: <Schweizer Schule* 1963/64, 545ff.

ist.»6 Wer darum ein ehrliches Bemuhen um die
jüdischen Mitbrüder vernachlässigen oder gar
ausschließen wollte, wurde dem guten Willen der
Kirche die Mithilfe versagen und ihn damit
praktisch fur seinen Teil zumindest in Frage
stellen.
In einer echt christlichen Haltung des Erziehers
erhalten seine Bemühungen erst den richtigen
Hintergrund und ihre Wirksamkeit, insofern
allein schon eine derartig überzeugte und gelebte
Haltung auf das Kind und den Jugendlichen
abfärbt. In der Praxis des Unterrichts ist dann einerseits

aufdie Richtigstellung verschiedener Fehler
der Vergangenheit zu achten und andererseits
auf eine positive Darlegung des Judentums.
1. Es kann kein Zweifel darüber bestehen, daß die
Darstellung des Judentums in der Vergangenheit
an Verzerrungen litt. Diese bedürfen einer Berichtigung.

Es widerspricht der historischen Wahrheit

und Gerechtigkeit, das Judentum von
damals oder von heute einfach als ganzes zu
verurteilen, als ob nichts Gutes in ihm wäre. Wo
bliebe da der Glaube an den göttlichen Charakter
der Schriften des Alten Bundes und an die Aus-
erwählung des judischen Volkes als Gottesvolk
Es wäre aber ebenso falsch, aus Schuldgefühlen
der Vergangenheit einfach pauschal alles zu
belobigen. Als menschliche Gemeinschaft kennt
das Judentum wie jede Religion Unvollkommen-
heiten und Fehlentwicklungen. Sie nicht sehen

wollen, wurde sich früher oder spater bitter
rächen. Nüchtern denkende Juden von heute

tragen mit Recht ebenso Bedenken gegenüber
einer übertriebenen Verherrlichung des Judentums

wie gegenüber unsachlicher Ablehnung.
Extreme provozieren immer ob kurz oder lang
das andere Extrem.
Solche Pauschalurteile bedeuten eine allzu grobe
Vereinfachung. Es entspricht beispielsweise sicher
der Wahrheit, daß Jesu Botschaft das Verhältnis
des Menschen zu Gott in ein neues Licht stellt als

innige, kindliche Beziehung zum Vater, als

gnadenhafte Kindschaft des Menschen durch die
Eingliederung in Christus. Deswegen den Gottesbegriff

der beiden Testamente ins Schlagwort
Gott der Rache — Gott der Liebe zu fassen, bedeutet
jedoch eine untragbare Verfälschung. Wir brauchen

nicht bloß das vielen Christen zu wenig
bekannte elfte Kapitel des Propheten Osee zu
beachten. Vielmehr wird auf jeder Seite des

6 Zitiert nach Schweiz. Kirchenzeitung 133 (1965) 543.

427



Alten Testamentes deutlich, wie sehr sich das
israelitische Volk von der Liebe und Huld Gottes

getragen weiß, der es beruft, führt, rettet und
trotz der Verfehlungen immer wieder aufnimmt.
Andererseits weiß das Neue Testament nicht
weniger um die strafende Gerechtigkeit Gottes
(und das bedeutet Gottes Rache in biblischer
Sprache). Ebenso verzerrt bietet sich oft das Bild
<des Ju'denr. Für allzu viele ist es identisch mit
Pharisäer Heuchler. Sicher hat Jesus der
Heuchelei der Pharisäer seiner Zeit den Kampf
angesagt; doch das heißt nicht, daß alle Pharisäer
seiner Zeit Heuchler waren, noch viel weniger,
daß alle Juden seiner Zeit es waren. (Woher
kämen dann jene Juden, die der Verkündigung
Johannes des Täufers und Jesu folgten; wer hätte
dann jene jüdischen Schriften der Zeit Jesu
geschrieben, die ein ehrliches Bemühen bezeugen
Wie fragwürdig und unannehmbar es damit wird,
dieses verzerrte Bild auf die Juden unserer Zeit
unbesehen zu übertragen, braucht keines Wortes
mehr.
Aus der Fülle solch falscher Verallgemeinerungen
sei bloß noch die Frage der Schuld am Kreuzestod

herausgegriffen. «Die Juden haben Jesus
gekreuzigt», «Die Juden haben ihn gefoltert»,
«Die Juden haben Gott getötet»; das sind Sätze,
die glücklicherweise langsam aus den meisten
Lehrmitteln verschwinden, aber noch nicht aus
dem Denken verschwunden sind. Welch
verschiedene Ansicht darüber der Catechismus
Romanus des 16. Jahrhunderts äußert, wurde
bereits einleitend kurz erwähnt7. Es steht außer
Zweifel, daß die führenden Männer in Jerusalem
von einer Schuld an Jesu Tod nicht frei sind.
(Ob wir sie deswegen zu verurteilen haben, bleibt
indessen im Blick auf Jesu Lehre eine andere
Frage!) Die geschichtliche Wahrheit verlangt
aber zu sehen, daß diese Führer nicht einmal als
demokratisch gewählte Vertretung des Volkes
gelten können. Wenn man weiß, wie sehr sich
Volksmassen mitreißen lassen zu Dingen, die der
einzelne nie verantworten wollte, wird dem
damaligen Volk in Jerusalem zumindest eine
Verminderung der Verantwortlichkeit ohne weiteres
zugebilligt werden müssen. Wer aber von
Verantwortlichkeit sprechen will, darf nicht
übersehen, daß das ganze Betreiben der jüdischen
Führer von damals hätte scheitern müssen, wenn

7 Vgl. auch W. Zimmerli: < Israel und die Christen >

(Neukirchen 1964) 17-30.

428

der Hüter des Rechtes, der Römer Pontius
Pilatus, nicht wider bessere Einsicht (ich finde
keine Schuld an ihm... (Jo 19, 6), ich bin
unschuldig am Blute dieses Gerechten (Mt 27, 24),
ihn der Kreuzigung preisgegeben hätte, um dem
aufgebrachten Volke Genüge zu leisten (Mk
15, 15). Die folgenden Mißhandlungen und die
Kreuzigung selber werden durch die römischen
Soldaten ausgeführt. Wie gefehlt ein Pauschalurteil

in der Schuldfrage sein muß, zeigen bereits
die Evangelien. Joseph von Arimathäa gehörte
ebenso zum Rate. Nach Lk 23, 5of. stimmte er
dem Mehrheitsbeschluß nicht zu, vermochte
jedoch den Gang der Dinge nicht zu ändern.
Und wie verhielten sich die <Getreuen> des

Herrn Judas lieferte ihn aus, Petrus verleugnete
ihn, die übrigen fliehen, und nur Johannes folgt
dem Meister bis zum Kreuz. Auch andere
jüdische Männer und Frauen bezeugen ihre
Anteilnahme. Der oft angeführte Ruf des Volkes
«Sein Blut komme über uns und unsere Kinder»
(Mt 27, 25) bedeutet in der damaligen Zeit, daß
die Sprechenden die Verantwortung ihrer Tat
übernahmen, während beispielsweise ein Pilatus
sich feige davor drücken möchte. Nichts berechtigt

uns darum, die Worte Jesu in Lk 23, 34 nicht
ernst zu nehmen, wenn er den Vater bittet:
«Vater vergib ihnen, denn sie wissen nicht, was
sie tun!» (vgl. auch Apg 3, 17). Dementsprechend

versteht sich die Geste des Schuldbewußtseins,

das der Erkenntnis ob der Ereignisse folgt
nach Lk 23, 48: «Und die ganze Volksmenge, die
zu diesem Schauspiel gekommen war, schlug
sich beim Anblick dessen, was geschah, an die
Brust und kehrte zurück» (vgl. auch Apg 2, 37).
Wird es durch eine differenzierte Sicht der
damaligen Ereignisse unhaltbar, einfach die Juden
der damaligen Zeit zu beschuldigen, so läßt sich
eine Übertragung dieser Schuld auf die heutigen
Juden und eine Konstruktion einer Kollektivschuld

noch viel weniger rechtfertigen. Hier
können wir uns einzig auf unseren Glauben
besinnen,nach dessen BotschaftJesus für dieSünden
aller Menschen aller Zeiten starb8. In diesem
Sinne wird aber jeder Christ ebenso schuldig wie
ein Jude, ja, wenn wir die Formulierung des

Catechismus Romanus gebrauchen, der Christ
noch mehr, insofern er Jesus kennt und ihn durch
seine Taten dennoch verleugnet.
Diese drei Beispiele zeigen deutlich, wie sehr wir

8 Vgl. oben die Lehre des Catechismus Romanus.



uns um ein richtigeres Verständnis der historischen

Tatsachen bemühen müssen, um
eingefleischte Denkformen langsam, aber gründlich
zurechtzubiegen. Damit dürfte bereits manches
Vorurteil fallen, was jedoch noch nicht genügt.
Es braucht vielmehr
2. eine positive Darlegung des Judentums. Gerade
darin zeigt das Konzilsdekret einige wertvolle
Ansätze. Es weist vor allem hin auf die innige
Verbindung der Kirche mit dem Gottesvolk des

Alten Bundes, dessen Geschichte die
Vorgeschichte des Neuen Bundes darstellt; aus dessen

Mitte Jesus, Maria, die Apostel und überhaupt
die meisten ersten Jünger herauswuchsen. Je
mehr wir uns frei machen von einer Vorstellung,
das Christentum sei plötzlich vom Himmel
gefallen, um so mehr lernen wir staunen über Gottes

Geduld und Güte, mit der er die Menschheit
immer näher an sich zieht. Den jungen Menschen
lehren und erleben lassen, mit welcher Liebe
Gott den Menschen begleitet, muß doch eine
Hauptaufgabe des Religionsunterrichtes sein.
Gerade hierin kommt einer sachgerechten
Darstellung der Heilsgeschichte eine eminente
Bedeutung zu. Und sie beginnt nicht mit Christus,
sondern mit der Weltschöpfung und führt über
die Verheißung an die Patriarchen zur Berufung
des Gottesvolkes und dem Bund am Sinai, und
von da durch die wechselvolle Geschichte Israels
bis hin zur Erlösung in Christus, zu deren
Vollendung bei der Wiederkunft wir selber auf dem
Wege sind. Schritt für Schritt führt dabei Gott
sein Volk zu einer tieferen Verinnerlichung und
fängt das menschliche Versagen in unergründlicher

Huld und Treue auf. Diese einheitliche
Linie wird jedoch nur dann deutlich, wenn die
Katechese die positiven Seiten des Judentums
aufzuzeigen weiß. Dazu braucht es beispielsweise
einen offenen Blick dafür, daß das jüdische Volk
durchJahrhunderte hindurch seinen wahren
Eingottglauben trotz schwerster Versuchung zum
Abfall und härtester Bedrängnis (Exil, Makka-
bäerzeit u.a.m.) gelebt hat und dem Eingottglauben

bis heute treu blieb. Sie darum den
Ungläubigen beizuzählen, muß nicht bloß einen
gläubigen Juden verletzen, sondern entspricht
einfach nicht der Wahrheit. Sie sind nicht
christusgläubig, ja, aber deswegen nicht einfach
ungläubig. Wenn in der Karfreitagsliturgie die
Fürbitte für die Juden von den <perfidi Judaei>
sprach, so entsprach die oft gebrauchte Widergabe

<ungläubige Juden> dem ursprünglichen

Wortsinn nicht. Das lateinische perfidus entspricht
unserem deutschen treulos. So charakterisierten
die Propheten das Gottesvolk, das aufGottes
Botschaft nicht hörte. Daß das jüdische Volk die
Botschaft Christi nicht annahm, steht fest und
erklärt darum auch das Wort der Liturgie.
Indessen dürfen wir uns freuen, daß die Kirche
jeglichem Mißverständnis und falscher Deutung
die Grundlage entzog, indem Papst Johannes
xxiii. den Ausdruck ausmerzte. Wir sollten nun
aber unsererseits die Folgerungen ziehen und in
der Unterweisung unterscheiden zwischen dem,
der nicht glaubt, und dem, der nicht an Jesus
Christus glaubt.
Ein weiteres Hindernis der positiven Sicht für
die jüdische Religion liegt indessen auch bei
einer einseitigen Auffassung des Gesetzes. Die
konkrete Lage, in die hinein die neutestament-
liche Verkündigung erfolgte und zumal Paulus
sprach, stellt ein falsches Verständnis des Gesetzes

ungebührlich in den Vordergrund. Der scharfe

Kampf vor allem des Apostels Paulus und sein

stürmischer, polemischer Charakter ließ allzu
sehr vergessen, daß im Gesetze als Bundesurkunde
auch positive Werte stecken. Die alttestament-
lichen Schriften, zumal das Deuteronomium
(5. Buch Moses), lassen doch keine Zweifel, daß
die Beobachtung des Gesetzes nicht das Heil
vermittelt. Das Gesetz ist jenen gegeben, die Gott
aus reiner Huld und Gnade berufen hat (z.B.
Dt 7, 6-8), die ohne ihr Zutun in die
Bundesgemeinschaft berufen sind. Sie sollen ihre Liebe
leben, indem sie die Gebote, die Willenskundgabe

Gottes, erfüllen. Je positiver wir diese Seite
sehen und verkünden, um so bessere

Voraussetzungen haben wir für die neutestamentlichen
Forderungen (z.B. «Nicht jeder, der zu mir sagt:
<Herr! Herr!> wird ins Himmelreich eingehen,
sondern wer den Willen meines Vaters tut, der
im Himmel ist» [Mt 7, 21] ; «Wer meine Gebote
hat und sie hält, der ist es, der mich liebt» [Jo
14, 21] u.a.).
In diesem Zusammenhang sei auch um Sorgfalt
bei der Auslegung gewisser neutestamentlicher
Aussagen, zumal gewisser Parabeln Jesu gebeten9.

Gewiß will der Herr seine Gegner, die aus
dem Judentum stammen, treffen; doch auch hier
wird eine sorgfältige Auslegung genauer die

9 Vgl. R. Pfisterer: <Sein Blut komme über uns...>
Marsch/Thieme: <Christen und Juden> (Mainz 1961)
19—37-

429



Zeitverhältnisse berücksichtigen müssen. Ein
vorschnelles Einengen der Bedeutung auf die

damaligen Gegner Jesu aus jüdischem Kreis
ließe allzu leicht ubersehen, daß heute an Stelle
<der Juden > des Evangeliums mit zumindest
gleicher Berechtigung gewisse Christen zu stellen
waren10. Eine klarere Sicht muß sich auch in der
Kirchengeschichte durchsetzen. Wenn vom
Judentum nur anläßlich von Zusammenstoßen mit
den Christen die Rede ist, kann das Bild nicht
anders als verzerrt herauskommen11. Dabei
konnte gerade das Zusammenleben in friedlicher
Zeit die positiven Werte aufzeigen. Schließlich
ware vor allem auch das Judentum der Gegenwart

in ein deutlicheres Bewußtsein der Christen
zu bringen. Hier gehen die Bemühungen parallel
mit einem besseren Kennenlernen der anderen
Konfessionen überhaupt. Vorurteile gründen
zuerst aufeiner Unkenntnis des wahren Sachverhaltes.

Wo uns die heutige Gesellschaft in so

regen Kontakt mit den Mitmenschen aller
Konfessionen stellt, wird der Unterricht nicht darauf
verzichten können, in entsprechendem Alter den
Glauben und die Lebensformen der übrigen
Konfessionen dar zulegen. Bei dem vielen gemeinsamen

Gut, das dem Judentum und der
katholischen Liturgie gemeinsam ist, wird eine solche

Unterweisung auch das Verständnis der eigenen
Formen fordern. Wo die paulinische Abwertung
des alttestamentlichen Gesetzes so treue Nachfolge

erfahrt, muß es erstaunen, wie wenig seine

positive Sicht Israels in Rom 9—11 beachtet wird.
Israel ist nicht bloß der Ölbaum, auf den wir als

Wildschoß aufgepfropft sind, sondern Paulus
spricht auch von der Unverbrüchlichkeit der
gottlichen Verheißung, der zu Folge das Volk
nicht verstoßen ist (Rom 11, 1), sondern das
Erbarmen Gottes finden wird. Zweifellos wird die
neutestamentliche Fachexegese noch bedeutende
Arbeit zu leisten haben, damit diese Botschaft
Eingang finde in die Verkündigung der heutigen
Tage.
Wenn Christus in seinem Kreuz Juden und Hei-

10 Vgl. z.B. die einleitende Erklärung des Volksmeßbuchs
von Schott am Montag nach dem dritten Fastensonntag:
« Die Kinder des Reiches (d. s. die Juden) werden
hinausgestoßen» Mt 8, 12 — und warum nicht die Christen, bei
denen der Herr diesen Glauben nicht findet
11 Vgl. die positiven Ansätze bei A. Heuser: <Kirchengeschichte

fur den katholischen Religionsunterricht an
Volksschulen > (1953); ders.: <Chnstus gestern und heute. Eine
Kirchengeschichte fur junge Christen in Realschulen >

(r 958) -

den versöhnte (vgl. Eph 2), wird gerade dem
heutigen Religionsunterricht die Aufgabe
zukommen, das Trennende und das Verbindende

deutlicher zu sehen, damit den kommenden
Generationen die Haltung vermittelt werden
kann, aus der heraus die gelebte Nächstenliebe
zugleich Tore öffnet und Zeugnis gibt der
Kreuzesbotschaft von der göttlichen Liebe und der
Berufung aller in Jesus Christus.

Ergänzender Literaturhinweis

G. Baum: <Die Juden und das Evangelium>. Einsiedeln
>963-
P. Demann: <Das Judentum). Zurich 1962.
W. P. Eckert - E. L. Ehrlich: <Judenhaß - Schuld der
Christen > Essen 1964..

R. R. Geis: (Vom unbekannten Judentum». Freiburg i. Br.
1961.
K. Thieme: (Dreitausend Jahre Judentum. Quellen und
Darstellungen zur judischen Geschichte). Paderborn i960.

<Nichtchristliche Religion» und
(Religionsfreiheit» in der nachkonziliaren
Glaubensschulung

Dr. Luigi Clerici SMB, Schöneck

Im Rahmen eines kurzen Artikels kann es sich

nur um Streiflichter handeln. Die Neuerarbeitung

unseres persönlichen Glaubensbewußtseins
wie auch unserer Katechese in diesen Fragen wird
Zeit brauchen.

1. Die katechetische Situation heute

Jeder wache Katechet ahnt und weiß, wie pro-
blemtrachtig die beiden im Titel genannten
Stichworte in der jetzigen Stunde der Kirche fur
die religiose Unterweisung und die frühe
Glaubensschulung zu mündigen Christen in einer
weltanschaulich pluralistischen Gesellschaft sind.
Gerade am Wandel der Einstellung diesen beiden
Fragen gegenüber läßt sich wie an einem
Barometer der Umbruch unserer Zeit ablesen. Galt
es in unseren gutkatholischen Familien noch vor
zwei Jahrzehnten fur eine Selbstverständlichkeit,
daß ein Christ Sinn und Herz fur die Missionen
haben müsse, daß die (armen Heiden», wie sie

damals noch hießen, zu bedauern seien in echt
übernatürlichem Mitleid, weil sie unser (höch-

430


	Konzil und Judentum : und unsere Katechese?

