Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 53 (1966)

Heft: 13: Religionsunterricht nach dem Konzil

Artikel: Ostkirche und Konzil : Anliegen des Konzils und ihre Bedeutung fir die
Verkiindigung

Autor: Erni, Raymund

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-532486

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-532486
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

licher Okumenismus genannt werden» (Art. 8).
Selbstverstindlich diirfen wir nie Wahrheiten
des Glaubens, die spezifisch katholisch sind, in
unserer Glaubensunterweisung unterschlagen
oder abschwichen und Glaubensunterschiede fiir
belanglos halten. Wir haben, dem Gehei3 der
Heiligen Schrift gemaB, die Lehre zu verkiinden
und darauf zu bestehen, ob willkommen oder
nicht (2 Tim 4, 2). Diese Pflicht und das daraus
entspringende Recht billigen uns auch die Vor-
kimpfer der Okumene auf nichtkatholischer
Seite zu; ja, sie erwarten gerade im Interesse des
6kumenischen Dialogs nicht, daB wir unsere
Auffassungen anders hinstellen, als sie in Wirk-
lichkeit sind. Unsere Verkiindigung innerlich
einzuengen ist immer unstatthaft und abtraglich,
ob das nun, wie es Jahrhunderte hindurch der
Fall war, aus gegenreformatorischer Haltung
heraus geschieht oder, wie heute eine gewisse
Gefahr besteht, aus einem kurzatmigen Streben
nach einer Verstindigung um jeden Preis.
«Nichts ist dem okumenischen Geist so fern wie
jener falsche Irenismus, durch den die Reinheit
der katholischen Lehre Schaden leidet und ihr
urspringlicher und sicherer Sinn verdunkelt
wird» (Art. 11).

Okumenische Haltung bedeutet nicht Preisgabe
der eigenen Uberzeugung, und tiefe katholische
Uberzeugung bedeutet nicht ein Hindernis fiir
das 6kumenische Verhalten. Das hat der Glau-
benserzieher fiir sich wie fir die Kinder einzu-
sehen, um beim Glaubensschiiler «die nétige
Offenheit des heutigen Kirchenbildes mit der
notigen Festigkeit der eigenen Kirchenzugeho-
rigkeit zu vereinbaren» 11,

Weitere Literatur zum Thema

Die beiden Sonderhefte der Zeitschrift «<Lumen Vitae.
Revue internationale de la formation religieuse>, Bruxel-
les', 184, rue Washington, tiber: <Oecuménisme et for-
mation religieuse» (Volume x1x, 1964, no. 1 et 3).

A. Berz: <Das dkumenische Anliegen in der Katechetik>,
in: Academia Friburgensis. Hochschulnachrichten 20
(1962), S. 12f.

1 A, Miiller, a.a.0O., S. 55.

Das Bestreben unserer eit, den Aufstieg allen zu er-
maiglichen, bewirkt, daff viele daran voriibergehen,
worin ste thr Bestes leisten kionnten. Es geht thnen nur
noch um den Aufstieg, nicht um thr Bestes.

HANs ALBRECHT MOSER

Ostkirche und Konazil

Anliegen des Konzils und ihre Bedeutung
fir die Verkiindigung

Dr. Raymund Erni, Luzern

Das Konzil hat sich in zwei Dokumenten aus-
fuhrlich zu Fragen der Ostkirchen geduBert.
Beide wurden in der dritten Periode des Konzils
verabschiedet: Das Dekret iiber den Okumenis-
mus und jenes uber die katholischen Ostkirchen.
Die Sicht und die Adressaten der beiden Dekrete
sind verschieden und damit ihr Charakter — in-
folgedessen auch ihre Bewertung und Beurtei-
lung. Doch finden sich manche Gedanken in
beiden Dekreten vor.

Dasunmittelbare Grundanliegen ist beiden gemein-
sam: das Bekenntnis zur Berechtigung und Wert-
schitzung der Eigenart, das heiB3t des eigenen
geistlichen Erbes der 6stlichen Christenheit, der
eigenen Auspriagung des christlichen Glaubens
und Lebens als integrierender Bestandteil der
wahren Katholizitdt, der Fiulle der Kirche
Christi, die alle Werte zu integrieren und in allen
Formen sich auszuprdgen vermag. Zu diesen
urspriinglichsten Auspriagungen gehdren gerade
die der verschiedenen ostlichen Kirchen und
Riten.

Auch die Ausrichtung aufein Letztes ist schlieBlich
— in der Absicht des Konzils — beiden Dekreten
gemeinsam, obwohl sie sich auf verschiedene
Weise &dulBert, im Ostkirchendekret nicht so
unmittelbar sichtbar wird wie im Okumenismus-
dekret und von Seiten der getrennten &stlichen
Christen vielfach verneint wird : die Okumene als
Zielsetzung.

I. Gehen wir zuerst aufdie Verschiedenheit der bei-
den Dekrete ein. Damit gleichzeitig auch auf die
Problematik des Dekretes iber die katholischen
Ostkirchen.

1. Das Okumenismusdekret handelt in den ersten
zwei Kapiteln von den katholischen Prinzipien
des Okumenismus und ihrer Verwirklichung.
Im dritten Kapitel ist der erste Teil der Betrach-
tung der orientalischen Kirchen gewidmet, wéah-
rend der zweite Teil von den Kirchen und kirch-
lichen Gemeinschaften des Abendlandes handelt,
die vom rémischen Bischofssitz getrennt sind.
Eine gesonderte Darstellung der Ostkirchen
drangte sich auf. Es gelten zwar ihnen gegeniiber
dieselben Prinzipien des Okumenismus, aber

421



ihre Anwendung ist wegen der Eigenart dieser
Kirchen eine differenzierte oder fordert minde-
stens eine gesonderte Priifung.

Das Dekret hat allgemein bei den getrennten
christlichen Briidern sehr gute Aufnahme gefun-
den, auch bei den Orientalen.

In diesem Teil, der von den o6stlichen Kirchen
handelt, werden die Ostkirchen allgemein als
solche angesprochen. Das bedeutet praktisch in
erster Linie gerade die orthodoxen Kirchen; die
Orthodoxie in ihrer ganzen groBen Geistigkeit,
von der ein begliickendes Bild entworfen wird.
Dieses Bild ist zugleich Leitbild fiir die 6kume-
nische Arbeit zwischen der katholischen Kirche
und den Ostkirchen. Es ist auch Urbild einer in
ihrer Gesamtheit mit dem rémischen Bischofs-
sitz in Einheit lebenden 6stlichen Christenheit,
wie es im 6kumenischen Bemiihen erstrebt und
erhofft und in prophetischer Schau vorausgese-
hen wird fiir eine Zeit, die nur Gott kennt.

2. Das Dekret iiber die katholischen Ostkirchen ist, wie
der Titel sagt, nur fir die katholischen Orientalen
bestimmt, wenigstens unmittelbar. Es hat diszi-
plindren und damit auch rein provisorischen
Charakter. Es faBt die augenblickliche Lage der
katholischen Ostkirchen ins Auge und regelt,
mehr oder weniger gliicklich, die dieser Lage
entsprechenden Angelegenheiten dieser Kirchen.
Das Dekret stellt dies selber ausdriicklich im
letzten Abschnitt fest: «Alle Rechtsbestimmun-
gen dieses Dekretes gelten nur fir die gegen-
wartigen Verhiltnisse, bis die katholische Kirche
und die getrennten Ostkirchen zur Fiille der
Gemeinschaft zusammenfinden» (Nr. 30). Es
wird also nichts fiir die Zukunft prajudiziert. Es
werden grundsitzlich unter dem 6kumenischen
Gesichtspunkt keine Abstriche an dem, was im
Okumenismusdekret steht, beabsichtigt.

DaB dieses Dekret von verschiedenen Seiten
Kritik und Ablehnung erfuhr — von Orthodoxen,
katholischen Orientalen und westlichen Freun-
den der Ostkirchen —, ist zum groéBten Teil in
seiner inneren Problemat:k begriindet.

a) Manchen erschien das Dekret schon in seiner Existenz
fragwiirdig. In orthodoxen Kreisen deshalb, weil sie die
Existenzberechtigung katholischer Ostkirchen in Frage
stellen, oder sie — von ihrem Gesichtspunkt — augenblick-
lich eher als Hindernis denn als Bindeglied fiir einen frucht-
baren offiziellen Dialog zwischen der katholischen Kirche
und der Orthodoxie betrachten.

Aber auch manche Konzilsviater und Theologen bezwei-
feln grundsitzlich die Opportunitit eines eigenen Dekretes
iiber die katholischen Ostkirchen vom ekklesiologischen

422

Gesichtspunkt aus, das heit vom Selbstverstindnis der
Kirche her. Sie frugen: Warum ein eigenes Dekret iiber die
katholischen Ostkirchen, neben der Konstitution iiber die
Kirche? In dieser Konstitution {iber die Kirche sollte alles
Platz finden, was in der Kirche Christi Raum finden kann,
auch die Eigenart der Ostkirchen. Die Kirche ist weder
westlich noch éstlich, lateinisch noch griechisch. Alle
Lokalkirchen, samt ihren Eigenarten, bilden die eine
Kirche Christi. Was diese Lokalkirchen eigenes haben, soll
gerade nicht durch das Allgemeine Konzil geregelt werden,
sondern durch die Partikularsynoden dieser Kirchen, im
Emverstandnis mit dem Romischen Bischofssitz. Ein eige-
nes Dekret fiir die Ostkirchen kénnte den falschen und miB-
lichen Eindruck erwecken, als ob die Kirche doch grund-
legend mit der lateinischen Kirche identifiziert und die
ostlichen Kirchen als eine Art Annex dazu betrachtet
wiirden.

b) Mehrere Vertreter der katholischen Ostkirchen, vorab
Bischofe der Melkitischen Kirche, und ihre westlichen
Freunde erachteten verschiedene Bestimmungen des
Dekretes als unbefriedigend, da sieden alten Traditionen des
Ostens nicht geniigend Rechnung tragen und daher auch
nicht die nétige 6kumenische Strahlungskraft haben kon-
nen. Die Hauptklage betraf vor allem die Stellung der
Patriarchen, ihre Autonomie. SchlieBlich hat aber gerade
die melkitische Hierarchie einen ausschlaggebenden Ein-
fluB auf die Annahme des Dekretes durch das Konzil aus-
geiibt. Aus einem praktischen Grund. Man wollte das
Gute des Dekretes sichern und es nicht durch eine vage
Aussicht auf eine spiatere Regelung gefahrden.

¢) Man muB sich zwei Voraussetzungen vergegenwartigen,
die manche Mingel dieses provisorischen Dokumentes
begreiflich machen.

Das eine ist die lange geschichtliche Entwicklung, in welcher
der Osten und der Westen verschiedene Wege einschlugen,
schon vor der Trennung, erst recht nachher. Ebenso 1st die
Geschichte der katholischen Ostkirchen seit ihrer jeweiligen
Union und die daraus sich ergebende konkrete Situation
dieser Kirchen zu betrachten. Wir konnen hier nicht auf
diese Entwicklung und ihre Folgen eingehen — wir kénnen
sie nur grundlegend als fortschreitende Latinisierung, das
heiBt Anpassung an den Westen, charakterisieren —, son-
dern miissen uns mit der Feststellung begniigen, dalB3 diese
Entwicklung und ihre Folgen nicht mit einem Federstrich
ausgeldscht werden konnten. Es braucht eme organische,
aber etwas beschleunigte Umschichtung. (Ich vermeide das
hiufige Wort «riicklaufige Entwicklung», weil alles vor-
wirts schreiten muB, nicht riickwirts, auch wenn es um
eine «Riickgewinnung» verlorener Werte geht.)

Das andere hingt mit dem soeben erwidhnten zusammen.
Die bisherige Entwicklung, inklusive Fehlentwicklung, hat
gewissermaBen ihre Fixierung erfahren durch das neu-
geschaffene Kirchenrecht fiir die Orientalen, das abschnittweise
von 1949 bis 1957 erschien. (Der letzte Teil steht noch aus
und wird kaum vor der Revision der fritheren Teile er-
scheinen.) Es war unmoglich, durch ein kurzes Dekret
alles, was am ganzen orientalischen Gesetzbuch dnderungs-
bediirftig ist, zu verlassen. Das wird Sache der Revision
dieses Gesetzbuches sein, das iibrigens auch in sich proble-
matisch ist. Man kann sich namlich fragen, ob es sinnvoll
und zweckmaiBig sei, fiir alle Ostkirchen ein gemeinsames
Gesetzbuch zu schaffen, oder ob es nicht fur jede einzelne
Ostkirche ein eigenes geben sollte. Es war Sache des Dekre-



tes fir die katholischen Ostkirchen, im Sinne des Okume-
nismus-Dekretes den Weg der wiinschbaren Entwicklung
aufzuzeigen und anzubahnen .

II. Einige Aspekte der beiden Dekrete sollen be-
sonders herausgehoben werden.

1. Ekklesiologische Aspekte

In der Ekklesiologie, das hei3t im Selbstverstand-
nis der einzelnen Kirchen und der darauf auf-
bauenden Lehre uber die Kirche, liegt das 6ku-
menische Hauptproblem. Gerade in dieser Frage
entwickelte sich die ostliche und die westlich-
katholische Theologie in entgegengesetzter Rich-
tung, schon vor der Trennung, nachher in be-
schleunigter Geschwindigkeit. Das 6stliche Ver-
standnis der Kirche ist féderativ. Es geht von den
einzelnen ortlichen Bischofskirchen aus, die ihre
Einheit durch die Ubereinstimmung im Glauben,
in der Fiille des sakramentalen Lebens und in der
Communio der Liebe finden. Alle diese vielen
Kirchen sind auf diese Weise unter sich identisch
und daher letzten Endes nicht viele Kirchen,
sondern die eine einzige Kirche Christi, der eine
mystische Leib des Herrn. Unter den vielen
Kirchen konnen einzelne besonders hervorragen
durch ihre tiberragende kirchliche Vitalitdt im
Zeugnis. Sie nehmen damit eine fithrende Stel-
lung ein durch ihren groBeren Liebesdienst an
den andern Kirchen. SchlieBlich kann einer be-
stimmten Kirche eine uberragende fiihrende
Rolle, eine Prioritit unter allen Kirchen zu-
kommen, wie sie dem heiligen Petrus im Apostel-
kollegium und in der Urkirche eigen war. Nebst
der immanenten Lebendigkeit einer Kirche
kénnen auch duBere Griinde, wie geschichtliche
Ereignisse, eine solche Stellung mitbegriinden.
Sie sind ja auch im Plan der Vorsehung Gottes
enthalten.

Man bezeichnet diese Art des Kirchenverstand-
nisses als Eucharistische Ekklesiologie. Sie wird heute
immer mehr von orthodoxen Theologen be-
griindet und verwendet.

1 Neuestens vertritt der marionitische Erzbischof von Beirut
die Idee, es sollte fiir die ganze Kirche nur ein einziges
Rechtsbuch geben. Der erste Teil wiirde die allgemeinen
Normen enthalten, die fiir simtliche Kirchen des Westens
und Ostens gelten; der zweite Teil das spezielle Recht, im
ersten Abschnitt fiir die lateinische, im zweiten fiir alle 6st-
lichen Kirchen. Daneben kénnte jede Kirche noch fir sich
allein partikulire Eigenheiten regeln. Ignace Ziadé:
«Note sur la nécéssité d’un unique code de Droit Canonique
pour I’Eglise>, in: L’Orient syrien, x1 (1966) S. g1—98.

Umgekehrt wird die katholische Ekklesiologie als
universalistische bezeichnet. Sie geht analytisch
vor, von oben nach unten, von der Einheit zur
Vielheit schreitend. Die Einheit muf3 nebst der
Ubereinstimmung im Glauben und der sakra-
mentalen Fiille auch durch die einheitliche
obeiste Leitung der Kirche gewéhrleistet wer-
den, durch den Primat des Bischofs von Rom als
Nachfolger des Apostels Petrus.

Es ist bedeutungsvoll, daB3 beide Konzilsdekrete
— wie es auch in anderen Dokumenten zum Aus-
druck kommt — den Lokalkirchen eine gréBere
Bedeutung beimessen, als es die bisherige Theolo-
gie und kirchliche Praxis tat. Besonders wird der
Auffassung der Orientalen Rechnung getragen,
dalB den Patriarchalkirchen sowie den Apostolischen
Kirchen (Grindungen durch Apostel) eine beson-
dere Wiirde eigen ist. Das ist nicht nur eine Frage
des Alters einer Kirche und der Wiirde wegen
ihres Grunders. Wichtiger ist, daB diese Kirchen
nicht, wie alle Kirchen des lateinischen Westens,
Grindungen der Kirche Roms sind. — In beiden
Dokumenten klingt diese eucharistische Ekkle-
siologie stark auf. Hier bietet sich den Theologen
beider Kirchen ein interessantes und wichtiges
Feld der Forschung und des Dialoges.

2. Das geistliche Erbe des Ostens

Wiederholt wird diesem Erbe hochste Anerken-
nung gezollt, der dringende Wunsch nach seiner
Erhaltung und Entfaltung ausgesprochen, und —
im Blick auf die katholischen Ostkirchen — die
Wiederherstellung dieses Erbes verlangt, wo es
nicht mehr in seiner urspriinglichen Unversehrt-
heit erhalten ist. Dieses geistige Erbe umfaBt die
Eigenart der ostlichen Riten im weiten Sinn
dieses Wortes: als liturgische und disziplinare
Ordnung, als Theologie und Spiritualitdt, kurz:
die Totalitat der besonderen Art, in der die st-
liche Christenheit das unverduBerliche und un-
veranderliche Vermichtnis des Herrn sieht,
erlebt, darstellt und entfaltet.

Das ist eine pfingstlich neue Sicht und Sprache
der Kirche, nachdem die jahrhundertelange
Haltung die einer notgedrungenen Toleranz war.
Leo xmr1. hatte das Tor fiir diese neue Sicht ge-
offnet. Im Konzil ist die Kirche dem Ruf dieses
grofBBen Papstes gefolgt.

ITI. Von den praktischen Bestimmungen des Ost-
kirchendekretes sind zwel notwendig zu erwahnen.
Sie haben nicht nur fir die katholischen Orien-

423



talen Bedeutung, sondern auch fiir die Ortho-
doxen, teils auch fiir die Katholiken des lateini-
schen Ritus.

1. Die Mischehe?

Bis 1949, das heil3t bis zum Erscheinen des ersten Teiles des
Kirchenrechtes fiir die katholischen Orientalen, der gerade
die Ehe zum Inhalt hat, galt eine Ehe zwischen orthodoxen
und katholisch-orientalischen Brautleuten als giiltig, auch
wenn sie nur vor dem orthodoxen Priester geschlossen
wurde. Es bestand zwar die Pflicht, sie in der katholischen
Kirche einzugehen, aber nicht als Bedingung der Gultig-
keit.

Das neue Kirchenrecht brachte eine einschneidende Ande-
rung. Es tibertrug die Bestimmung des Kirchenrechtes der
lateinischen Kirche iiber die Form der EheschlieBung auch
aufdie katholischen Orientalen. Sie konnten vonnunannur
noch vor dem katholischen Priester eine giiltige Ehe mit
einem orthodoxen Christen schlieBen, unter denselben
Voraussetzungen, wie sie fiir die Angehérigen der latei-
nischen Kirche gelten. Es war aber gestattet, sich auch
noch in der orthodoxen Kirche zur Trauungszeremonie
einzufinden, wo dies aufgrund des zivilen Gesetzes notig
war. Das ist fiir Griechenland der Fall, dessen Ehegesetz-
gebung nomo-kanonischen Charakter hat, das heit fur
den zivilen und kirchlichen Bereich gilt. Es gibt keine Zivil-
ehe, sondern nur die religios geschlossene Ehe, die vom
Staat anerkannt wird. Fiir alle Orthodoxen, ob sie unter
sich oder mit einem nicht-orthodoxen Christen heiraten,
ist die orthodoxe Trauung erfordert.

Gegen diese Neuerung durch das Kirchenrecht haben die
Bischofe der katholischen Ostkirchen energisch Wider-
spruch erhoben und auf ihre Unzulinglichkeiten hinge-
wiesen. Das Konzil hat ihre Wiinsche erfiillt und die Be-
stimmungen des kirchlichen Gesetzbuches riickgingig ge-
macht. Man beachte aber, daB dies nur fiir die katholischen
Orientalen gilt, nicht fiir Katholiken des lateinischen Ritus.
Mit diesen befaBt sich das Ostkirchendekret nicht.

2. Die sakramentale Gemeinschaft zwischen Orthodoxen und
Katholiken (Communicatio in sacris).

Wir sind uns von der Situation des Westens, vor allem vom
katholisch-protestantischen Verhiltnis her gewohnt, daB3
ein gegenseitiger Empfang der Sakramente (ausgenommen
die Mischehe) streng abgelehnt wurde. Diese Sachlage
diirfen wir nicht einfach auf die Beziehung zwischen Katho-
liken und Orthodoxen iibertragen. Nach dem ost-westlichen
<Schisma> gab es noch lange weitgehende sakramentale
Gemeinschaft. Seit dem 17., noch mehr seit dem 18. Jahr-
hundert, setzte dann eine strengere Haltung seitens romi-
scher Autorititen ein, nachdem die katholischen Orientalen
nicht mehr dem Heiligen Officium, sondern der neugegriin-
deten Kongregation der Glaubensverbreitung unterstanden
(1622). Diese strengere Einstellung war zunéchst nicht in
theologischen, sondern in praktischen Erwigungen be-
griindet. Unter den westlichen «Missionaren», die im Osten
wirkten, griff allmihlich eine unterschiedliche Praxis um
sich. Es hiuften sich diesbeziigliche Anfragen in Rom. Die
Kongregation strebte nach einer einheitlichen Praxis und
vertrat dabei mehr und mehr die Auffassung der strengeren
Richtung.

2 Ostkirchendekret Nr. 18.

424

Jene abendlidndischen Priester hatten ihre westliche Theo-
logie, die ganz von der nachtridentinisch-antireformatori-
schen Kontroverstheologie gepriagt war, in den Osten mit-
gebracht und sie ohne die notige Unterscheidungsgabe auf
das katholisch-orthodoxe Verhiltnis angewendet. Im Jahre
1729 erschien das erste generelle Verbot der sakramentalen
Gemeinschaft. Die spateren beriefen sich jeweils auf dieses.
Es gibt aber keines, das nicht Ausnahmen fiir Notfélle vor-
sehen wiirde. Benedikt x1v. wandte sich ausdriicklich gegen
eine Verabsolutierung.

So wurde die Communicatio in sacris mit den orthodoxen
Briidern wohl sehr eingeschriankt. Ganz ging sie aber nie
unter. Vor allem dauerte sie in Balkanlindern weiter.
Auch das Heilige Officium hat noch in den letzten Jahren
in verschiedenen Dokumenten diese Moglichkeit offen
gelassen, wenn auch unter Verklausulierungen. In den
Jahren vor dem Konzil haben ostkirchliche Kreise des
Westens eine weitherzige Praxis gefordert. So hat schlieB-
lich das Konzil nicht etwas ganz Neues — und fiir manche
schier Unerhoértes — gebracht.

Schon das Dekret iitber den Okumenismus han-
delt grundsitzlich von der Communicatio in
sacris. Das geschieht im Kapitel II, das von der
praktischen Verwirklichung des Okumenismus
handelt, also nicht ausschlieBlich die Ostkirchen
ins Auge faBt. Es werden zwei maflgebende
Prinzipien erwahnt: « Die Bezeugung der Einheit
der Kirche, und die Teilnahme an den Mitteln
der Gnade.» Diese kénnen in einem Spannungs-
verhiltnis zueinander stehen. «Die Bezeugung
der Einheit verbietet in den meisten Fallen die
Gottesdienstgemeinschaft; die Sorge um die
Gnade empfiehlt sie indessen in manchen
Fillen» (Okumenismusdekret Nr. 8).

Das Dekret iiber die katholischen Ostkirchen
geht in dieser Frage zunichst nochmals auf den
grundsatzlichen Aspekt ein. Es erklart allgemein,
wann sakramentale Gemeinschaft verboten und
wann sie erlaubt ist, im Sinn des Okumenismus-
dekretes. «Wenn die sakramentale Gemeinschaft
die Einheit der Kirche verletzt oder wenn sie eine
formale Bejahung einer Irrlehre, die Gefahr eines
Glaubensabfalles, eines Argernisses oder religio-
ser Gleichgiiltigkeit in sich schlieBt, ist sie kraft
gottlichen Gesetzes verboten.» Das Dekret aner-
kennt aber, daB in der Beziehung zu den ge-
trennten Orientalen solche Gefahren gewohnlich
nicht bestehen, daB3 vielmehr oft «ein Heilsnot-
stand und das geistliche Wohl der Seelen» zur
Communicatio in sacris driangt. Es stehen sich
also eine ekklesiologische und eine pastorale
Sicht gegeniiber. Die erste ist nicht absolut und
gestattet eine gebithrende Berticksichtigung der
zweiten (Nr. 26).



Gestiitzt auf die Grundsitze trifft das Dekret
konkrete Regelungen. « Unter Wahrung der er-
wihnten Grundsitze kénnen (getrennte) Ost-
christen... zu den Sakramenten der Bufle, der
Eucharistie und der Krankensalbung zugelassen
werden.» Aber eine echte Communicatio muf3
zweiseitig sein. Daher «ist es ebenso Katholiken
erlaubt, dieselben Sakramente von nichtkatho-
lischen (orthodoxen) Geistlichen zu erbitten, in
deren Kirche die Sakramente giiltig gespendet
werden, so oft dazu ein ernstes Bediirfnis oder ein
wirklicher geistlicher Nutzen riat und der Zu-
gang zu einem katholischen Priester sich als
physisch oder moralisch unmoglich erweist»
(Nr. 27). Dieser letzte Teil wirkt einschrankend
und verhindert an sich, daB3 die Communicatio
vollstindig gegenseitig ist. Er war darum am
Konzil der Kritik ausgesetzt. Nach allgemeiner
Auffassung ist er sehr weitherzig zu interpretie-
ren, so daf3 praktisch kein Unterschied fiir Ortho-
doxe und Katholiken bestehen bleibt.

Damit es aber eine vollkommene Communio,
eine ebenbiirtige gegenseitige Gemeinschaft wire,
miiBten auch die Orthodoxen sie anerkennen.
Das ist aber nicht der Fall. Viele orthodoxe
Bischofe und Theologen lehnen die Communi-
catio in sacris ab, solange nicht die volle Einheit
des Glaubens und der kirchlichen Gemeinschaft
hergestellt sei. — Es sollte daher auf héchster
Ebene, von Kirche zu Kirche, verhandelt wer-
den, um zu einer Intercommunio, einer vollen
offiziellen sakramentalen Gemeinschaft der ka-
tholischen und der orthodoxen Kirchen zu
kommen.

IV. Einige praktische Hinweise und Folgerungen

1. Wichtig ist ein solides Studium der 6stlichen
Kirchen, ihrer Eigenart, ihres eigenen geistigen
Erbes, ihrer Probleme und ihrer Situation. Dabei
mulBl man sich der Komplexitat der Fragen be-
wuBlt sein und sich vor Verallgemeinerungen
und voreiligen Schlissen hiiten, wie sie nicht
selten vorkommen.

2. Die erarbeiteten Erkenntnisse miissen vom
Seelsorger und Lehrer in der Verkiindigung und im
Unterricht verwertet werden. Das Okumenismus-
dekret «empfiehlt mit Nachdruck», daB allge-
mein die Katholiken sich mehr mit diesen geist-
lichen Reichtiimern vertraut machen (Nr. 15).
Dieses Studium und seine Verwertung soll vor
allem folgenden (ielen dienen:

a) Es kénnen dadurch einseitige und falsche Auf-

fassungen vermieden oder behoben werden, wie
sie in weiten Kreisen bisher vorhanden waren.
Diese Einseitigkeiten schilderten ein falsches Bild
der Kirche und ihres Lebens und riefen ein nicht
geringes Erstaunen, oft ernsthafte Bedenken her-
vor, wenn die Leute nun feststellten, dal3 man
Einheit mit Einférmigkeit verwechselt hatte.

b) Eine umfassende Erkenntnis der ganzen Man-
nigfaltigkeit der Kirche fihrt zu einem tieferen
Verstandnis und Erleben der wirklichen Katho-
lizitat, der Kirche, der Universalitat aller Werte,
die in ihr beheimatet sind. Auch diese Wahrheit
betont das Okumenismusdekret (Nr. 17).

c) Fur alle, die zur Mitarbeit und Mitverant-
wortung in der Okumene berufen sind — und das
betrifft nicht mehr nur einzelne wenige, sondern
geht alle an, einen jeden nach seiner Fahigkeit
(Okumenismusdekret Nr. 5) — ist eine ernsthafte
Beschaftigung mit den ostkirchlichen Fragen
notig. Auch dann, wenn sie nicht im direkten
Dialog mit Vertretern der Ostkirchen stehen. Die
o6kumenische Arbeit ist eine ganzheitliche. Sie
kann keine der groBen Auspragungen des christ-
lichen Glaubens und Lebens ausklammern.

d) Auch fiir den verstandnisvollen Umgang mit
den orthodoxen Gastarbeitern ist ein gewisses
AusmalB an Kenntnis ostkirchlicher Belange not-
wendig. Um so mehr, als sich zunehmends prak-
tische Probleme zeigen, auf die wir oben hin-
wiesen: sakramentale Gemeinschaft, Mischehe.
e) Die kostbarste Frucht der Beschiftigung des
Konzils mit dem christlichen Osten, die im
Okumenismusdekret, aber auch in manchen
anderen AuBerungen zur Reife gelangte, ist die
vorurteilslose Offenheit, eine ehrliche Hoch-
schdtzung, liebevolles Verstindnis und echte
christliche Bereitschaft fiir die ehrwiirdigen
Kirchen des Ostens, fiir unsere 6stlichen katho-
lischen und orthodoxen Briider.

Linige Literaturhinweise

Kurze Selbstdarstellung der Orthodoxie:

P. Bratsiotis und Mitarbeiter: <Die orthodoxe Kirche in
griech. Sicht> (orth), 2 Bde. Evangel. Verlagswerk, Stutt-
gart 1959/60, 207 und 190 S.

Uber das Verhiltnis von Rom und dem christlichen Osten:
W. de Vries: <Rom und die Patriarchate des Ostens». Alber,
Miinchen 1963, 452 S.

W. de Vries: <Orthodoxie und Katholizismus»>. Herder-
Biicherei, 1965, 138 S.

Uber die Liturgien:

I. Dalmais: <Die Liturgie der Ostkirchen>. Christiana-
Verlag, Zirich 1960, 132 S.

Zur eucharistischen Ekklesiologie:

N. Afanasieff und Mitarbeiter: «Der Primat des Petrus in

425



der orthodoxen Kirch» (orth.). EVZ-Verlag, Zirich 1961,
151 S.

Uber die Bedeutung der katholischen Ostkirchen:
Maximos und Mitarbeiter: <Die Stimme der Ostkirche>.
Herder 1962, 238 S.

Zur Spiritualitiat der Ostkirche:

R. Erni: <Das Christusbild der Ostkirche>. Begegnung
Bd. 3. Riber, Luzern 1963, 82 S.

Zur Theologie der Orthodoxie:

V. Lossky : <Die mystische Theologie der morgenlidndischen
Kirche> (orth.). Verlag Styria, Graz 1961, 317 S.

Zur Geschichte der Ostkirchen:

W. de Vries: <Der christliche Osten in Geschichte und
Gegenwart>. Augustinus-Verlag, Wiirzburg 1951, 263 S.

Konzil und Judentum - und unsere
Katechese ?*

Dr. Rudolf Schmid, Luzern

Wer auch nur oberflichlich die Ereignisse des
Zweiten Vatikanischen Konzils verfolgte, spiirte
mit grofer Freude das ehrliche Bemiihen der
katholischen Kiiche, iiber die Grenzen der sicht-
baren Kirche hinaus zu stoBen, um mit den tibri-
gen christlichen Konfessionen, ja iiberhaupt mit
allen Religionen ins Gesprich zu kommen. Diese
Offnung vollzog sich nicht ohne Schwierigkeiten.
Besonders die sogenannte Judenerkldrung warf
ihre Wellen weit iiber die Konzilsaula hinaus.
Im Gespriach mit Arabern, gleichgiiltig ob sie
sich zum Islam oder zu einer der christlichen
Konfessionen bekannten, gelang es im Hinblick
auf das gespannte Verhiltnis zum Staate Israel
nur schwer, und zumeist iiberhaupt nicht, dem
Gespréachspartner den unpolitischen Charakter
des Konzilsdekretes glaubhaft zu machen.

Mit dem Dekret iiber das Verhéltnis der Kirche
zu den nichtchristlichen Religionen ist ein Tor
weit gedfinet worden, und noch mehr, es wurde
ein Anstol gegeben, den Weg zum Menschen
auBerhalb der katholischen Kirche in Liebe zu
gehen. Ein Blick auf die Geschichte zeigt indes-
sen recht deutlich, dafl mit einer solchen Verlaut-
barung ein erster Schritt getan ist; aber auch nur

* Die folgenden Gedanken fur die Aufgabe der Katechese
in der Begegnung zwischen Juden und Christen wurden
zum Teil bei einer Arbeitstagung katholischer und judi-
scher Vertreter verschiedener europiischer Linder am

25./26. Februar 1966 in Frankfurt besprochen.
426

ein erster, dem weitere folgen miissen. Ein solcher
Schritt wurde beispielsweise auch nach dem
Konzil von Trient getan. Der Catechismus
Romanus, der im Auftrag des Konzils als Richt-
linie ausgearbeitet wurde und der christlichen
Unterweisung allerorts hétte dienen sollen, zeigt
nicht jene antijudischen Vorurteile der damali-
gen Zeit. Es ist bemerkenswert, wie dieser Kate-
chismus beim vierten Glaubensartikel tiber die
Ursachen des Kreuzestodes spricht!. Als Haupt-
grund fithrt die Erklarung des Katechismus an
«die Frevel und Siinden, welche die Menschen
seit Anbeginn der Welt bis zu jenem Zeitpunkt
zulieBen und bis zum Ende der Welt zulassen
werden» 2. Christus habe auch fur jene gelitten,
die aller seiner Leiden Urheber und Gehilfen
waren. Mit dem Hinweis auf Hebr 12, 3 betont
der Katechismus die Verantwortung jener, die
immer wieder in die Siinde fallen. « Und dieses
Unrecht muf3 bei uns um so schwerwiegender
gelten als bei den Juden, insofern diese nach dem
Zeugnis des gleichen Apostels — hitten sie ihn
erkannt — niemals den Herrn der Herrlichkeit
gekreuzigt hitten. Wir aber bekennen, ihn zu
kennen, und verleugnen ihn dennoch durch die
Taten, indem wir ithm gleichsam Gewalt an-
tun.»3 Damit war ein erster Schritt getan, die
jahrhundertealten falschen Darstellungen der
Schuld am Kreuzestod zu korrigieren. Indessen
zeigt ein Blick in die Katechismen und Schul-
biicher leider nur zu deutlich, daB3 diesem Schritt
kein weiterer folgte und damit diese richtung-
gebende Darlegung nicht zum Allgemeingut der
katholischen Glaubigen wurde®. Diese Erfahrung
mub uns - zumal nach den furchtbaren Verirrun-
gen der vergangenen Jahrzehnte — dringend
mahnen, die Aufgeschlossenheit und den Impuls
des Konzils nicht im Sande verlaufen zu lassen.

Betrachten wir die heutige Lage, so diirfen wir
— Gott sei Dank — feststellen, daBl in unseren
Gegenden kein militanter Antisemitismus sein
Unwesen treibt. Wer aber im taglichen Leben
die Augen und Ohren offenhilt, wird aus den
Verhaltensweisen und Redearten der Menschen
unschwer antijidische Ziige erkennen. Unbe-
wuBt sind die Juden nicht nur unbekannt und

1 Vgl. D. Barthélemy: <Les meurtriers de Jésusy, in: La
Vie Spirituelle 110 (1964) 199—202.

2 Catechismus Romanus, 1, 5, 11.

2 Ebd.

# Vgl. Th. Filthaut (Herausgeber): <Israel in der christ-
lichen Unterweisung>. Miinchen 1963.



	Ostkirche und Konzil : Anliegen des Konzils und ihre Bedeutung für die Verkündigung

