
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 53 (1966)

Heft: 13: Religionsunterricht nach dem Konzil

Artikel: Ostkirche und Konzil : Anliegen des Konzils und ihre Bedeutung für die
Verkündigung

Autor: Erni, Raymund

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-532486

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-532486
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


licher Ökumenismus genannt werden » (Art. 8).
Selbstverständlich dürfen wir nie Wahrheiten
des Glaubens, die spezifisch katholisch sind, in
unserer Glaubensunterweisung unterschlagen
oder abschwächen und Glaubensunterschiede für
belanglos halten. Wir haben, dem Geheiß der
Heiligen Schrift gemäß, die Lehre zu verkünden
und darauf zu bestehen, ob willkommen oder
nicht (2 Tim 4, 2). Diese Pflicht und das daraus
entspringende Recht billigen uns auch die
Vorkämpfer der Ökumene auf nichtkatholischer
Seite zu; ja, sie erwarten gerade im Interesse des

ökumenischen Dialogs nicht, daß wir unsere
Auffassungen anders hinstellen, als sie in
Wirklichkeit sind. Unsere Verkündigung innerlich
einzuengen ist immer unstatthaft und abträglich,
ob das nun, wie es Jahrhunderte hindurch der
Fall war, aus gegenreformatorischer Haltung
heraus geschieht oder, wie heute eine gewisse
Gefahr besteht, aus einem kurzatmigen Streben
nach einer Verständigung um jeden Preis.
«Nichts ist dem ökumenischen Geist so fern wie
jener falsche Irenismus, durch den die Reinheit
der katholischen Lehre Schaden leidet und ihr
ursprünglicher und sicherer Sinn verdunkelt
wird» (Art. 11).
Ökumenische Haltung bedeutet nicht Preisgabe
der eigenen Überzeugung, und tiefe katholische
Überzeugung bedeutet nicht ein Hindernis für
das ökumenische Verhalten. Das hat der
Glaubenserzieher für sich wie für die Kinder
einzusehen, um beim Glaubensschüler «die nötige
Offenheit des heutigen Kirchenbildes mit der
nötigen Festigkeit der eigenen Kirchenzugehörigkeit

zu vereinbaren»11.

Weitere Literatur zum Thema

Die beiden Sonderhefte der Zeitschrift < Lumen Vitae.
Revue internationale de la formation religieuse>, Bruxel-
les1, 184, rue Washington, über: <Oecumcnisme et
formation religieuse> (Volume xix, 1964, no. 1 et 3).
A. Berz: <Das ökumenische Anliegen in der Katechetik>,
in: Academia Friburgensis. Hochschulnachrichten 20
(1962), S. 12f.

11 A. Müller, a.a.O., S. 55.

Das Bestreben unserer Zeit, den Aufstieg allen zu
ermöglichen, bewirkt, daß viele daran vorübergehen,
worin sie ihr Bestes leisten könnten. Es geht ihnen nur
noch um den Aufstieg, nicht um ihr Bestes.

Hans Albrecht Moser

Ostkirche und Konzil

Anliegen des Konzils und ihre Bedeutung
für die Verkündigung

Dr. Raymund Erni, Luzern

Das Konzil hat sich in zwei Dokumenten
ausführlich zu Fragen der Ostkirchen geäußert.
Beide wurden in der dritten Periode des Konzils
verabschiedet: Das Dekret über den Ökumenismus

und jenes über die katholischen Ostkirchen.
Die Sicht und die Adressaten der beiden Dekrete
sind verschieden und damit ihr Charakter -
infolgedessen auch ihre Bewertung und Beurteilung.

Doch finden sich manche Gedanken in
beiden Dekreten vor.
Das unmittelbare Grundanliegen ist beiden gemeinsam:

das Bekenntnis zur Berechtigung und
Wertschätzung der Eigenart, das heißt des eigenen
geistlichen Erbes der östlichen Christenheit, der
eigenen Ausprägung des christlichen Glaubens
und Lebens als integrierender Bestandteil der
wahren Katholizität, der Fülle der Kirche
Christi, die alle Werte zu integrieren und in allen
Formen sich auszuprägen vermag. Zu diesen

ursprünglichsten Ausprägungen gehören gerade
die der verschiedenen östlichen Kirchen und
Riten.
Auch die Ausrichtung aufein Letztes ist schließlich
— in der Absicht des Konzils - beiden Dekreten
gemeinsam, obwohl sie sich auf verschiedene
Weise äußert, im Ostkirchendekret nicht so
unmittelbar sichtbar wird wie im Ökumenismusdekret

und von Seiten der getrennten östlichen
Christen vielfach verneint wird: die Ökumene als

Zielsetzung.
I. Gehen wir zuerst aufdie Verschiedenheit der beiden

Dekrete ein. Damit gleichzeitig auch auf die
Problematik des Dekretes über die katholischen
Ostkirchen.
1. Das Ökumenismusdekret handelt in den ersten
zwei Kapiteln von den katholischen Prinzipien
des Ökumenismus und ihrer Verwirklichung.
Im dritten Kapitel ist der erste Teil der Betrachtung

der orientalischen Kirchen gewidmet, während

der zweite Teil von den Kirchen und kirchlichen

Gemeinschaften des Abendlandes handelt,
die vom römischen Bischofssitz getrennt sind.
Eine gesonderte Darstellung der Ostkirchen
drängte sich auf. Es gelten zwar ihnen gegenüber
dieselben Prinzipien des Ökumenismus, aber

421



ihre Anwendung ist wegen der Eigenart dieser
Kirchen eine differenzierte oder fordert mindestens

eine gesonderte Prüfung.
Das Dekret hat allgemein bei den getrennten
christlichen Brüdern sehr gute Aufnahme gefunden,

auch bei den Orientalen.
In diesem Teil, der von den östlichen Kirchen
handelt, werden die Ostkirchen allgemein als
solche angesprochen. Das bedeutet praktisch in
erster Linie gerade die orthodoxen Kirchen; die
Orthodoxie in ihrer ganzen großen Geistigkeit,
von der ein beglückendes Bild entworfen wird.
Dieses Bild ist zugleich Leitbild für die ökumenische

Arbeit zwischen der katholischen Kirche
und den Ostkirchen. Es ist auch Urbild einer in
ihrer Gesamtheit mit dem römischen Bischofssitz

in Einheit lebenden östlichen Christenheit,
wie es im ökumenischen Bemühen erstrebt und
erhofft und in prophetischer Schau vorausgesehen

wird für eine Zeit, die nur Gott kennt.
2. Das Dekret über die katholischen Ostkirchen ist, wie
der Titel sagt, nur fur die katholischen Orientalen
bestimmt, wenigstens unmittelbar. Es hat
disziplinaren und damit auch rein provisorischen
Charakter. Es faßt die augenblickliche Lage der
katholischen Ostkirchen ins Auge und regelt,
mehr oder weniger glücklich, die dieser Lage
entsprechenden Angelegenheiten dieser Kirchen.
Das Dekret stellt dies selber ausdrücklich im
letzten Abschnitt fest: «Alle Rechtsbestimmungen

dieses Dekretes gelten nur für die
gegenwärtigen Verhältnisse, bis die katholische Kirche
und die getrennten Ostkirchen zur Fülle der
Gemeinschaft zusammenfinden» (Nr. 30). Es

wird also nichts für die Zukunft präjudiziert. Es

werden grundsätzlich unter dem ökumenischen
Gesichtspunkt keine Abstriche an dem, was im
Ökumenismusdekret steht, beabsichtigt.
Daß dieses Dekret von verschiedenen Seiten

Kritik und Ablehnung erfuhr — von Orthodoxen,
katholischen Orientalen und westlichen Freunden

der Ostkirchen -, ist zum größten Teil in
seiner inneren Problematik begründet.

a) Manchen erschien das Dekret schon in seiner Existenz

fragwürdig. In orthodoxen Kreisen deshalb, weil sie die

Existenzberechtigung katholischer Ostkirchen in Frage
stellen, oder sie — von ihrem Gesichtspunkt — augenblicklich

eher als Hindernis denn als Bindeglied fur einen fruchtbaren

offiziellen Dialog zwischen der katholischen Kirche
und der Orthodoxie betrachten.
Aber auch manche Konzilsväter und Theologen bezweifeln

grundsatzlich die Opportunität eines eigenen Dekretes
über die katholischen Ostkirchen vom ekklesiologischen

422

Gesichtspunkt aus, das heißt vom Selbstverstandnis der
Kirche her. Sie frugen: Warum ein eigenes Dekret über die
katholischen Ostkirchen, neben der Konstitution über die
Kirche In dieser Konstitution über die Kirche sollte alles
Platz finden, was in der Kirche Christi Raum finden kann,
auch die Eigenart der Ostkirchen. Die Kirche ist weder
westlich noch ostlich, lateinisch noch griechisch. Alle
Lokalkirchen, samt ihren Eigenarten, bilden die eine
Kirche Christi. Was diese Lokalkirchen eigenes haben, soll
gerade nicht durch das Allgemeine Konzil geregelt werden,
sondern durch die Partikularsynoden dieser Kirchen, im
Einverständnis mit dem Romischen Bischofssitz. Ein eigenes

Dekret fur die Ostkirchen konnte den falschen und
mißlichen Eindruck erwecken, als ob die Kirche doch grundlegend

mit der lateinischen Kirche identifiziert und die
östlichen Kirchen als eine Art Annex dazu betrachtet
wurden.

b) Mehrere Vertreter der katholischen Ostkirchen, vorab
Bischöfe der Melkitischen Kirche, und ihre westlichen
Freunde erachteten verschiedene Bestimmungen des

Dekretes als unbefriedigend, da sie den alten Traditionen des
Ostens nicht genügend Rechnung tragen und daher auch
nicht die notige ökumenische Strahlungskraft haben können.

Die Hauptklage betraf vor allem die Stellung der
Patriarchen, ihre Autonomie. Schließlich hat aber gerade
die melkitische Hierarchie einen ausschlaggebenden Einfluß

auf die Annahme des Dekretes durch das Konzil
ausgeübt. Aus einem praktischen Grund. Man wollte das
Gute des Dekretes sichern und es nicht durch eine vage
Aussicht auf eine spatere Regelung gefährden.

c) Man muß sich zwei Voraussetzungen vergegenwärtigen,
die manche Mangel dieses provisorischen Dokumentes
begreiflich machen.
Das eine ist die lange geschichtliche Entwicklung, in welcher
der Osten und der Westen verschiedene Wege einschlugen,
schon vor der Trennung, erst recht nachher. Ebenso ist die
Geschichte der katholischen Ostkirchen seit ihrer jeweiligen
Union und die daraus sich ergebende konkrete Situation
dieser Kirchen zu betrachten. Wir können hier nicht auf
diese Entwicklung und ihre Folgen eingehen — wir können
sie nur grundlegend als fortschreitende Latinisierung, das

heißt Anpassung an den Westen, charakterisieren -,
sondern müssen uns mit der Feststellung begnügen, daß diese

Entwicklung und ihre Folgen nicht mit einem Federstrich
ausgelöscht werden konnten. Es braucht eine organische,
aber etwas beschleunigte Umschichtung. (Ich vermeide das

häufige Wort <rucklaufige Entwicklung>, weil alles
vorwärts schreiten muß, nicht rückwärts, auch wenn es um
eine < Ruckgewinnung > verlorener Werte geht.)
Das andere hangt mit dem soeben erwähnten zusammen.
Die bisherige Entwicklung, inklusive Fehlentwicklung, hat
gewissermaßen ihre Fixierung erfahren durch das

neugeschaffene Kirchenrecht fur die Orientalen, das abschnittweise

von 1949 *957 erschien. (Der letzte Teil steht noch aus
und wird kaum vor der Revision der früheren Teile
erscheinen.) Es war unmöglich, durch ein kurzes Dekret
alles, was am ganzen orientalischen Gesetzbuch anderungs-
bedurftig ist, zu verlassen. Das wird Sache der Revision
dieses Gesetzbuches sein, das übrigens auch in sich
problematisch ist. Man kann sich nämlich fragen, ob es sinnvoll
und zweckmäßig sei, fur alle Ostkirchen ein gemeinsames
Gesetzbuch zu schaffen, oder ob es nicht fur jede einzelne
Ostkirche ein eigenes geben sollte. Es war Sache des Dekre-



tes fur die katholischen Ostkirchen, im Sinne des Okume-
nismus-Dekretes den Weg der wunschbaren Entwicklung
aufzuzeigen und anzubahnen h

II. Einige Aspekte der beiden Dekrete sollen
besonders herausgehoben werden.

i. Ekklesiologische Aspekte

In der Ekklesiologie, das heißt im Selbstverständnis

der einzelnen Kirchen und der darauf
aufbauenden Lehre über die Kirche, liegt das
ökumenische Hauptproblem. Gerade in dieser Frage
entwickelte sich die ostliche und die
westlichkatholische Theologie in entgegengesetzter Richtung,

schon vor der Trennung, nachher in
beschleunigter Geschwindigkeit. Das östliche
Verständnis der Kirche ist föderativ. Es geht von den
einzelnen örtlichen Bischofskirchen aus, die ihre
Einheit durch die Übereinstimmung im Glauben,
in der Fülle des sakramentalen Lebens und in der
Communio der Liebe finden. Alle diese vielen
Kirchen sind aufdiese Weise unter sich identisch
und daher letzten Endes nicht viele Kirchen,
sondern die eine einzige Kirche Christi, der eine
mystische Leib des Herrn. Unter den vielen
Kirchen können einzelne besonder s hervorragen
durch ihre überragende kirchliche Vitalität im
Zeugnis. Sie nehmen damit eine führende
Stellung ein durch ihren größeren Liebesdienst an
den andern Kirchen. Schließlich kann einer
bestimmten Kirche eine überragende führende
Rolle, eine Priorität unter allen Kirchen
zukommen, wie sie dem heiligen Petrus im
Apostelkollegium und in der Urkirche eigen war. Nebst
der immanenten Lebendigkeit einer Kirche
können auch äußere Gründe, wie geschichtliche
Ereignisse, eine solche Stellung mitbegründen.
Sie sind ja auch im Plan der Vorsehung Gottes
enthalten.
Man bezeichnet diese Art des Kirchenverständnisses

als Eucharistische Ekklesiologie. Sie wird heute
immer mehr von orthodoxen Theologen
begründet und verwendet.

1 Neuestens vertritt der marionitische Erzbischofvon Beirut
die Idee, es sollte fur die ganze Kirche nur ein einziges
Rechtsbuch geben. Der erste Teil wurde die allgemeinen
Normen enthalten, die fur samtliche Kirchen des Westens
und Ostens gelten; der zweite Teil das spezielle Recht, im
ersten Abschnitt fur die lateinische, im zweiten fur alle
ostlichen Kirchen. Daneben konnte jede Kirche noch fur sich
allein partikulare Eigenheiten regeln. Ignace Ziade:
<Note sur la necessite d'un unique code de Droit Canonique
pour l'Eglise>, in: L'Orient Syrien, xi (1966) S. 91—98.

Umgekehrt wird die katholische Ekklesiologie als
universalistische bezeichnet. Sie geht analytisch
vor, von oben nach unten, von der Einheit zur
Vielheit schreitend. Die Einheit muß nebst der
Übereinstimmung im Glauben und der
sakramentalen Fülle auch durch die einheitliche
oberste Leitung der Kirche gewährleistet werden,

durch den Primat des Bischofs von Rom als
Nachfolger des Apostels Petrus.
Es ist bedeutungsvoll, daß beide Konzilsdekrete
— wie es auch in anderen Dokumenten zum
Ausdruck kommt - den Lokalkirchen eine größere
Bedeutung beimessen, als es die bisherige Theologie

und kirchliche Praxis tat. Besonders wird der
Auffassung der Orientalen Rechnung getragen,
daß den Patriarchalkirchen sowie den Apostolischen
Kirchen (Gründungen durch Apostel) eine besondere

Würde eigen ist. Das ist nicht nur eine Frage
des Alters einer Kirche und der Wurde wegen
ihres Gründers. Wichtiger ist, daß diese Kirchen
nicht, wie alle Kirchen des lateinischen Westens,
Gründungen der Kirche Roms sind. - In beiden
Dokumenten klingt diese eucharistische
Ekklesiologie stark auf. Hier bietet sich den Theologen
beider Kirchen ein interessantes und wichtiges
Feld der Forschung und des Dialoges.

2. Das geistliche Erbe des Ostens

Wiederholt wird diesem Erbe höchste Anerkennung

gezollt, der dringende Wunsch nach seiner

Erhaltung und Entfaltung ausgesprochen, und —

im Blick auf die katholischen Ostkirchen — die
Wiederherstellung dieses Erbes verlangt, wo es

nicht mehr in seiner ursprunglichen Unversehrtheit

erhalten ist. Dieses geistige Erbe umfaßt die
Eigenart der östlichen Riten im weiten Sinn
dieses Wortes: als liturgische und disziplinare
Ordnung, als Theologie und Spiritualität, kurz :

die Totalität der besonderen Art, in der die
ostliche Christenheit das unveräußerliche und
unveränderliche Vermächtnis des Herrn sieht,
erlebt, darstellt und entfaltet.
Das ist eine pfrngstlich neue Sicht und Sprache
der Kirche, nachdem die jahrhundertelange
Haltung die einer notgedrungenen Toleranz war.
Leo xiii. hatte das Tor für diese neue Sicht
geöffnet. Im Konzil ist die Kirche dem Ruf dieses

großen Papstes gefolgt.

III. Von den praktischen Bestimmungen des

Ostkirchendekretes sind zwei notwendig zu erwähnen.
Sie haben nicht nur fur die katholischen Orien-

423



talen Bedeutung, sondern auch für die Orthodoxen,

teils auch für die Katholiken des lateinischen

Ritus.

1. Die Mischehe2

Bis 1949, das heißt bis zum Erscheinen des ersten Teiles des

Kirchenrechtes fur die katholischen Orientalen, der gerade
die Ehe zum Inhalt hat, galt eine Ehe zwischen orthodoxen
und katljolisch-orientalischen Brautleuten als gültig, auch
wenn sie nur vor dem orthodoxen Priester geschlossen
wurde. Es bestand zwar die Pflicht, sie in der katholischen
Kirche einzugehen, aber nicht als Bedingung der Gültigkeit.

Das neue Kirchenrecht brachte eine einschneidende Änderung.

Es ubertrug die Bestimmung des Kirchenrechtes der
lateinischen Kirche über die Form der Eheschließung auch
aufdie katholischen Orientalen. Sie konnten von nun an nur
noch vor dem katholischen Priester eine gültige Ehe mit
einem orthodoxen Christen schließen, unter denselben

Voraussetzungen, wie sie fur die Angehörigen der
lateinischen Kirche gelten. Es war aber gestattet, sich auch
noch in der orthodoxen Kirche zur Trauungszeremonie
einzufinden, wo dies aufgrund des zivilen Gesetzes notig
war. Das ist fur Griechenland der Fall, dessen Ehegesetzgebung

nomo-kanonischen Charakter hat, das heißt fur
den zivilen und kirchlichen Bereich gilt. Es gibt keine Zivilehe,

sondern nur die religiös geschlossene Ehe, die vom
Staat anerkannt wird. Fur alle Orthodoxen, ob sie unter
sich oder mit einem nicht-orthodoxen Christen heiraten,
ist die orthodoxe Trauung erfordert.
Gegen diese Neuerung durch das Kirchenrecht haben die
Bischöfe der katholischen Ostkirchen energisch Widerspruch

erhoben und auf ihre Unzulänglichkeiten
hingewiesen. Das Konzil hat ihre Wunsche erfüllt und die
Bestimmungen des kirchlichen Gesetzbuches ruckgängig
gemacht. Man beachte aber, daß dies nur fur die katholischen
Orientalen gilt, nicht fur Katholiken des lateinischen Ritus.
Mit diesen befaßt sich das Ostkirchendekret nicht.

2. Die sakramentale Gemeinschaft zwischen Orthodoxen und
Katholiken (Communicatio in sacris).
Wir sind uns von der Situation des Westens, vor allem vom
katholisch-protestantischen Verhältnis her gewohnt, daß
ein gegenseitiger Empfang der Sakramente (ausgenommen
die Mischehe) streng abgelehnt wurde. Diese Sachlage
dürfen wir nicht einfach auf die Beziehung zwischen Katholiken

und Orthodoxen übertragen. Nach dem ost-westlichen
< Schisma > gab es noch lange weitgehende sakramentale
Gemeinschaft. Seit dem 17., noch mehr seit dem 18.

Jahrhundert, setzte dann eine strengere Haltung seitens romischer

Autoritäten ein, nachdem die katholischen Orientalen
nicht mehr dem Heiligen Officium, sondern der neugegrun-
deten Kongregation der Glaubensverbreitung unterstanden
(1622). Diese strengere Einstellung war zunächst nicht in
theologischen, sondern in praktischen Erwägungen
begründet. Unter den westlichen < Missionaren >, die im Osten
wirkten, griff" allmählich eine unterschiedliche Praxis um
sich. Es häuften sich diesbezügliche Anfragen in Rom. Die
Kongregation strebte nach einer einheitlichen Praxis und
vertrat dabei mehr und mehr die Auffassung der strengeren
Richtung.

2 Ostkirchendekret Nr. 18.

Jene abendlandischen Priester hatten ihre westliche Theologie,

die ganz von der nachtridentinisch-antireformatori-
schen Kontroverstheologie geprägt war, in den Osten
mitgebracht und sie ohne die notige Unterscheidungsgabe auf
das katholisch-orthodoxe Verhältnis angewendet. ImJahre
1729 erschien das erste generelle Verbot der sakramentalen
Gemeinschaft. Die spateren beriefen sich jeweils auf dieses.
Es gibt aber keines, das nicht Ausnahmen fur Notfalle
vorsehen wurde. Benedikt xiv. wandte sich ausdrucklich gegen
eine Verabsolutierung.

So wurde die Communicatio in sacris mit den orthodoxen
Brüdern wohl sehr eingeschränkt. Ganz ging sie aber nie
unter. Vor allem dauerte sie in Balkanlandern weiter.
Auch das Heilige Officium hat noch in den letzten Jahren
in verschiedenen Dokumenten diese Möglichkeit offen
gelassen, wenn auch unter Verklausulierungen. In den

Jahren vor dem Konzil haben ostkirchliche Kreise des

Westens eine weitherzige Praxis gefordert. So hat schließlich

das Konzil nicht etwas ganz Neues — und fur manche
schier Unerhörtes - gebracht.

Schon das Dekret über den Ökumenismus handelt

grundsätzlich von der Communicatio in
sacris. Das geschieht im Kapitel II, das von der
praktischen Verwirklichung des Ökumenismus
handelt, also nicht ausschließlich die Ostkirchen
ins Auge faßt. Es werden zwei maßgebende
Prinzipien erwähnt: «Die Bezeugung der Einheit
der Kirche, und die Teilnahme an den Mitteln
der Gnade.» Diese können in einem Spannungsverhältnis

zueinander stehen. «Die Bezeugung
der Einheit verbietet in den meisten Fällen die
Gottesdienstgemeinschaft; die Sorge um die
Gnade empfiehlt sie indessen in manchen
Fällen» (Ökumenismusdekret Nr. 8).

Das Dekret über die katholischen Ostkirchen
geht in dieser Frage zunächst nochmals auf den

grundsätzlichen Aspekt ein. Es erklärt allgemein,
wann sakramentale Gemeinschaft verboten und
wann sie erlaubt ist, im Sinn des Ökumenismusdekretes.

«Wenn die sakramentale Gemeinschaft
die Einheit der Kirche verletzt oder wenn sie eine
formale Bejahung einer Irrlehre, die Gefahr eines

Glaubensabfalles, eines Ärgernisses oder religiöser

Gleichgültigkeit in sich schließt, ist sie kraft
göttlichen Gesetzes verboten.» Das Dekret
anerkennt aber, daß in der Beziehung zu den
getrennten Orientalen solche Gefahren gewöhnlich
nicht bestehen, daß vielmehr oft «ein Heilsnotstand

und das geistliche Wohl der Seelen» zur
Communicatio in sacris drängt. Es stehen sich

also eine ekklesiologische und eine pastorale
Sicht gegenüber. Die erste ist nicht absolut und

gestattet eine gebührende Berücksichtigung der
zweiten (Nr. 26).

424



Gestützt auf die Grundsatze trifft das Dekret
konkrete Regelungen. «Unter Wahrung der
erwähnten Grundsatze können (getrennte)
Ostchristen zu den Sakramenten der Buße, der
Eucharistie und der Krankensalbung zugelassen
werden.» Aber eine echte Communicatio muß
zweiseitig sein. Daher «ist es ebenso Katholiken
erlaubt, dieselben Sakramente von nichtkatholischen

(orthodoxen) Geistlichen zu erbitten, in
deren Kirche die Sakramente gültig gespendet
werden, so oft dazu ein ernstes Bedürfnis oder ein
wirklicher geistlicher Nutzen rat und der
Zugang zu einem katholischen Priester sich als

physisch oder moralisch unmöglich erweist»
(Nr. 27). Dieser letzte Teil wirkt einschränkend
und verhindert an sich, daß die Communicatio
vollständig gegenseitig ist. Er war darum am
Konzil der Kritik ausgesetzt. Nach allgemeiner
Auffassung ist er sehr weitherzig zu interpretieren,

so daß praktisch kein Unterschied fur Orthodoxe

und Katholiken bestehen bleibt.
Damit es aber eine vollkommene Communio,
eine ebenbürtige gegenseitige Gemeinschaft wäre,
mußten auch die Orthodoxen sie anerkennen.
Das ist aber nicht der Fall. Viele orthodoxe
Bischöfe und Theologen lehnen die Communicatio

in sacris ab, solange nicht die volle Einheit
des Glaubens und der kirchlichen Gemeinschaft
hergestellt sei. - Es sollte daher auf höchster
Ebene, von Kirche zu Kirche, verhandelt werden,

um zu einer Intercommunio, einer vollen
offiziellen sakramentalen Gemeinschaft der
katholischen und der orthodoxen Kirchen zu
kommen.

IV. Einige praktische Hinweise und Folgerungen

1. Wichtig ist ein solides Studium der ostlichen
Kirchen, ihrer Eigenart, ihres eigenen geistigen
Erbes, ihrer Probleme und ihrer Situation. Dabei
muß man sich der Komplexität der Fragen
bewußt sein und sich vor Verallgemeinerungen
und voreiligen Schlüssen hüten, wie sie nicht
selten vorkommen.
2. Die erarbeiteten Erkenntnisse müssen vom
Seelsorger und Lehrer in der Verkündigung und im
Unterricht verwertet werden. Das Okumenismus-
dekret «empfiehlt mit Nachdruck», daß allgemein

die Katholiken sich mehr mit diesen
geistlichen Reichtumern vertraut machen (Nr. 15).
Dieses Studium und seine Verwertung soll vor
allem folgenden fielen dienen:
a) Es können dadurch einseitige und falsche Auf¬

fassungen vermieden oder behoben werden, wie
sie in weiten Kreisen bisher vorhanden waien.
Diese Einseitigkeiten schilderten ein falsches Bild
der Kirche und ihres Lebens und riefen ein nicht
geringes Erstaunen, oft einsthafte Bedenken hervor,

wenn die Leute nun feststellten, daß man
Einheit mit Einförmigkeit verwechselt hatte.
b) Eine umfassende Erkenntnis der ganzen
Mannigfaltigkeit der Kirche fuhrt zu einem tieferen
Verständnis und Erleben der wirklichen Katho-
lizitat, der Kirche, der Universalitat aller Werte,
die in ihr beheimatet sind. Auch diese Wahrheit
betont das Okumenismusdekiet (Nr. 17).
c) Fur alle, die zur Mitarbeit und Mitverantwortung

in der Ökumene berufen sind — und das
betrifft nicht mehr nur einzelne wenige, sondern
geht alle an, einen jeden nach seiner Fähigkeit
(Ökumenismusdekret Nr. 5) - ist eine ernsthafte
Beschäftigung mit den ostkirchlichen Fragen
notig. Auch dann, wenn sie nicht im direkten
Dialog mit Vertretern dei Ostkirchen stehen. Die
ökumenische Arbeit ist eine ganzheitliche. Sie
kann keine der großen Ausprägungen des christlichen

Glaubens und Lebens ausklammern.
d) Auch fur den verständnisvollen Umgang mit
den orthodoxen Gastarbeitern ist ein gewisses
Ausmaß an Kenntnis ostkirchlicher Belange
notwendig. Um so mehr, als sich zunehmends pi
aktische Probleme zeigen, auf die wir oben
hinwiesen : sakramentale Gemeinschaft, Mischehe.
e) Die kostbarste Frucht der Beschäftigung des

Konzils mit dem christlichen Osten, die im
Ökumenismusdekret, aber auch in manchen
anderen Äußerungen zur Reife gelangte, ist die
vorurteilslose Offenheit, eine ehrliche Hoch-
schatzung, liebevolles Verständnis und echte
christliche Bereitschaft fur die ehrwürdigen
Kirchen des Ostens, fur unsere ostlichen
katholischen und orthodoxen Bruder.

Einige Literaturhinweise
Kurze Selbstdarstellung der Orthodoxie:
P. Bratsiotis und Mitarbeiter: <Die orthodoxe Kirche in
gnech. Sicht> (orth), 2 Bde. Evangel. Verlagswerk, Stuttgart

1959/60, 207 und 190 S.

Uber das Verhaltnis von Rom und dem christlichen Osten:
W. de Vries: < Rom und die Patriarchate des Ostens >. Alber,
München 1963^ 452 S.

W. de Vries: <Orthodoxie und Katholizismus>. Herder-
Bucherei, 1965, 138 S

Uber die Liturgien:
I. Dalmais: <Die Liturgie der Ostkirchen >. Christiana-
Verlag, Zurich i960, 132 S.

Zur eucharistischen Ekklesiologie:
N. Afanasieff und Mitarbeiter: <Der Primat des Petrus in

425



der orthodoxen Kirch > (orth.). EVZ-Verlag, Zurich 1961,

151 s.
Über die Bedeutung der katholischen Ostkirchen:
Maximos und Mitarbeiter: <Die Stimme der Ostkirche>.
Herder 1962, 238 S.

Zur Spiritualität der Ostkirche:
R. Erni: <Das Christusbild der Ostkirche». Begegnung
Bd. 3. Raber, Luzern 1963, 82 S.

Zur Theologie der Orthodoxie:
V. Lossky: < Die m> stische Theologie der morgenlandischen
Kirche» (orth.). Verlag Styria, Graz 1961, 317 S.

Zur Geschichte der Ostkirchen:
W. de Yries: <Der christliche Osten in Geschichte und
Gegenwart». Augustinus-Verlag, Würzburg 1951, 263 S.

Konzil und Judentum - und unsere
Katechese?*

Dr. Rudolf Schmid, Luzern

Wer auch nur oberflächlich die Ereignisse des

Zweiten Vatikanischen Konzils verfolgte, spürte
mit großer Freude das ehrliche Bemuhen der
katholischen Kii che, über die Grenzen der
sichtbaren Kirche hinaus zu stoßen, um mit den übrigen

christlichen Konfessionen, ja überhaupt mit
allen Religionen ins Gespräch zu kommen. Diese
Öffnung vollzog sich nicht ohne Schwierigkeiten.
Besonders die sogenannte Judenerklärung warf
ihre Wellen weit über die Konzilsaula hinaus.
Im Gespräch mit Arabern, gleichgültig ob sie

sich zum Islam oder zu einer der christlichen
Konfessionen bekannten, gelang es im Hinblick
auf das gespannte Verhältnis zum Staate Israel
nur schwer, und zumeist überhaupt nicht, dem
Gesprächspartner den unpolitischen Charakter
des Konzilsdekretes glaubhaft zu machen.
Mit dem Dekret über das Verhältnis der Kirche
zu den nichtchristlichen Religionen ist ein Tor
weit geöffnet worden, und noch mehr, es wurde
ein Anstoß gegeben, den Weg zum Menschen
außerhalb der katholischen Kirche in Liebe zu
gehen. Ein Blick auf die Geschichte zeigt indessen

recht deutlich, daß mit einer solchen Verlautbarung

ein erster Schritt getan ist; aber auch nur

* Die folgenden Gedanken fur die Aufgabe der Katechese
in der Begegnung zwischen Juden und Christen wurden
zum Teil bei einer Arbeitstagung katholischer und
jüdischer Vertreter verschiedener europaischer Länder am
25-/26. Februar 1966 in Frankfurt besprochen.

426

ein erster, dem weitere folgen müssen. Ein solcher
Schritt wurde beispielsweise auch nach dem
Konzil von Trient getan. Der Gatechismus
Romanus, der im Auftrag des Konzils als Richtlinie

ausgearbeitet wurde und der christlichen
Unterweisung allerorts hätte dienen sollen, zeigt
nicht jene antijüdischen Vorurteile der damaligen

Zeit. Es ist bemerkenswert, wie dieser
Katechismus beim vierten Glaubensartikel über die
Ursachen des Kreuzestodes spricht1. Als Hauptgrund

führt die Erklärung des Katechismus an
«die Frevel und Sünden, welche die Menschen
seit Anbeginn der Welt bis zu jenem Zeitpunkt
zuließen und bis zum Ende der Welt zulassen
werden»2. Christus habe auch für jene gelitten,
die aller seiner Leiden Urheber und Gehilfen
waren. Mit dem Hinweis auf Hebr 12, 3 betont
der Katechismus die Verantwortung jener, die
immer wieder in die Sünde fallen. «Und dieses

Unrecht muß bei uns um so schwerwiegender
gelten als bei den Juden, insofern diese nach dem
Zeugnis des gleichen Apostels - hätten sie ihn
erkannt - niemals den Herrn der Herrlichkeit
gekreuzigt hätten. Wir aber bekennen, ihn zu
kennen, und verleugnen ihn dennoch durch die
Taten, indem wir ihm gleichsam Gewalt
antun.»3 Damit war ein erster Schritt getan, die
jahrhundertealten falschen Darstellungen der
Schuld am Kreuzestod zu korrigieren. Indessen

zeigt ein Blick in die Katechismen und
Schulbücher leider nur zu deutlich, daß diesem Schritt
kein weiterer folgte und damit diese richtunggebende

Darlegung nicht zum Allgemeingut der
katholischen Gläubigen wurde4. Diese Erfahrung
muß uns - zumal nach den furchtbaren Verirrun-
gen der vergangenen Jahrzehnte - dringend
mahnen, die Aufgeschlossenheit und den Impuls
des Konzils nicht im Sande verlaufen zu lassen.
Betrachten wir die heutige Lage, so dürfen wir
- Gott sei Dank - feststellen, daß in unseren
Gegenden kein militanter Antisemitismus sein
Unwesen treibt. Wer aber im täglichen Leben
die Augen und Ohren offenhält, wird aus den
Verhaltensweisen und Redearten der Menschen
unschwer antijüdische Züge erkennen. Unbewußt

sind die Juden nicht nur unbekannt und

1 Vgl. D. Barthelemy: <Les meurtriers de Jesus», in: La
Vie Spirituelle 110 (1964) 199-202.
2 Catechismus Romanus, I, 5, 11.
3 Ebd.
4 Vgl. Th. Filthaut (Herausgeber): <Israel in der christlichen

Unterweisung». München 1963.


	Ostkirche und Konzil : Anliegen des Konzils und ihre Bedeutung für die Verkündigung

