Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 53 (1966)

Heft: 12

Artikel: Anleitungen des Konzils zur religiosen Erziehung
Autor: Btler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-532018

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-532018
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Halbmonatsschrift fiir Erziehung und Unterricht

Olten, 15.]Juni 1966 53. Jahrgang Nr. 12

Anleitungen des Konzils zur
religiosen Erziehung

Dr. P. Anselm Butler OSB, Altdorf

Papst Johannes XXIII. hat den Sinn des Zwei-
ten Vatikanischen Konzils zusammengefaBt in
dem Stichwort <aggiornamento>. Theologisch
formuliert heif3t das: Die Kirche muf3 die Bot-
schaft Christi, die sich in den verschiedenen Kul-
turen immer neu ausdriickt, heute so verkiinden,
wie es den Bediirfnissen unserer Zeit entspricht.
Wie sieht dieses aggiornamento auf dem Gebiet
der religiosen Erziehung aus? Thesenartig 1Bt
sich sagen: Das Konzil hat ein neues Leithild des
Christseins aufgestellt.

Wenn wir hier von einem neuen Leitbild spre-
chen, soll das nicht im Sinne einer Wertung ge-
meint sein. Wir miissen doch voll Hochachtung
gestehen, dafB3 viele Christen ihr Christsein auch
nach dem <alten» Leitbild in vorbildlicher Weise
verwirklicht haben. Aber wir missen in ebenso
klarer Weise sehen, daB die heutige Jugend zum
bisherigen Leitbild des Christseins keinen Zugang
mehrfindet. Der Menschvonheutewirdvon einem
neuen Lebensgefithl beherrscht. Als typische
Merkmale dieses Lebensgefiihls nennt das Kon-
zil «das klare BewuBtsein des heutigen Menschen
von seiner Personenwiirde und seinen Aufgaben,
und das daraus resultierende Verlangen des
Menschen nach aktiver Teilnahme an der Ge-
staltung aller Geltungsbereiche» (Uber die
christliche Erziehung, Einl.). Diese neue Hal-
tung wirkt sich auch im religiésen Leben aus,
und wir sind aus Verantwortung gegeniiber der
Jugend gezwungen, ihr ein Leitbild des Christ-
seins vorzulegen, das ihrem Lebensgefuhl ent-
spricht, das sie bejahen und verwirklichen kann.

Wie sieht dieses neue Leitbild aus ? Antwort auf diese
Frage erhalten wir in der Erkldrung des Konzils
iber die christliche Erziehung. Nachdem hier

Schweizer Schule

zuerst in einer grundsitzlichen Darlegung als
Sinn aller Erziehung die Reifung der mensch-
lichen Personlichkeit gelehrt wird (Nr. 1), stellt
die Erklarung das Ziel der religiosen Erziehung
folgendermaBen dar:

«Die christliche Erziehung zielt hauptsiachlich
darauf ab, daB3 die Getauften, indem sie allmah-
lich in das Heilsmysterium eingefiithrt werden,
den empfangenen Glauben immer bewuBter
vollziehen lernen; daB sie Gott den Vater im
Geist und in der Wahrheit vornehmlich durch
die Mitfeier der Liturgie anbeten lernen; daB
sie ihr eigenes Leben nach dem neuen Men-
schen in wahrer Gerechtigkeit und Heiligkeit
zu gestalten beginnen. So werden sie zur Man-
nesreife gelangen, zum VollmaB des Lebens
Christi, und sich um den Aufbau des mystischen
Leibes bemiihen. Christliche Erziehung zielt
tiberdies darauf ab, daB die Getauften fihig
werden, ihrer Berufung eingedenk Zeugnis ab-
zulegen fiir jene Hoffnung, die in ihnen ist, und
zugleich an der christlichen Gestaltung der Welt
mitzuwirken, in der gerade auch die natiirlichen
Werte, als in die Ganzheit des von Christus er-
losten Menschen aufgenommen, zum Wohl der
gesamten Menschheitsfamilie wirksam werden»
(Nr. 2).

In den folgenden Darlegungen sollen einige
Punkte dieses neuen Leitbildes etwas ausfithr-
licher dargelegt werden.

1. Christsein verlangt, den empfangenen Glauben
bewuft zu vollziehen.

Mit dieser ersten Forderung stoBt das Konzil
vor in das Herz des Christseins. Um sie richtig
zu verstehen, ist es wohl gut, zuerst den Begriff
«Glauben> zu klaren. Fur gewohnlich meinen
wir damit einen Verstandesakt, wodurch wir
Wahrheiten und Sitze bejahen. Das aber ist
nur ein Aspekt des christlichen Glaubens, der
wesentlich nicht ein sachliches, sondern ein per-
sonales Verhalten besagt, wie uns die Etymolo-
gie zeigt: Glauben besagt urspriinglich trauen,

377



Zuflucht nehmen, sich bergen. Fiir den christ-
lichen Glauben besagt das: vertrauen auf das
Heilshandeln Gottes in Christus. Die grundsétz-
liche Situation des Christen Gott gegeniiber ist
also das Verhiltnis einer personalen Begegnung
mit ihm. Gott ruft uns persénlich an, auf diesen
Anruf antworten wir im Glaubensvollzug als
einem totalen, persénlichen Anvertrauen an
Gott. Gott schenkt sich dem Menschen in Chri-
stus; der Mensch entdeckt und empfangt diese
Selbstgabe Gottes durch die Glaubenstat. Glau-
be besagt also personale Gesamtausrichtung des
Menschen von seinem Herzen her auf Gott, hin-
gebende Antwort auf das Verhalten Gottes zu
den Menschen.

Mit dieser Fassung des Glaubens zeigt sich das
Christentum als etwas ganz anderes als das, was
wir gewohnlich als Religion bezeichnen. Unter
Religion versteht man doch gewdhnlich einen
Einzelsektor des Lebens, wo durch Riten, Ge-
setze, Glaubenssitze die Beziehungen des Men-
schen zu Gott geregelt sind, und das in gemein-
schaftlich gebundener Form. Das Christentum
zahlt aber nicht zu solchen ritualistischen und
legalistischen Religionen, die das Heil erwarten
vom Vollzug der Riten und Erfilllen der Ge-
setzesbestimmungen. Allerdings, und hier stellt
sich nun fiir unsere Erziehung die groBe Auf-
gabe: Man hat lange Zeit auch das Christentum
in dieser rein sachlichen Sicht gesehen, als gldu-
biges Annehmen eines Objektiven; die Riten
und Sakramente als selbstdndige sachliche Gna-
denmittel. Und diese Auffassung liegt heute
noch dem praktischen Verhalten der meisten
Katholiken zugrunde.

Hier setzt unsere Erziehungsarbeit im Sinne des Konzils
ein. Wir miissen den jungen Menschen im be-
sondern wieder zum BewuBtsein bringen, daB3
das Wesentliche des Christentums nicht Riten
und Zeremonien sind, sondern der innere Akt
des Glaubens als hingebende Antwort auf den
persdnlichen Anruf Gottes. Gestatten Sie mir ein
paar praktische Hinweise fiir diese Erziehungs-
arbeit.

Das erste und wichtigste scheint mir, daf der Erzicher
diesen bewufiten Glaubensvollzug selber vorlebt. Das
verlangt, daBB wir uns diese Sicht des Christen-
tums selber zuerst lebendig einpriagen, um so die
Gelegenheiten zu entdecken, wo wir auch den
Schiiler dazu hinfithren kénnen. — Bei diesem
Vorleben ist ein anderes Wichtiges zu beachten.
Der Anruf Gottes ergeht an uns nicht nur im

378

religiésen Bereich, im Glauben an Dogmen, im
Vollzug von Riten und Zeremonien, im Beob-
achten von religiésen Vorschriften, sondern er
trifft uns in allen Wirklichkeitsbereichen, vor
allem im Verhalten zum Mitmenschen. Uberall
trifft uns der Anruf Gottes, und so muB sich der
Glaubensvollzug tberall verwirklichen, indem
unser Verhalten in allen Bereichen eine glau-
bende Antwort auf den Anruf Gottes ist. Indem
wir uns selber Tag fiir Tag um diesen Glaubens-
vollzug bemiihen, zeigen wir dem Schiiler un-
unterbrochen, dal Glaube eine persénliche Ver-
bindung mit Gott ist, daB ich nicht nur in Ver-
bindung mit Gott stehe durch religiose Hand-
lungen, durch StoBgebete bei der Arbeit, son-
dern durch die Arbeit und das Spiel selber.

Zu dieser ersten Erziehungsaufgabe, dem Schii-
ler zum BewuBtsein zu bringen, daB8 Christen-
tum wesentlich Glaubensvollzug in personlicher
Hingabe an den ansprechenden Gott ist, gesellt
sich als zweite, den Schiiler zu diesem Glaubensvellzug
nach und nach zu befihigen. Hier ist wohl das wich-
tigste, den psychologischen Ansatzpunkt zu die-
sem Glaubensvollzug im Schiiler zur Entfaltung
zu bringen, damit die Religiositdt darauf auf-
bauen kann: das Vertrauen und die Hingabe-
fahigkeit. DaB dies heute besonders schwierig ist,
aber gerade deshalb um so dringender, muf}
nicht besonders betont werden. Die heutige
junge Generation ist tatsidchlich skeptisch, es
fehlt ihr weithin der Mut, sich jemandem an-
zuvertrauen, weil sie iiberall sieht, wie die Er-
wachsenen versagen und enttduschen. Und
trotzdem miissen wir versuchen, der jungen
Generation wieder diesen Mut anzuerziehen.
Noch etwas gehort zum psychologischen Ansatz-
punkt des Glaubensvollzuges: die Fahigkeit zur
Kontemplation. Ein bewuBter Glaubensvollzug
ist nur moglich, wenn wir uns immer wieder be-
sinnen auf unser grundsitzliches Verhiltnis zu
Gott. Zu solchen grundsitzlichen Besinnungen
miissen wir den jungen Menschen immer wieder
hinfithren. Wenn es schon zu einer allgemeinen
dringenden Erziehungsaufgabe gehort, den Men-
schen von heute wieder zu einem bewuBten
Leben zu fithren, so gilt das erst recht fir den
jungen Menschen und hier wieder ganz beson-
ders im religiésen Leben.

Zur Belehrung und Befiahigung gesellt sich
schlieBlich als dritte Aufgabe unserer erzieheri-
schen Bemithung die direkte Einiibung. Das eigent-
lichste Feld dieser Eintibung bewuBten Glau-



bensvollzuges ist natiirlich die Feier der Liturgie.
Der zweite Punkt des Leitbildes spricht aus-
driicklich davon. Aber hier darf vielleicht doch
eine besondere Uberlegung gemacht werden.
Es ist nun einmal Tatsache, daB der junge
Mensch fiir das direkt Religiése nicht viel iibrig
hat. Und so 148t sich mit Recht die Frage stellen,
ob die Eintibung der Glaubenshaltung gerade
mit dem psychologisch schwierigsten Gebiet be-
ginnen soll. Da Gottes Gnadenanruf uns auf
allen Lebensbereichen trifft, ist die glaubende
Antwort auch auf allen Bereichen moéglich. Wo
nun Jugendliche fiir die eigentliche religiose
Glaubensantwort in Liturgie usw. einfach nicht
ansprechbar sind, sollten wir versuchen, sie
wenigstens auf andern Gebieten zu solcher Hal-
tung zu bringen. Das ist schon méglich in einer
Tat wirklicher sittlicher Tapferkeit, die mehr ist
als Instinkt, Trieb und Gewohnheit, in einer
Tat, in der der Mensch um einen absoluten
Anspruch iiber sich weill und dies bejaht. Bei
all unserem Bemiihen diirfen wir aber eines nie
vergessen: Das Christentum und damit auch der
bewuBte Glaubensvollzug ist letztlich immer
eine Tat des handelnden Gottes. Unser Glaube
entsteht nur durch ein inneres Beriihrtwerden
durch Gott selber. Das klare BewulBitsein von
dieser Gnadenhaftigkeit des Glaubens wird uns
bewahren vor iibertriebener, zu krampfhafter
und voluntaristischer Bearbeitung der Schiiler.
Es wird uns aber auch bewahren vor Mutlosig-
keit angesichts des scheinbaren MiBerfolges.
Ruhig und vertrauensvoll werden wir uns be-
miihen, unsern Beitrag zu leisten zu einem Werk,
das letztlich Wirkung der Gnade Gottes ist: dal3
die Schiiler mehr und mehr Christen werden:
das heiBt Menschen, die von Gott durch die
heiligmachende Gnade erfaBt sind, und die nun
vom Gottesbild des christlichen Glaubens aus-
gehend ihr Leben in allen Bereichen als Antwort
auf Gott auffassen und gestalten.

2. Christsein verlangt, Gott anzubeten in der

Mitfeier der Liturgie.

Wir haben gesehen, da3 der Kern des Christ-
seins besteht im personalen Begegnen von Gott
und Mensch: Gott bietet dem Menschen sein
Heil an in einem personalen Anruf; der Mensch
nimmt dieses Heil von Gott entgegen in der Ant-
wort der glaubenden Hingabe an Gott. Dieses
Heilsereignis, das sich in allen Lebensbereichen
abspielt, vollzieht sich in besonderer und vollen-

deter Weise in der Liturgie. Hier vermittelt die
Kirche in besonderer Weise das Heilsangebot
Gottes, hier vollzieht sich auch die wichtigste
Glaubensantwort in der Feier der Sakramente.
So kann die Liturgiekonstitution schreiben
(Nr. 10): «Die Liturgie ist der Gipfel, dem das
Tun der Kirche zustrebt, und zugleich die
Quelle, aus der all ihre Kraft strémt. Denn die
apostolische Arbeit ist darauf hingeordnet, dafl
alle, durch Glaube und Taufe Kinder Gottes ge-
worden, sich versammeln, inmitten der Kirche
Gott loben, am Opfer teilnehmen und das Her-
renmahl genieBen... Hier wird in héchstem
MaBe in Christus die Heiligung der Menschen
und die Verherrlichung Gottes verwirklicht, auf
die alles Tun der Kirche als auf sein Ziel hin-
strebt.»

Wenn dem so ist, dann ist es klar, da3 die Er-
ziehung zum echten liturgischen Tun zentrales
Anliegen jeder religiosen Erziehung sein muB.
Was aber ist echtes liturgisches Tun? Aus dem,
was iber die Liturgie und ihr Wesen gesagt
wurde, ist ersichtlich, daB es sich nicht primar
um ein duBeres Tun, um Vollzug von Zere-
monien und Riten handelt. Das Entscheidende
ist vielmehr der personale Vollzug. Richtige
liturgische Mitfeier besagt: im Ritus die perso-
nale Hingabe an Gott in Christus vollziehen und
die personale Begegnung mit dem Mitmenschen,
weil ja Liturgie wesentlich in der Gemeinschaft
gefeiert wird. Es gilt, jeden verdinglichenden
Ritualismus und Legalismus zu iiberwinden.
Wie die Religion im allgemeinen wird auch die
Liturgie noch von vielen Katholiken rein sach-
lich aufgefaBt als geradezu passiv erlebter Kult,
und die Sakramente als selbstdndige, sachliche
Gnadenmittel. Hier gilt es mit unserm Bemiithen
einzusetzen und aus der entpersonalisierten
Liturgie wieder eine ganz personliche Angele-
genheit zu machen. So heiBt liturgische Erzie-
hung: mithelfen, daB der Jugendliche die perso-
nalen liturgischen Akte der glaubigen Annahme
des Heiles und der inneren kultischen Hingabe
vollziehe; den Jugendlichen fihig und willig
machen, in der Liturgie seine christliche Existenz
vor Gott zu verwirklichen.

Wie sieht die Glaubensantwort, die glaubige
Annahme des Heils in den einzelnen liturgischen
Vollziigen konkret aus?

In der Taufe, bzw. der Tauferneuerung, zum
Beispiel in der Osternacht, ist die Glaubensant-
wort unser Bekenntnis zum dreipersonlichen

379



Gott als unserm Heil. In der Eucharistieferer ist es
das Bekenntnis, daB3 das Heilsereignis des Todes
und der Auferstehung Christi fiir uns gegen-
wartig ist, und daB der gestorbene und auf-
erstandene Christus fiir mich das Heil bedeutet.
In der Bufe realisiert sich die Glaubensantwort
als Vertrauen auf die rettende Kraft der Heilstat
Christi:, durch die Siinde habe ich mein Ver-
derben verursacht, Gott aber will durch Christus
in Liebe mich wieder in Ordnung bringen, mich
retten. In der Liturgiefeier vollzieht sich die Glau-
bensantwort als Teilnahme am Auftrag der Kir-
che, den Glauben allen Menschen zu verkiinden,
insofern ich so die Einheit und Gemeinschaft des
Glaubens bezeuge.

Wie konnen wir die Schiiler zu solch bewuBtem
Mitvollzug der Liturgiefeier erziehen?

Das wichtigste ist die Gestaltung der Liturgie-
feier. Schiilergottesdienste miissen so gestaltet
und durch Worte erklirt werden, daB bewult
wird, es geht um die personale Begegnung mit
Gott und den Mitmenschen.

Dazu kommt das Bemithen auBerhalb der Litur-
giefeier. Hier stellt sich als wichtigste Aufgabe,
den Schiilern ein echtes, solides Wissen um die
liturgischen Wirklichkeiten zu vermitteln, wie
wir sie oben kurz angetént haben. Dazu kommt
noch die Férderung des Symbolverstindnisses
und der Heiligen Schrift. Sehr wichtig ist auch,
den Sinn fiir die briiderliche Gemeinschaft zu
wecken.

Damit sind wir allerdings auch auf neuralgische
Punkte gestoBen, die sich bei der liturgischen
Erziehung immer wieder zeigen. Unsere Schiiler
befinden sich in einem Alter, das gerade fir das
Gemeinschaftliche wenig Sinn hat. Auch fur das
Objektive der Liturgie sind sie nicht besonders
offen, da bei ithnen doch das Stimmungshafte im
Vordergrund steht. Trotz solcher und dhnlicher
Schwierigkeiten ist es aber eine bleibende Auf-
gabe religioser Erziehung, im jugendlichen Men-
schen den Grund zu legen fiir die Héchstform des
Christseins: Gott, den Vater, im Geist und in der
Wahrheit durch die Mitfeier der Liturgie anzu-
beten.

3. Christsein verlangt, heranzuwachsen zum Vollalter
Christi und sich um den Aufbau des mystischen Leibes
zu miihen.

Auch dieser Punkt des Leitbildes ist gepragt und
geformt von der neuen Grundhaltung des heuti-
gen Menschen: BewuBtsein der Personwiirde

380

und Verlangen nach aktiver Gestaltung aller
Lebensbereiche. Gegeniiber der fritheren mehr
statisch-passiven Schau des Christseins kommt
hier die dynamische Fassung christlichen Seins
besonders stark zum Vorschein.

Es ist wohl nicht tibertrieben, wenn wir behaup-
ten, die meisten Christen sihen das sittliche
Streben und Bemiihen auf folgende Weise: In
der Taufe ist uns ein kostbarer Schatz anver-
traut worden, die heiligmachende Gnade. Die-
sen Schatz gilt es gegen alle Gefahrdung zu be-
wahren, ihn heil durch alle Fiahrnisse des Le-
bens hindurchzuretten, um ithn am Ende des
Lebens Gott vorweisen zu kénnen. Hauptauf-
gabe ist also, die Siinde zu meiden, und alle
Gesetze, die von auBen auferlegt wurden, getreu
zu beobachten. Fur das Gelingen dieser Auf-
gabe, die eine iibermenschliche Anstrengung
fordert, erhalten wir als Belohnung den Himmel.
Sakramente und Askese geben Kraft zu dieser
Gewaltleistung. Es ist sofort einleuchtend, wie
negativ, unpersonlich-iuristisch diese Auffassung
ist. Demgegeniiber ist die Bestimmung des sitt-
lichen Lebens, wie das Konzil sie im Leitbild
gibt, ganz personal, positiv, dynamisch. Es
spricht von einem Heranwachsen. Sittliches Be-
miihen steht also nicht im Dienste eines Be-
wahrens, sondern hat zum Ziel die Entfaltung
des gottlichen Lebenskernes, der uns rein aus
Gnade geschenkt ist. Die guten Werke aber sind
nicht Mittel, um den Himmel zu erwerben, son-
dern sie sind nur das Handeln, das dem gott-
lichen Leben entspricht; sie sind nicht Zu-
lassungsbedingungen zum Himmel, sondern
Selbstentfaltung des gottlichen Lebens in be-
wullter freier Tat.

Aus dieser Schau christlicher Sittlichkeit resul-
tiert ein neues christliches Tugendportrat. Im Mittel-
punkt steht nicht mehr die Angst vor der Siinde
und der Kampf gegen sie, sondern der Christ
lebt aus dem BewuBtsein, dal3 er in Christus er-
l6st ist vom Verfallensein an Siinde und Gott-
ferne. Das Gottverhaltnis ist getragen von Dank-
barkeit, Vertrauen und Liebe, die kein angst-
liches Sorgen mehr aufkommen laBt. Gewil3 er-
lebt der Christ von heute die Stinde ebenso in-
tensiv wie frither, das Wissen um die eigene
Schuld ist ebenso groB3, aber das treibt den
Christ nicht in die Mutlosigkeit, sondern zum
Vertrauen und demiitigen Bitten um Verzei-
hung.

Zu diesem Zug des lebendigen Erl6sungsbewult-



seins gesellt sich ein zweiter: die Verwirk-
lichung der Hauptbotschaft Christi: die Liebe
zu den Menschen, die herauswichst aus der
Versohnung mit Gott. Die Verwirklichung der
Liebe, der Gemeinschaft, des Friedens muB3 zum
moralischen Hauptanliegen des Christen wer-
den. Aus der echten Liebe resultiert die Ehr-
furcht vor dem Menschen, die sich vor allem
zeigt in der Wahrhaftigkeit gegen sich selber
und den andern, und in der Gerechtigkeit, die
die Wiirde und Rechte des andern ernst nimmt.
Diese Ehrfurcht zeigt sich auch den Dingen
gegeniiber in der Form, daB3 wir sie sachgerecht
gebrauchen, daB wir ihnen nicht in sklavischer
Sucht verfallen. Um das realisieren zu kénnen,
verlangt das Christsein heute mehr denn je eine
bestimmte Selbstbeherrschung, Askese.

Diese neue Sicht der chiistlichen Ethik stellt an
uns Erzieher entsprechende Aufgaben. Nur zwei
Punkte sollen kurz angedeutet werden.

1. Auf immer neue Weise missen wir dem jun-
gen Menschen bewul3t machen, daB3 er auch als
Christ ein Reifender ist, auf dem Weg zur Voll-
endung. Thm ist die herrliche Aufgabe gestellt,
das VollmaB3 des Lebens Christi sich anzueignen.
Also nicht Abschreckungspadagogik, sondern
Ermunterung, Anlocken, klares Aufzeigen des
Zieles: Christus. Dabei muB3 betont werden, daB3
dieses Ziel fir jeden Christen verpflichtend ist,
daB die Unterscheidung zwischen Elite und
Durchschnitt nicht legitim ist.

2. Wir miussen den jungen Menschen klar die
Schwierigkeit zeigen, die mit dem Heranwach-
sen des christlichen Vollalters gegeben ist. Was
er in der Entfaltung des natiirlichen Lebens er-
fahrt, das gilt auch fur das christliche Leben.
Die Einiibung jeder neuen Lebenspotenz bringt
am Anfang Unsicherheit und MiBgriffe mit sich.
Das gilt auch fiir den Erwerb der christlichen
Tugenden. Auch hier wird es nicht ohne MiB-
griffe, Fehlleistungen abgehen. Aber diese Fehl-
leistungen miissen eben als das gesehen werden,
als Erscheinungen des Anfangsstadiums. Und
man muBl den Mut haben, diese in Kauf zu neh-
men, um zum VollmaB zu gelangen. Gerade
hier ist das ermunternde und kldarende Wort des
Erziehers notig, damit sich nicht rasch Mut-
losigkeit einstellt ob der anfinglichen Mil-
erfolge.

Noch ein anderer Aspekt miilte hier erwahnt
werden, der sich aus der neuen personalen
Sicht ergibt: der sittlich reife und miindige Christ.

Dazu gehort die Erziehung zur richtigen mora-
lischen Haltung, die nicht kasuistisch fragt, was
erlaubt und verboten sei, sondern ehrlich mit
sich selber bedenkt, was man mit einer Tat
eigentlich meine; dazu gehoért notwendig die
Bildung eines echten Wertgefiihls, das leider oft
unter einer extremen Lohnmoral verkiimmert.
Zur Heranbildung des reifen miindigen Chri-
sten gehort auch Erziehung dazu, daB die reli-
giose Handlung aus Liebe, aber in Freiheit und
Freude getan werde. Und als Kern schlieBlich
mull erreicht werden, daB schon der junge
Mensch den Mut und die Fahigkeit bekommt,
ehrlich aufsein Gewissen zu horchen und danach
zu handeln.

Das Gesagte mag klar genug zeigen, wie die
Konzilsviter auf der religiosen Ebene das ver-
wirklicht sehen méchten, was sie in der Einlei-
tung der Erziehungserklarung als die typischen
Merkmale des heutigen Menschen festgestellt
haben: die Personenwiirde und die daraus resul-
tierende Selbstindigkeit und Eigeninitiative in
der Verwirklichung des Mensch- und damit
auch des Christseins. Es ist Aufgabe aller Er-
zieher, nicht nur der Priester, mitzuhelfen, daB3
diese neue Weise des Christseins unserer Jugend
anerzogen wird, damit sie der Sendung des
Christseins gerecht werden, welche das Konzil
im Dekret {iber die Priesterbildung beschreibt:
aus dem BewuBtsein der Erhabenheit ihrer Be-
rufung in Christus sollen die Gldaubigen in Liebe
Frucht tragen fiir das Leben der Welt (Nr. 16).

Literaturhinweis: Die Gedanken, die hier dargelegt wurden,
fuBen weitgehend auf dem sehr wertvollen Biichlein von
Alois Miiller: «Die neue Kirche und die Erziehung», Benzi-
ger-Verlag, Einsiedeln 1966. AuBlerdem sind zu empfehlen
die beiden Bande von J. Dankelmann: «Christsein in dieser
Zeit>, Herder, Freiburg.

Das Zweite Vatikanische Konzil und die
katholischen Mittelschullehrer

Lur 26. Konferenz der KK MS in iirich

Das Thema der 26, Konferenz der katholischen Mittel-
schullehrer der Schweiz scheint die geistlichen und welt-
lichen Mittelschullehrer und Mittelschullehrerinnen der
katholischen Schweiz nicht besonders interessiert zu haben.
Sonst hitten sich mehr als zirka 50 Gymnasial-, Progymna-

381



	Anleitungen des Konzils zur religiösen Erziehung

