
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 53 (1966)

Heft: 12

Artikel: Anleitungen des Konzils zur religiösen Erziehung

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-532018

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-532018
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Halbmonatsschrift für Erziehung und Unterricht

Ölten, I5.juni 1966 53. Jahrgang Nr. 12

SchweizerSchule

Anleitungen des Konzils zur
religiösen Erziehung

Dr. P. Anselm Bütler OSB, Altdorf

Papst Johannes XXIII. hat den Sinn des Zweiten

Vatikanischen Konzils zusammengefaßt in
dem Stichwort < aggiornamento >. Theologisch
formuliert heißt das: Die Kirche muß die
Botschaft Christi, die sich in den verschiedenen
Kulturen immer neu ausdrückt, heute so verkünden,
wie es den Bedürfnissen unserer Zeit entspricht.
Wie sieht dieses aggiornamento auf dem Gebiet
der religiösen Erziehung aus? Thesenartig läßt
sich sagen: Das Konzil hat ein neues Leitbild des

Christseins aufgestellt.
Wenn wir hier von einem neuen Leitbild
sprechen, soll das nicht im Sinne einer Wertung
gemeint sein. Wir müssen doch voll Hochachtung
gestehen, daß viele Christen ihr Christsein auch
nach dem < alten > Leitbild in vorbildlicher Weise
verwirklicht haben. Aber wir müssen in ebenso
klarer Weise sehen, daß die heutige Jugend zum
bisherigen Leitbild des Christseins keinen Zugang
mehr findet. Der Menschvon heutewirdvon einem
neuen Lebensgefühl beherrscht. Als typische
Merkmale dieses Lebensgefühls nennt das Konzil

«das klare Bewußtsein des heutigen Menschen
von seiner Personenwürde und seinen Aufgaben,
und das daraus resultierende Verlangen des

Menschen nach aktiver Teilnahme an der
Gestaltung aller Geltungsbereiche» (Uber die
christliche Erziehung, Einl.). Diese neue
Haltung wirkt sich auch im religiösen Leben aus,
und wir sind aus Verantwortung gegenüber der
Jugend gezwungen, ihr ein Leitbild des Christseins

vorzulegen, das ihrem Lebensgefuhl
entspricht, das sie bejahen und verwirklichen kann.

Wie sieht dieses neue Leitbild aus Antwort aufdiese

Frage erhalten wir in der Erklärung des Konzils
über die christliche Erziehung. Nachdem hier

zuerst in einer grundsätzlichen Darlegung als
Sinn aller Erziehung die Reifung der menschlichen

Persönlichkeit gelehrt wird (Nr. 1), stellt
die Erklärung das Ziel der religiösen Erziehung
folgendermaßen dar:
«Die christliche Erziehung zielt hauptsächlich
darauf ab, daß die Getauften, indem sie allmählich

in das Heilsmysterium eingeführt werden,
den empfangenen Glauben immer bewußter
vollziehen lernen; daß sie Gott den Vater im
Geist und in der Wahrheit vornehmlich durch
die Mitfeier der Liturgie anbeten lernen; daß
sie ihr eigenes Leben nach dem neuen
Menschen in wahrer Gerechtigkeit und Heiligkeit
zu gestalten beginnen. So werden sie zur
Mannesreife gelangen, zum Vollmaß des Lebens
Christi, und sich um den Aufbau des mystischen
Leibes bemühen. Christliche Erziehung zielt
überdies darauf ab, daß die Getauften fähig
werden, ihrer Berufung eingedenk Zeugnis
abzulegen für jene Hoffnung, die in ihnen ist, und
zugleich an der christlichen Gestaltung der 'Welt
mitzuwirken, in der gerade auch die natürlichen
Werte, als in die Ganzheit des von Christus
erlösten Menschen aufgenommen, zum Wohl der
gesamten Menschheitsfamilie wirksam werden»
(Nr. 2).
In den folgenden Darlegungen sollen einige
Punkte dieses neuen Leitbildes etwas ausführlicher

dargelegt werden.

1. Christsein verlangt, den empfangenen Glauben

bewußt zu vollziehen.

Mit dieser ersten Forderung stößt das Konzil
vor in das Herz des Christseins. Um sie richtig
zu verstehen, ist es wohl gut, zuerst den Begriff
<Glauben> zu klären. Fur gewöhnlich meinen
wir damit einen Verstandesakt, wodurch wir
Wahrheiten und Sätze bejahen. Das aber ist

nur ein Aspekt des christlichen Glaubens, der
wesentlich nicht ein sachliches, sondern ein
personales Verhalten besagt, wie uns die Etymologie

zeigt: Glauben besagt ursprünglich trauen,

377



Zuflucht nehmen, sich bergen. Für den christlichen

Glauben besagt das: vertrauen auf das
Heilshandeln Gottes in Christus. Die grundsätzliche

Situation des Christen Gott gegenüber ist
also das Verhältnis einer personalen Begegnung
mit ihm. Gott ruft uns persönlich an, auf diesen
Anruf antworten wir im Glaubensvollzug als
einem totalen, persönlichen Anvertrauen an
Gott. Crott schenkt sich dem Menschen in Christus;

der Mensch entdeckt und empfängt diese

Selbstgabe Gottes durch die Glaubenstat. Glaube

besagt also personale Gesamtausrichtung des
Menschen von seinem Herzen her auf Gott,
hingebende Antwort auf das Verhalten Gottes zu
den Menschen.
Mit dieser Fassung des Glaubens zeigt sich das
Christentum als etwas ganz anderes als das, was
wir gewöhnlich als Religion bezeichnen. Unter
Religion versteht man doch gewöhnlich einen
Einzelsektor des Lebens, wo durch Riten,
Gesetze, Glaubenssätze die Beziehungen des Menschen

zu Gott geregelt sind, und das in
gemeinschaftlich gebundener Form. Das Christentum
zählt aber nicht zu solchen ritualistischen und
legalistischen Religionen, die das Heil erwarten
vom Vollzug der Riten und Erfüllen der
Gesetzesbestimmungen. Allerdings, und hier stellt
sich nun für unsere Erziehung die große
Aufgabe : Man hat lange Zeit auch das Christentum
in dieser rein sachlichen Sicht gesehen, als gläubiges

Annehmen eines Objektiven; die Riten
und Sakramente als selbständige sachliche
Gnadenmittel. Und diese Auffassung liegt heute
noch dem praktischen Verhalten der meisten
Katholiken zugrunde.
Hier setzt unsere Erziehungsarbeit im Sinne des Konzils
ein. Wir müssen den jungen Menschen im
besondern wieder zum Bewußtsein bringen, daß
das Wesentliche des Christentums nicht Riten
und Zeremonien sind, sondern der innere Akt
des Glaubens als hingebende Antwort auf den
persönlichen AnrufGottes. Gestatten Sie mir ein

paar praktische Hinweise für diese Erziehungsarbeit.

Das erste und wichtigste scheint mir, daß der Erzieher
diesen bewußten Glaubensvollzug selber vorlebt. Das

verlangt, daß wir uns diese Sicht des Christentums

selber zuerst lebendig einprägen, um so die
Gelegenheiten zu entdecken, wo wir auch den
Schüler dazu hinführen können. - Bei diesem
Vorleben ist ein anderes Wichtiges zu beachten.
Der Anruf Gottes ergeht an uns nicht nur im

religiösen Bereich, im Glauben an Dogmen, im
Vollzug von Riten und Zeremonien, im
Beobachten von religiösen Vorschriften, sondern er
trifft uns in allen Wirklichkeitsbereichen, vor
allem im Verhalten zum Mitmenschen. Überall
trifft uns der Anruf Gottes, und so muß sich der
Glaubensvollzug überall verwirklichen, indem
unser Verhalten in allen Bereichen eine
glaubende Antwort auf den Anruf Gottes ist. Indem
wir uns selber Tag für Tag um diesen Glaubensvollzug

bemühen, zeigen wir dem Schüler
ununterbrochen, daß Glaube eine persönliche
Verbindung mit Gott ist, daß ich nicht nur in
Verbindung mit Gott stehe durch religiöse
Handlungen, durch Stoßgebete bei der Arbeit,
sondern durch die Arbeit und das Spiel selber.

Zu dieser ersten Erziehungsaufgabe, dem Schüler

zum Bewußtsein zu bringen, daß Christentum

wesentlich Glaubensvollzug in persönlicher
Hingabe an den ansprechenden Gott ist, gesellt
sich als zweite, den Schüler zu diesem Glaubensvollzug
nach und nach zu befähigen. Hier ist wohl das
wichtigste, den psychologischen Ansatzpunkt zu
diesem Glaubensvollzug im Schüler zur Entfaltung
zu bringen, damit die Religiosität darauf
aufbauen kann: das Vertrauen und die Hingabefähigkeit.

Daß dies heute besonders schwierig ist,
aber gerade deshalb um so dringender, muß
nicht besonders betont werden. Die heutige
junge Generation ist tatsächlich skeptisch, es

fehlt ihr weithin der Mut, sich jemandem
anzuvertrauen, weil sie überall sieht, wie die
Erwachsenen versagen und enttäuschen. Und
trotzdem müssen wir versuchen, der jungen
Generation wieder diesen Mut anzuerziehen.
Noch etwas gehört zum psychologischen Ansatzpunkt

des Glaubensvollzuges: die Fähigkeit zur
Kontemplation. Ein bewußter Glaubensvollzug
ist nur möglich, wenn wir uns immer wieder
besinnen auf unser grundsätzliches Verhältnis zu
Gott. Zu solchen grundsätzlichen Besinnungen
müssen wir den jungen Menschen immer wieder
hinführen. Wenn es schon zu einer allgemeinen
dringenden Erziehungsaufgabe gehört, den
Menschen von heute wieder zu einem bewußten
Leben zu führen, so gilt das erst recht für den
jungen Menschen und hier wieder ganz besonders

im religiösen Leben.
Zur Belehrung und Befähigung gesellt sich
schließlich als dritte Aufgabe unserer erzieherischen

Bemühung die direkte Einübung. Das eigentlichste

Feld dieser Einübung bewußten Glau-

378



bensvollzuges ist natürlich die Feier der Liturgie
Der zweite Punkt des Leitbildes spricht
ausdrücklich davon. Aber hier darf vielleicht doch
eine besondere Überlegung gemacht werden.
Es ist nun einmal Tatsache, daß der junge
Mensch fur das direkt Religiose nicht viel übrig
hat. Und so laßt sich mit Recht die Frage stellen,
ob die Einübung der Glaubenshaltung gerade
mit dem psychologisch schwierigsten Gebiet
beginnen soll. Da Gottes Gnadenanruf uns auf
allen Lebensbereichen trifft, ist die glaubende
Antwort auch auf allen Bereichen möglich. Wo
nun Jugendliche fur die eigentliche religiose
Glaubensantwort in Liturgie usw. einfach nicht
ansprechbar sind, sollten wir versuchen, sie

wenigstens auf andern Gebieten zu solcher
Haltung zu bringen. Das ist schon möglich m einer
Tat wirklicher sittlicher Tapferkeit, die mehr ist
als Instinkt, Trieb und Gewohnheit, m einer
Tat, in der der Mensch um einen absoluten
Anspruch über sich weiß und dies bejaht. Bei
all unserem Bemuhen dürfen wir aber eines nie
vergessen Das Christentum und damit auch der
bewußte Glaubensvollzug ist letztlich immer
eine Tat des handelnden Gottes. Unser Glaube
entsteht nur durch ein inneres Beruhrtwerden
durch Gott selber. Das klare Bewußtsein von
dieser Gnadenhaftigkeit des Glaubens wird uns
bewahren vor übertriebener, zu krampfhafter
und voluntai istischer Bearbeitung der Schuler.
Es wird uns aber auch bewahren vor Mutlosigkeit

angesichts des scheinbaren Mißerfolges.
Ruhig und vertrauensvoll werden wir uns
bemuhen, unsern Beitrag zu leisten zu einem Werk,
das letztlich Wirkung der Gnade Gottes ist daß
die Schuler mehr und mehr Christen werden
das heißt Menschen, die von Gott duich die
heiligmachende Gnade erfaßt sind, und die nun
vom Gottesbild des christlichen Glaubens
ausgehend ihr Leben in allen Bereichen als Antwort
auf Gott auffassen und gestalten.

2. Christsein verlangt, Gott anzubeten in der

Mitfeier der Liturgie.
Wir haben gesehen, daß der Kern des Christseins

besteht im personalen Begegnen von Gott
und Mensch Gott bietet dem Menschen sein
Heil an in einem personalen Anruf, der Mensch
nimmt dieses Heil von Gott entgegen in der Antwort

der glaubenden Hingabe an Gott. Dieses

Heilsereignis, das sich in allen Lebensbereichen

abspielt, vollzieht sich in besonderer und vollen¬

deter Weise m der Liturgie. Hier vermittelt die
Kirche in besonderer Weise das Heilsangebot
Gottes, hier vollzieht sich auch die wichtigste
Glaubensantwort in der Feier der Sakramente
So kann die Liturgiekonstitution schreiben
(Nr 10) «Die Liturgie ist der Gipfel, dem das

Tun der Kirche zustrebt, und zugleich die
Quelle, aus der all ihre Kraft strömt. Denn die
apostolische Arbeit ist darauf hingeordnet, daß
alle, durch Glaube und Taufe Kinder Gottes
geworden, sich versammeln, inmitten der Kirche
Gott loben, am Opfer teilnehmen und das
Herrenmahl genießen Hier wird m höchstem
Maße m Christus die Heiligung der Menschen
und die Vei herrlichung Gottes verwirklicht, auf
die alles Tun der Kirche als auf sein Ziel
hinstrebt.»

Wenn dem so ist, dann ist es klar, daß die
Erziehung zum echten liturgischen Tun zentrales
Anliegen jeder religiösen Erziehung sein muß
Was aber ist echtes liturgisches Tun9 Aus dem,
was über die Liturgie und ihr Wesen gesagt
wurde, ist ersichtlich, daß es sich nicht primär
um ein äußeres Tun, um Vollzug von
Zeremonien und Riten handelt. Das Entscheidende
ist vielmehr der personale Vollzug. Richtige
liturgische Mitfeier besagt im Ritus die personale

Hingabe an Gott in Christus vollziehen und
die personale Begegnung mit dem Mitmenschen,
weil ja Liturgie wesentlich m der Gemeinschaft
gefeiert wird. Es gilt, jeden verdmghchenden
Ritualismus und Legahsmus zu überwinden.
Wie die Religion im allgemeinen wird auch die

Liturgie noch von vielen Katholiken rein sachlich

aufgefaßt als geradezu passiv erlebter Kult,
und die Sakramente als selbständige, sachliche
Gnadenmittel. Hier gilt es mit unserm Bemuhen
einzusetzen und aus der entpersonalisierten
Liturgie wieder eine ganz persönliche Angelegenheit

zu machen So heißt liturgische Erziehung

mithelfen, daß der Jugendliche die personalen

liturgischen Akte der glaubigen Annahme
des Heiles und der inneren kultischen Hingabe
vollziehe, den Jugendlichen fähig und willig
machen, in der Liturgie seine christliche Existenz
vor Gott zu verwirklichen.
Wie sieht die Glaubensantwort, die glaubige
Annahme des Heils m den einzelnen liturgischen
Vollzügen konkret aus 9

In der Taufe, bzw. der Tauferneuerung, zum
Beispiel in der Osternacht, ist die Glaubensantwort

unser Bekenntnis zum dreipersonhchen

379



Gott als unserm Heil. In der Eucharistiefeier ist es
das Bekenntnis, daß das Heilsereignis des Todes
und der Auferstehung Christi für uns gegenwärtig

ist, und daß der gestorbene und
auferstandene Christus fur mich das Heil bedeutet.
In der Buße realisiert sich die Glaubensantwort
als Vertrauen auf die rettende Kraft der Heilstat
Christi:, durch die Sünde habe ich mein
Verderben verursacht, Gott aber will durch Christus
in Liebe mich wieder in Ordnung bringen, mich
retten. In der Liturgiefeier vollzieht sich die GJau-
bensantwort als Teilnahme am Auftrag der Kirche,

den Glauben allen Menschen zu verkünden,
insofern ich so die Einheit und Gemeinschaft des

Glaubens bezeuge.
Wie können wir die Schüler zu solch bewußtem
Mitvollzug der Liturgiefeier erziehen
Das wichtigste ist die Gestaltung der Liturgiefeier.

Schülergottesdienste müssen so gestaltet
und durch Worte erklärt werden, daß bewußt
wird, es geht um die personale Begegnung mit
Gott und den Mitmenschen.
Dazu kommt das Bemühen außerhalb der
Liturgiefeier. Hier stellt sich als wichtigste Aufgabe,
den Schülern ein echtes, solides Wissen um die

liturgischen Wirklichkeiten zu vermitteln, wie
wir sie oben kurz angetönt haben. Dazu kommt
noch die Förderung des Symbolverständnisses
und der Heiligen Schrift. Sehr wichtig ist auch,
den Sinn für die brüderliche Gemeinschaft zu
wecken.
Damit sind wir allerdings auch auf neuralgische
Punkte gestoßen, die sich bei der liturgischen
Erziehung immer wieder zeigen. Unsere Schüler
befinden sich in einem Alter, das gerade für das

Gemeinschaftliche wenig Sinn hat. Auch fur das

Objektive der Liturgie sind sie nicht besonders

offen, da bei ihnen doch das Stimmungshafte im
Vordergrund steht. Trotz solcher und ähnlicher
Schwierigkeiten ist es aber eine bleibende
Aufgabe religiöser Erziehung, im jugendlichen
Menschen den Grund zu legen für die Höchstform des

Christseins: Gott, den Vater, im Geist und in der
Wahrheit durch die Mitfeier der Liturgie
anzubeten.

3. Christsein verlangt, heranzuwachsen zum Vollalter
Christi und sich um den Aufbau des mystischen Leibes

zu mühen.

Auch dieser Punkt des Leitbildes ist geprägt und
geformt von der neuen Grundhaltung des heutigen

Menschen: Bewußtsein der Personwürde

380

und Verlangen nach aktiver Gestaltung aller
Lebensbereiche. Gegenüber der früheren mehr
statisch-passiven Schau des Christseins kommt
hier die dynamische Fassung christlichen Seins
besonders stark zum Vorschein.
Es ist wohl nicht ubertrieben, wenn wir behaupten,

die meisten Christen sähen das sittliche
Streben und Bemühen auf folgende Weise: In
der Taufe ist uns ein kostbarer Schatz anvertraut

worden, die heiligmachende Gnade. Diesen

Schatz gilt es gegen alle Gefährdung zu
bewahren, ihn heil durch alle Fährnisse des
Lebens hindurchzuretten, um ihn am Ende des

Lebens Gott vorweisen zu können. Hauptaufgabe

ist also, die Sünde zu meiden, und alle
Gesetze, die von außen auferlegt wurden, getreu
zu beobachten. Für das Gelingen dieser
Aufgabe, die eine übermenschliche Anstrengung
fordert, erhalten wir als Belohnung den Himmel.
Sakramente und Askese geben Kraft zu dieser

Gewaltleistung. Es ist sofort einleuchtend, wie
negativ, unpersönlich-iuristisch diese Auffassung
ist. Demgegenüber ist die Bestimmung des

sittlichen Lebens, wie das Konzil sie im Leitbild
gibt, ganz personal, positiv, dynamisch. Es

spricht von einem Heranwachsen. Sittliches
Bemuhen steht also nicht im Dienste eines
Bewahrens, sondern hat zum Ziel die Entfaltung
des göttlichen Lebenskernes, der uns rein aus
Gnade geschenkt ist. Die guten Werke aber sind
nicht Mittel, um den Himmel zu erwerben,
sondern sie sind nur das Handeln, das dem
göttlichen Leben entspricht; sie sind nicht
Zulassungsbedingungen zum Himmel, sondern

Selbstentfaltung des göttlichen Lebens in
bewußter freier Tat.
Aus dieser Schau christlicher Sittlichkeit resultiert

ein neues christliches Lugendporträt. Im Mittelpunkt

steht nicht mehr die Angst vor der Sünde
und der Kampf gegen sie, sondern der Christ
lebt aus dem Bewußtsein, daß er in Christus
erlost ist vom Verfallensein an Sünde und
Gottferne. Das Gottverhältnis ist getragen von
Dankbarkeit, Vertrauen und Liebe, die kein ängstliches

Sorgen mehr aufkommen laßt. Gewiß
erlebt der Christ von heute die Sünde ebenso
intensiv wie früher, das Wissen um die eigene
Schuld ist ebenso groß, aber das treibt den
Christ nicht in die Mutlosigkeit, sondern zum
Vertrauen und demütigen Bitten um Verzeihung.

Zu diesem Zug des lebendigen Erlösungsbewußt-



seins gesellt sich ein zweiter: die Verwirklichung

der Hauptbotschaft Christi: die Liebe
zu den Menschen, die herauswächst aus der
Versöhnung mit Gott. Die Verwirklichung der
Liebe, der Gemeinschaft, des Friedens muß zum
moralischen Hauptanliegen des Christen werden.

Aus der echten Liebe resultiert die
Ehrfurcht vor dem Menschen, die sich vor allem
zeigt in der Wahrhaftigkeit gegen sich selber
und den andern, und in der Gerechtigkeit, die
die Würde und Rechte des andern ernst nimmt.
Diese Ehrfurcht zeigt sich auch den Dingen
gegenüber in der Form, daß wir sie sachgerecht
gebrauchen, daß wir ihnen nicht in sklavischer
Sucht verfallen. Um das realisieren zu können,
verlangt das Christsein heute mehr denn je eine
bestimmte Selbstbeherrschung, Askese.
Diese neue Sicht der christlichen Ethik stellt an

uns Erzieher entsprechende Aufgaben. Nur zwei
Punkte sollen kurz angedeutet werden.
1. Auf immer neue Weise müssen wir dem jungen

Menschen bewußt machen, daß er auch als

Christ ein Reifender ist, auf dem Weg zur
Vollendung. Ihm ist die herrliche Aufgabe gestellt,
das Vollmaß des Lebens Christi sich anzueignen.
Also nicht Abschreckungspädagogik, sondern
Ermunterung, Anlocken, klares Aufzeigen des

Zieles: Christus. Dabei muß betont werden, daß
dieses Ziel fur jeden Christen verpflichtend ist,
daß die Unterscheidung zwischen Elite und
Durchschnitt nicht legitim ist.
2. Wir müssen den jungen Menschen klar die
Schwierigkeit zeigen, die mit dem Heranwachsen

des christlichen Vollalters gegeben ist. Was
er in der Entfaltung des natürlichen Lebens
erfahrt, das gilt auch fur das christliche Leben.
Die Einübung jeder neuen Lebenspotenz bringt
am Anfang Unsicherheit und Mißgriffe mit sich.
Das gilt auch fur den Erwerb der christlichen
Tugenden. Auch hier wird es nicht ohne
Mißgriffe, Fehlleistungen abgehen. Aber diese

Fehlleistungen müssen eben als das gesehen werden,
als Erscheinungen des Anfangsstadiums. Und
man muß den Mut haben, diese in Kauf zu
nehmen, um zum Vollmaß zu gelangen. Gerade
hier ist das ermunternde und klärende Wort des

Erziehers notig, damit sich nicht rasch
Mutlosigkeit einstellt ob der anfänglichen
Mißerfolge.

Noch ein anderer Aspekt mußte hier erwähnt
werden, der sich aus der neuen personalen
Sicht ergibt: der sittlich reife und mündige Christ.

Dazu gehört die Erziehung zur richtigen
moralischen Haltung, die nicht kasuistisch frägt, was
erlaubt und verboten sei, sondern ehrlich mit
sich selber bedenkt, was man mit einer Tat
eigentlich meine; dazu gehört notwendig die
Bildung eines echten Wertgefuhls, das leider oft
unter einer extremen Lohnmoral verkümmert.
Zur Heranbildung des reifen mündigen Christen

gehört auch Erziehung dazu, daß die
religiöse Handlung aus Liebe, aber in Freiheit und
Freude getan werde. Und als Kern schließlich
muß erreicht werden, daß schon der junge
Mensch den Mut und die Fähigkeit bekommt,
ehrlich aufsein Gewissen zu horchen und danach
zu handeln.
Das Gesagte mag klar genug zeigen, wie die
Konzilsväter auf der religiösen Ebene das
verwirklicht sehen möchten, was sie in der Einleitung

der Erziehungserklärung als die typischen
Merkmale des heutigen Menschen festgestellt
haben: die Personenwurde und die daraus
resultierende Selbständigkeit und Eigeninitiative in
der Verwirklichung des Mensch- und damit
auch des Christseins. Es ist Aufgabe aller
Erzieher, nicht nur der Priester, mitzuhelfen, daß
diese neue Weise des Christseins unserer Jugend
anerzogen wird, damit sie der Sendung des

Christseins gerecht werden, welche das Konzil
im Dekret über die Priesterbildung beschreibt:
aus dem Bewußtsein der Erhabenheit ihrer
Berufung in Christus sollen die Gläubigen in Liebe
Frucht tragen für das Leben der Welt (Nr. 16).

Literaturhinweis: Die Gedanken, die hier dargelegt wurden,
fußen weitgehend auf dem sehr wertvollen Buchlein von
Alois Muller: <Die neue Kirche und die Erziehung!,
Benziger-Verlag, Einsiedeln 1966. Außerdem sind zu empfehlen
die beiden Bande von J. Dankelmann: < Christsein in dieser
Zeit>, Herder, Freiburg.

Das Zweite Vatikanische Konzil und die
katholischen Mittelschullehrer

Zur 26. Konferenz der KKMS in Zurich

Das Thema der 26. Konferenz der katholischen
Mittelschullehrer der Schweiz scheint die geistlichen und
weltlichen Mittelschullehrer und Mittelschullehrerinnen der
katholischen Schweiz nicht besonders interessiert zu haben.
Sonst hatten sich mehr als zirka 50 Gymnasial-, Progymna-

381


	Anleitungen des Konzils zur religiösen Erziehung

