Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 53 (1966)

Heft: 11: Religionsunterricht nach dem Konazil
Artikel: Grundzige der Liturgiekonstitution
Autor: Arx, Walter von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-532016

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-532016
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

sugleich aufzuzeigen, daB sich die frohe Bot-
zchaft durch uns ereignet. Am Anfang der Stunde
kann mit dem Beispiel aus der Mission das Inter-
esse des Kindes fiir bestimmte Fragen geweckt
werden, auf die es dann aus der Schrift die Ant-
wort findet. Oder das Missionsereignis kann mit-
helfen, die Sinnmitte eines Textes aufzuschliis-
seln. Auch wertvolle Anregungen fiir die Anwen-
dung der Glaubenslehre werden meist leicht
durch Berichte aus der Mission unterstiitzt.

2. In der Ratechismuskatechese

Unsere obigen Uberlegungen begriinden den
Platz der Mission in der Katechismuskatechese.
Es seien hier nur skizzenhaft die Plitze nochmals
angegeben.

In der Gotteslehre wird Gottes Handeln an-
schaulich durch die Mission. Gottes Heilstat fiir
allemuB in der Lehre iiber Christus immer wieder
ausgesagt werden. Die Kirche als Ursakrament
des Heiles und 1thre Wirksamkeit in den Sakra-
menten hat unmittelbare Beziige zur Mission.
Fir die Wirklichkeitserfassung des Glaubens und
des christlichen Lebens hat die Mission auch
immer eine groBe Bedeutung in der Glaubens-
und Sittenlehre. Missionshilfe wird zum Akt der
Briiderlichkeit und bildet den jungen Christen
zum aktiven Trager des kirchlichen Lebens her-
an. Beispiele aus der Mission kénnen immer wie-
der bewirken, daf3 das Kind in allen Lehrstiicken
ganzheitlich angesprochen wird, und der Inhalt
der Merksiatze wird sich dann nicht zu schnell
wieder verfliichtigen, weil er nur dem Intellekt
des Kindes aufgebiirdet wurde.

3. In der Kirchengeschichte

Die Macht und das Leben des Auferstandenen
offenbart sich nicht nur in der Apostelgeschichte.
Durch die ganze Kirchengeschichte handelt es
sich um die Geschichte des neuen Gottesvolkes
und Gottes GroBtaten mit thm. Wer das den
Kindern zu deuten versteht, wird ihnen die Ein-
sichtwecken,dall das Kommen desReiches Gottes
durch die Menschen konsequent weiter vorange-
trieben wird, und die Freude, daB3 die werdende
Kirche nicht der Vergangenheit des ersten Jahr-
hunderts angehért. Damit wird durch die Mis-
sion das Handeln Gottes in dieser Welt und ihrer
Geschichte deutlich lesbar. Man darf die Mission
nur nicht der Vergangenheit preisgeben durch
den Stil des <es war einmal ein Neger...». Man

muB sie in diese reale Welt von Raum und Zeit
hineinstellen, um die Sendung und Taten des
lebendigen Gottes um so eindriicklicher erleben
zu lassen.

4. Im Profanunterricht

Fir den christlichen Lehrer gibt es auch in den
Profanfachern manche Ankniipfungspunkte, um
das Thema Mission zur Sprache zu bringen. Er
kann zum Beispiel in der Heimatkunde von der
Missionierung der eigenen Heimat sprechen,
oder in der Geographie, Botanik... auch tiber die
Mission in den entsprechenden Landern referie-
ren und auf groBe Missionare als Fachleute auf
diesen Gebieten hinweisen. Umgekehrt ist es
auch moglich, an einem missionarischen Thema
die Geschichte, Erdkunde oder Wirtschaftsgeo-
graphie eines Landes zu behandeln.

Jedenfalls gibt es nach dem Willen Christi keine
Kirche, die nicht die Mission wesentlich zum
Auftrag hat. Es kann darum auch nicht dem Be-
lieben und Gefallen des Religionslehrers tiberlas-
sen sein, die Mission zur Sprache zu bringen oder
nicht.

Literatur:

Die missionarische Erziehung in der Volksschule. Patmos
Diisseldorf (3 Bande) 1963/64.

Christi Wort fiir alle Zeit. Patmos Diisseldorf 1965.
Christi Wort in aller Welt. Patmos Diisseldorf 1966.

Grundziige der Liturgiekonstitution

Dr. Walter von Arx, Luzern

Die Erneuerung der Liturgie ist wohl eines der
bedeutendsten religiésen Ereignisse unserer Zeit.
Denn die Liturgiereform beriithrt am unmittel-
barsten jeden einzelnen Gldubigen. Geistliche
und Laien, alle haben mit dem Gottesdienst zu
tun. Das Konzil fordert eindringlich: Die «volle
und titige Teilnahme des ganzen Volkes ist bei
der Erneuerung und Forderung der heiligen
Liturgie aufs starkste zu beachten, ist sie doch die
erste und notwendige Quelle, aus der die Chri-
sten wahrhaft christlichen Geist schopfen sollen »
(Art. 14).

Wie wenig hat dieses zentrale religiose Ereignis

351



auf die Kinder und die Katechese abgefirbt!
Daran sind nicht zuletzt die Katechismen schuld,
die sehr wenig von einem liturgischen Geist
atmen. Diese Tatsache ist dadurch zu entschul-
digen, daB frither das Interesse fiir die Liturgie
erschreckend gering war. Erst das Konzil machte
die Liturgiereform von einem Anliegen einiger
weniger zu einem Anliegen der ganzen Kirche.
Es ist itberaus wichtig, daB jetzt nach dem Kon-
zil der Religionsunterricht von diesem litur-
gischen Geist gepriagt wird. Zu diesem Zweck
wollen wir einige Hauptpunkte der Liturgie-
konstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils
herausgreifen. Es kann in diesen Darlegungen
nicht darum gehen, zu zeigen, wie die liturgische
Katechese aufgebaut sein muBl. Das Anliegen ist
vielmehr dies: Dem Religionslehrer einige
Grundsdtze mitzugeben, damit er selber von den
Grundziigen der erneuerten Liturgie durch-
drungen ist. Der Katechet sollte immer wieder
aus dem Vollen schépfen kénnen, um diese Er-
kenntnisse in den Unterricht hineinflieBen zu las-
sen.

Geschichtlicher Uberblick

Beim Letzten Abendmahl hinterlie3 der Herr seinen Jiin-
gern das Vermichtnis: «Esset, trinket! Tut dies zu meinem
Gedichtnis!» (1 Kor 11, 24f.). Vorder Himmelfahrt gab er
den Auftrag: «Gehet hin, machet alle Vélker zu Jiingern
und taufet sie...» (Mt 28, 19). Damit ist die wesentliche
Aufgabe der Kirche gegeben. Sie soll den Menschen das
Wort der neuen Lehre und das Brot des neuen Lebens
bringen. Die Kirche hat diesen, Auftrag in eine gottes-
dienstliche Feier eingebettet. Das ist der Anfang der christ-
lichen Liturgie.

Die gottesdienstliche Handlung war jedoch nicht von An-
fang an bis ins einzelne genau umschrieben. Fiir die Gebete
des Zelebranten und fiir die liturgischen Formeln besal3
man noch keine einheitlich feststehenden Texte. Der Li-
turge, der Vorsteher der liturgischen Gemeinschaft, formte
vielfach die Gebete selber. Mit der Zeit sind die Gebete auf-
geschrieben und spiter wieder verwendet worden. Durch
diese Vorlagen wurden die liturgischen Feiern weniger be-
weglich. Dazu kommt, daB3 in der Liturgie, die frither ein
Bestandeteil des christlichen Lebens war, im Laufe der Jahr-
hunderte allmihlich eine Diskrepanz eintrat: Leben und
Liturgie entwickelten sich nicht mehr parallel. Das Leben
ging weiter, es machte Fortschritte, die Liturgie blieb ste-
hen. Die Glaubigen verstanden Sprache und Ritus oft nicht
mehr. Die Liturgie wird zu einer Klerikerliturgie. Das Volk
nimmt keinen aktiven Anteil mehr. Die Gliaubigen sind
zwar gegenwirtig, aber sie sind nur noch stumme Zu-
schauer. )

Die Reformatoren wollten dem Volke die Liturgie wieder
zuginglich machen. Die damit verbundenen Angriffe gegen
die Messe, aber auch die chaotischen Zustinde und Mif3-
briuche in der katholischen Liturgie selber, veranlaBten das
Konzil von Trient (1545-1563), sich mit der Liturgie zu be-

352

fassen. Die romische Kurie erhielt das ausschlieBliche Ge-
setzgebungsrecht in liturgischen Dingen. 1588 wurde die
Ritenkongregation gegriindet. Damit wird die katholische
Liturgie nur noch starrer.

Die folgenden drei Jahrhunderte darf man ruhig als das
Zeitalter des liturgischen Stillstandes bezeichnen. Die
aktive Teilnahme am MeBopfer wurde verhiltnismaBig
selten getibt. Wihrend der Priester am Altare, vom Volke
abgewendet, die <Messe las>, ging das Volk nichtlitur-
gischen Frommigkeitsitbungen nach. Es muB} jedoch betont
werden, daB3 Ansitze fir die Erneuerung der Liturgie
immer vorhanden waren, besonders in der zweiten Hilfte
des vergangenen und in diesem Jahrhundert.

Nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges entziindete sich
eine umfassende liturgische Reformbewegung. Diese jahr-
zehntelange Entwicklung wurde am 4.Dezember 1963 ge-
kront durch die Promulgation der «Konstitution iiber die
Heilige Liturgie>. Sie ist der Beginn einer neuen Epoche
in der abendliandischen Liturgiegeschichte.

Der neue Liturgiebegriff

Allzu lange hat man in der Liturgie nur das
AuBere gesehen, die Riten und Zeremonien.
Wenn das die Liturgie wiére, so diirfte die Kon-
zilskonstitution nicht behaupten, die Liturgie sei
«der Gipfel, dem das Tun der Kirche zustrebt,
und zugleich die Quelle, aus der all ihre Kraft
stromt» (Art. 10). Diese Aussage des Konzils
ware aber auch dann unannehmbar, wenn in der
Liturgie nur der Kultakt gesehen wirde.

Jahrhundertelang und zum Teil bis heute hat man nur
diese Richtung in der Liturgie betont. Danach wiirde in der
Liturgie die Tugend der Gottesverehrung ausgeiibt, in der
Gott die ihm geschuldete Verehrung erwiesen wird. Im
Kultakt kénnte der Mensch durch dieses Verdienst der
Gottesverehrung die Gnade und das ewige Leben verdie-
nen. «Diese ganze Haltung hat ihren sattsam bekannten
Niederschlag in der Antwort der ersten Katechismusfrage
gefunden: <Wir sind auf Erden, um Gott zu erkennen, ihm
zu dienen und dadurch in den Himmel zu kommen»» ( Josef
DreiBlen, Liturgische Katechese, S. 10). Hier wird der
menschliche Kultakt zugleich zum Heilsakt.

GewiB, die Liturgie ist Anbetung der gé6ttlichen Majestit.
Sie ist aber mehr, sie ist ein Dialog: Heilszuwendung von
Gott her und Antwort des begnadeten Menschen zu Gott
hin. «In der Liturgie spricht Gott zu seinem Volk; in ihr
verkiindet Christus noch immer die Frohe Botschaft» (Art.
33). Unter heiligen Zeichen vollzieht sich das Werk der Er-
l6sung (vgl. Art. 2).

Art. 7 betont: « Mit Recht gilt also die Liturgie als Vollzug
des Priesteramtes Christi; durch sinnenfillige Zeichen wird
in ihr sowohl die Heiligung des Menschen bezeichnet und in
je eigener Weise bewirkt, als auch vom mystischen Leib
Jesu Christi, das heiBt dem Haupt und den Gliedern, der
gesamte 6ffentliche Kult vollzogen.»

Liturgie ist also zugleich Tun Christi und der
Kirche. Die Konstitution bekriftigt dies noch
dadurch, daB sie das Pascha-Mysterium als In-



halt der Liturgie nennt. Das Pascha-Mysterium
ist das Grundelement der Liturgie. Dieses
Pascha-Mysterium bezeichnet «die Heilstat Got-
tes an unsin Christus, die in Christi Tod und Auf-
erstehung ihre bleibende Mitte hat» (Hermann
Volk, Theologische Grundlagen der Liturgie,
S. 81).

Nicht etwa nur im Kirchenjahr, sondern auch in
den Sakramenten und der ganzen Liturgie muf3
dieser Hohepunkt der Heilsgeschichte aufleuch-
ten. Von ihm her wird dem Menschen das Heil
gewirkt, und in diesem Sinne vermittelt die
Liturgie von Gott her dem Menschen das Heil,
und nicht der Mensch von sich aus.

Es muB in der Liturgie immer dieser doppelte
Aspekt gesehen werden: die vollkommene Ver-
herrlichung Gottes durch Gebet und Opfer und
die Heiligung des Menschen durch Wort und
Sakrament. Diese Anschauungsweise ist in der
kiirzesten Definition der Liturgie enthalten:
Liturgie ist der Gottesdienst der Kirche. Dabei
mulB Gottesdienst in diesem doppelten Sinn auf-
gefal3t werden: Es ist jener heilige Austausch, in
dem sich Gott der Kirche schenkt und in dem
sich die Menschen hin zu Gott wenden.

Es ist das Verdienst des Konzils, diese Zweipolig-
keit hervorgehoben zu haben. In der ganzen
Liturgiekonstitution schimmert dieser Grund-
gedanke durch, und die ganze Lehre muB unter
diesem Gesichtspunkt betrachtet werden.

Die Liturgie als Handlung aller Glaubigen

Weil in der Liturgie die Heilstat Gottes in Chri-
stus gefeiert wird, diirfen «die liturgischen Hand-
lungen... nicht privater Natur (sein), sondern
Feiern der Kirche» (Art. 26). Es ist das Ziel der
Liturgie-Erneuerung, daB alle Glaubigen «zu der
vollen, bewuBten und tatigen Teilnahme an den
liturgischen Feiern gefiihrt werden» (Art. 14).
Deshalb muf die Liturgie Riicksicht nehmen auf
die Teilnehmer. DalB3 gerade darin die Kirche
gefehlt hat, ist nicht abzustreiten. Eine weithin
unverstandene Liturgie hat mitgeholfen, viele
Glaubige dem Gottesdienst der Kirche zu ent-
fremden, statt sie fiir das christliche Leben in die-
ser Zeit zu riisten.

Deshalb «richtet die Kirche ihre ganze Sorge darauf, daB
die Christen diesem Geheimnis des Glaubens nicht wie
AuBenstehende und stumme Zuschauer beiwohnen» (Art.
48). Die Liturgie muBl wieder Tun der ganzen christlichen
Gemeinschaft werden. In der erneuerten Liturgie darf der

Priester nicht mehr alles an sich ziehen, sondern jeder, ob
Priester oder Laie, muB} «in der Ausiibung seiner Aufgabe
nur das und all das tun, was ihm aus der Natur der Sache
und gemil den liturgischen Regeln zukommt» (Art. 28).
Obwohl Riten und Zeremonien nicht das ganze Wesen der
Liturgie ausmachen, vollzieht sich die Heiligung des Men-
schen und sein Dienst vor Gott unter heiligen, von Christus
eingesetzten Zeichen. Damit alle Gliubigen «bewuBt,
fromm und titig» (Art. 48) die heilige Liturgie mitfeiern
konnen, sollen Texte und Riten «so geordnet werden, daf}
sie das Heilige, dem sie als Zeichen dienen, deutlicher zum
Ausdruck bringen, und so, daB3 das christliche Volk sie
méglichst leicht erfassen und in voller titiger und gemein-
schaftlicher Teilnahme mitfeiern kann» (Art. 21). Alle
auBeren Anderungen in der Liturgie sind unter diesem Ge-
sichtspunkt zu betrachten: Die Liturgie soll besser verstan-
den werden.

Die gottesdienstlichen Formen und Riten sollen der Eigen-
art und Uberlieferung der Volker angepalBt werden (Art.
37—40). Es darf nicht zu einer Entfremdung zwischen der
Liturgie und den Menschen unserer Tage kommen, wie das
frither der Fall war. Ist es nicht bedenklich, dal3 man den
Missionslandern unsere Kultur aufzwingen wollte ?

Doch nicht nur die Riten sollen den Sitten der einzelnen
Volker angepalBt werden, sondern auch die Sprache. Wenn
die Liturgie den Glaubigen unterrichten und ihm die Nah-
rung des Wortes reichen will, muB3 dies in einer Sprache ge-
schehen, die verstanden wird. Hier zeigt sich das seelsorger-
liche Anliegen der liturgischen Erneuerung. Sie sucht den
Zugang zu den Herzen der Menschen und zum Verstindnis
des Evangeliums zu gewinnen. Jedes Volk soll in seiner
Sprache und nach seiner Sitte Gott anrufen und preisen
konnen. Jeder soll verstehen, was er in der Gemeinschaft
mitbetet.

Da die Botschaft des Heiles im liturgischen Ge-
schehen Wirklichkeit wird, soll dies vor allem in
der Wortverkiindigung ins BewuBtsein der Glau-
bigen gerufen werden. Darum soll «bei den hei-
ligen Feiern... die Schriftlesung reicher, mannig-
faltiger und passender ausgestaltet werden » (Art.
35, 1). Diese Betonung der Gegenwart Christi in
seinem Wort ist fur die meisten Glaubigen so neu,
daB dieser Grundsatz nicht genug betont werden
kann. Jedem Kind ist gelaufig, daB3 Christus in
der Eucharistie unter der Gestalt des Brotes
gegenwirtig ist. Es muf3 ihm mit der Zeit jedoch
ebenso geldufig sein, daf3 Christus auch im Wort
gegenwartig ist, dafl Christus hier und jetzt durch
das Wort der Heiligen Schrift zu ihm spricht. Das
muB im Wortgottesdienst, aber auch in der Bibel-
katechese immer deutlich gemacht werden, und
der Verkiinder muB3 selber von dieser Wahrheit
durchdrungen sein (vgl. den Artikel von Th. Blat-
ter: Die liturgienahe Methode).

Die Eucharistiefeier

Was wir von den seelsorgerlichen Anliegen der

353



Liturgiekonstitution im allgemeinen erwihnt
haben, gilt in ganz besonderer Weise von den
Sakramenten. Denn die Liturgie gipfelt in der
Feier,der Sakramente, «um die das ganze litur-
gische Leben kreist» (Art. 6), und hier vor allem
in der Feier der heiligen Eucharistie.
Deshalbsollendie Glaubigen dem eucharistischen
Mysterium «nicht wie AuBenstehende und
stumme Zuschauer beiwohnen», sondern «be-
wuBt, fromm und tatig». Dazu gehort, dalB} sie
«die Riten und Gebete dieses Mysteriums wohl
verstehen lernen» (Art. 48). Zu diesem Zweck soll
der « Messordo so iiberarbeitet werden, daf3 der
eigentliche Sinn der einzelnen Teile und ihr
wechselseitiger Zusammenhang deutlich hervor-
treten und die fromme und titige Teilnahme der
Glaubigen erleichtert werde» (Art. 50).

Da miiSte nachdriicklich dafir gesorgt werden,
daB die heilige Messe nicht einfach eine Ange-
legenheit der Erwachsenen bleibt, sondern dal3
auch die Jugend die heilige Eucharistie bewuBt
und tétig mitfeiern kann. Wenn es sich das Kon-
zil zum Anliegen gemacht hat, die Liturgie den
Sitten und Gebrauchen der einzelnen Voélker an-
zupassen, so erwdichst daraus mit demselben
Recht die Verpflichtung, die Liturgie, und hier
vor allem die Eucharistiefeier, den Lebensformen
der Kinder anzupassen. Die Kinder sollen die
heilige Messe wirklich verstehend mitfeiern, da-
mit sie spdter die heilige Messe lieben kénnen.
Deshalb wire es zu begriilen, wenn mit der Zeit
eigene Kindermessen eingefithrt wirden.

Ohne aufdie einzelnen duBeren Anderungen der
MeBliturgie einzugehen, seien doch zwei Neue-
rungen hervorgehoben, die fiir das Kind von Be-
deutung sein konnen. Die heilige Messe besteht
aus zwei gleichberechtigten Hauptteilen, aus
dem Wortgottesdienst und der Eucharistiefeier.
In beiden Teilen ist Christus gegenwértig. Des-
halb soll das Kind mit derselben Ehrfurcht dem
Worte Gottes lauschen, wie es das Brot Gottes in
sich aufnimmt. Leider werden allzu oft die
Schriftlesungen fur das Kind schwer verstind-
lich sein. Gliicklicherweise erméglicht die pro-
visorische Perikopenordnung fiir die MefBfeier an
Wochentagen, daB in Kinder- und Jugendgottes-
diensten leichter verstandliche Lesungen ver-
kiindet werden duirfen. Fiir jede Woche des Jahres
sind je zwel Perikopen vorgesehen.

Es muB auch das BewuBtsein wieder wach wer-
den fir die Verantwortung des einzelnen gegen-
tiber der Gesamtkirche. Deshalb sollen in der

354

heiligen Messe «Furbitten gehalten werden fir
die heilige Kirche, fiir die Regierenden, fiir jene,
die von mancherlei Not bedriickt sind, und fur
alle Menschen und das Heil der ganzen Welt»
(Art. 53). Hier wird dem Kinde gezeigt, daB es
auch ein Glied der Kirche ist und die Pflicht hat,
fur die anderen Glieder zu sorgen. Dieses Zusam-
mengehorigkeitsgefithl muBl auch geweckt wer-
den in der gemeinsamen Kommunion der ganzen
liturgischen Familie.

Dae iibrigen Sakramente und Sakramentalien

Der zweifache Aspekt der Liturgie, Heilsakt und
Kultakt, wird besonders deutlich bei den Sakra-
menten. In der Sakramenten-Katechese muB
diese doppelte Aufgabe der Liturgie hervorge-
hoben werden. Das dritte Kapitel der Liturgie-
konstitution beginnt mit der wichtigen Fest-
stellung: « Die Sakramente sind hingeordnet auf
die Heiligung der Menschen, den Aufbau des Lei-
bes Christi und schlieBlich auf die Gott geschul-
dete Verehrung» (Art. 59). « Wenn die Glaubigen
recht bereitet sind, wird ihnen nahezu jedes Er-
eignis ihres Lebens geheiligt durch die géttliche
Gnade, die ausstromt vom Pascha-Mysterium
des Leidens, des Todes und der Auferstehung
Christi, aus dem alle Sakramente und Sakramen-
talien ihre Kraft ableiten» (Art. 61). Die Sakra-
mente miussen also in Zukunft unter einem etwas
andern Blickpunkt betrachtet werden als bisher.
Denn die Sakramente sind mehr als nur unfehl-
bar wirkende Mittel zur Vermehrung der Gnade.
Bei jeder Spendung eines Sakramentes handelt es
sich um ein lebendiges Geschehen. In den sieben
Sakramenten wirkt Christus seinen Tod und
seine Auferstehung in die Gegenwart aller Zei-
ten.

Die Liturgie der Sakramente und Sakramenta-
lien bedarfdaher einer Reform. Sie soll «im Sinne
des obersten Grundsatzes von der bewubBten,
tatigen und leicht zu vollziehenden Teilnahme
der Glaubigen und im Hinblick auf die Erforder-
nisse unserer Zeit» (Art. 79) revidiert werden. Es
soll wegfallen, was heute wenig einsichtig er-
scheint, und es sollen die Riten den Erfordernis-
sen unserer Zeit angepal3t werden, vor allem soll
das Symbol, das Zeichen, besser erfal3t werden.

Das sakramentale Zeichen des Taufritus ist das Bad des
Untertauchens. Unter dem Zeichen des Untertauchens und
Auftauchens (heute nur noch ein verkiimmerter Ritus) soll
Tod und Auferstehung des Herrn gegenwirtig gesetzt wer-



den. Auch die andern Zeichen haben Verkiindigungs-
charakter. Sie wollen begreiflich machen, was sich im
sakramentalen Geschehen der Taufe ereignet hat. Damit
das sichtbar wird, soll der Taufritus vereinfacht werden.
Denn was sich frither tiber viele Wochen und Monate er-
streckte, wird heute in eine knappe halbe Stunde zusammen-
gepreBt. Der Ritus der Kindertaufe soll «der tatsdchlichen
Situation der Kinder angepal3t werden; tiberdies sollen im
Ritus selbst die Rolle der Eltern und Paten und ihre Pflich-
ten deutlicher hervortreten» (Art. 67). Die Taufwasser-
weihe, welche die Taufe schon rein duBlerlich mit Ostern
verbindet, enthilt einen groBen Verktindigungscharakter.
Gerade dieses Heilsaktes wegen soll die Weihe des Tauf-
wassers mit der Zeit bei jeder Taufspendung erméglicht
werden.

In der Firmliturgie soll besser aufleuchten, daB dieses Sakra-
ment in einem Zusammenhang mit der Taufe steht und
zur Eucharistie fuhrt.

Auch «Ritus und Formeln des Bufisakramentes sollen so revi-
diert werden, daB sie die Natur und Wirkung des Sakramen-
tes deutlicher ausdriicken» (Art. 72). Beim BuBsakrament
mufB der Zusammenhang mitdem Heilsmysterium viel deut-
licher hervorgehoben werden. Tod und Auferstehung des
Herrn werden dargestellt im Gericht. Deshalb darf der Akt
des Gerichtes, die Lossprechung, nicht in den Hintergrund
gedringt werden.

Auch bei der Krankensalbung (der Name «Letzte Olung>
sollte nicht mehr gebraucht werden) wird Tod und Auf-
erstehung des Herrn gegenwirtig gesetzt, und zwar durch
die Salbung. Die Krankensalbung ist nicht das Sakrament
des Sterbens, sondern eine Krankenweihe und kann schon
dann gespendet werden, «wenn der Gliubige beginnt,
wegen Krankheit oder Altersschwiche in Lebensgefahr zu
geraten» (Art. 73).

In der Eheliturgie sollen die Gnaden des Sakramentes besser
bezeichnet und die Aufgabe der Eheleute eindringlich be-
tont werden. Auch hier haben wir den Hinweis auf das
Heilswerk Gottes. Im sakramentalen Zeichen der ehelichen
Liebe wird die erlésende Liebe des Herrn verktndet.

Von den Sakramentalien, die ebenfalls nach den erwihnten
Prinzipien erneuert werden sollen, sei nur die Totenliturgie
erwahnt (Art. 81-82). Texte und Riten sollen so gedndert
werden, daB der 6sterliche Sinn des christlichen Todes
deutlicher aufleuchte und mit den Voraussetzungen und
der Uberlieferung der einzelnen Gebiete besser iiberein-
stimmt.

Das liturgische Jahr

Ohne Zweifel kann das Kirchenjahr, wenn es
richtig mitgelebt wird, den Religionsunterricht
befruchten, und umgekehrt muf3 auch der Unter-
richt hinfithren zu diesem Mysterium der Li-
turgie. Im liturgischen Jahr wird das Heilswirken
des Herrn ganz besonders deutlich. Von der
Menschwerdung bis zur Geistsendung folgen
sich die einzelnen Heilsereignisse. Es leuchten
theologische Akzente auf, die der Seelsorger und
der Religionslehrer nie aus den Augen verlieren
diirfen. Das zentrale Heilsereignis ist namlich das

Ostergeheimnis, das immer wieder verkiindet
werden mub.

Denn indem die Kirche «die Mysterien der Er-
l6sung feiert, erschlieBt sie die Reichtiimer der
Machterweise und der Verdienste ihres Herrn,
so daf} sie jederzeit gegenwértig gemacht werden
und die Glaubigen mit ihnen in Berithrung kom-
men und mit der Gnade des Heiles erfiillt wer-
den» (Art. 102). Der Mittelpunkt des litur-
gischen Jahres ist das Ostergedachtnis.

Schon der liturgische Tag ist eine immer wieder-
kehrende Verkiindigung des Ostergeheimnisses.
In den Hymnen des Breviers wird die Symbolik
angedeutet, dal} jedes Aufstehen am Morgen Auf-
erstehung bedeute, und jede Nacht, die kommt,
den Tod des Herrn. Die Liturgiekonstitution for-
dert, daB3 dem Sonntag die eigene Wiirde erhal-
ten bleibt. Die Kirche feiert das Pascha-Myste-
rium jeweils am achten Tag, der deshalb mit
Recht Tag des Herrn oder Herrentag genannt
wird. « Denn der Herrentag ist Fundament und
Kern des ganzen liturgischen Jahres» (Art. 106).
Es muB bei der Verkiindigung in Predigt und
Katechese beachtet werden, daB das Kirchen-
jahr Christusverkiindigung ist. Das liturgische
Jahr stellt uns den ganzen Christus vor Augen in
allen Lagen seines Lebens. Das Kirchenjahr kann
in der Verkiindigung nicht genug betont werden.
Es darf aber nicht falsch betont werden. Es soll
iiber das Kirchenjahr nicht nur gesprochen wer-
den. «Das Kirchenjahr mul3 mitgelebt werden,
wenn es seine kerygmatische Funktion zur Aus-
wirkung bringen soll. Das wird aber nur dann
moglich sein, wenn die katechetische Unterwei-
sung in stdndig zunchmendem Ma@ auf die Got-
tesdienstfeier des Kirchenjahres hingeordnet
wird.» (Philipp Harnoncourt, <Der Verkindi-
gungscharakter der Liturgie», in: Katechese und
Liturgie, S. 65).

Lusammenfassung

In diesem Aufsatz haben wir nicht die einzelnen
praktischen Neuerungen angefiihrt. Es ging dar-
um, einige Hinweise zu geben, wie die Liturgie
heute aufgefalit und verstanden werden muB. Die
wichtigsten Grundsitze seien kurz zusammen-

gefalt:
1. Liturgie ist Gottesdienst der Kirche.

2. Liturgie ist ein Dialog, ndmlich Heilszuwen-
dung von Gott her und die Antwort des Men-
schen auf Gott hin.

335



3. Die ganze Liturgie ist hingeordnet auf diesen
Doppelaspekt: Verherrlichung Gottes und
Heiligung des Menschen.

4. In der Liturgie wird immer das Pascha-
Mysterium, Tod und Auferstehung des Herrn
gefeiert.

5. Die Liturgie mu8 Tun der ganzen christ-
lichen Gemeinschaft sein.

6. Alle Gldaubigen haben ein Anrecht darauf,
Gottin ihrer Sprache und nach ihrer Sitte an-
zurufen und zu preisen.

7. Die Messe besteht aus zwei gleichberechtigten
Teilen,dem Wortgottesdienst und der Eucha-
ristiefeier.

8. Christus ist nicht nur gegenwartig in seinem
Brot, sondern ebensosehr auch in seinem
Wort.

9. Jedes Sakrament steht im Zusammenhang
mit dem Heilsmysterium von Tod und Auf-
erstechung des Herrn.

1o. In den Sakramenten wirkt Christus seinen
Tod und seine Auferstehung in die Gegen-
wart aller Zeit hinein.

11. Im liturgischen Jahr werden alle Heilsereig-
nisse von der Menschwerdung bis zur Geist-
sendung vergegenwartigt.

12. Das zentrale Heilsereignis des Kirchenjahres
ist das Ostergeheimnis.

13. Der Sonntag ist der Herrentag. Er verbindet
jede Woche mit dem Ostergeheimnis.

Eine Literaturauswahl

Allgemein:

Louis Bouyer, Erneuerte Liturgie. Geistlicher Kommentar zur
Liturgiekonstitution. Otto-Miiller-Verlag, Salzburg 1965.
81 S.

Joseph Lengeling, Die Konstitution des zweiten Vatikanischen
Konzils iiber die heilige Liturgie. Text und Kommentar. Reihe
Lebendiger Gottesdienst. Heft 5/6. Verlag Regensberg,
Minster 1964. 286 S.

A. Verheul, Einfiihrung in die Liturgie. Zur Theologie des Got-
tesdienstes. Herder-Verlag, Wien 1964. 276 S.

Hermann Volk, Theologische Grundlagen der Liturgie. Matthias-
Griinewald-Verlag, Mainz 19g65. 123 S.

Geschichte der Liturgie:

Theodor Klauser, Kleine abendlindische Literaturgeschichte.
Peter-Hanstein-Verlag, Bonn 1965. 245 S.

Aimé-Georges Martimort, Handbuch der Liturgiewissenschaft.
2 Bande. Herder-Verlag, Freiburg i. Br., Bd. I 1963, 493 S.;
Bd. IT 1965, 522 S.

Sakramente:

Karl Amon, Erneuerte Meffeier — warum und wie? Verlag
Styria, Graz 1965. 61 S.
Josef Eger, Erneuerung des Bufsakramentes. Christlich — kirch-

356

lich — personlich. Seelsorge-Verlag, Freiburg i.Br. 1965.
270 S.

Eugen Egloff, Erneuerung der Messe. NZN-Buchverlag, Zirich
1963. 56 S.

Franz Heggen, Altersgemdfe Kinderbeicht. Richtlinien und
Wege zur kindergemiBen Beichtpraxis in der Dibzese
Roermond. Herder-Verlag, Freiburg i.Br. 1966. 109 S.
Fosef Andreas Fungmann, Waortgotitesdienst im Lichte von Theo-
logie und Geschichte. Verlag Friedrich Pustet, Regensburg
1964. 130 S.

Felix Lelubre/ André Laurentin, Einfiihrung der Kinder in die Li-
turgie. Verlag J. Pfeiffer, Miinchen 1965. 192 S.

Liturgie und Katechese:

Fosef Dreifien, Liturgische Katechese. Die Liturgie als Struktur-
prinzip der Katechese. Herder-Verlag, Freiburg i. Br. 1965.
184 S.

Elchinger| Harnoncourt/Schreibmayr, Katechese und Liturgie. Bot-
schaft und Lehre. Veréffentlichungen des Katechetischen
Institutes der Universitdat Graz. Verlag Styria, Graz 1965.
112 S.

Die liturgienahe Methode

Dr. Thomas Blatter, Chur

Die Glaubensverkiindigunggehértzusammen mit
der Feier des Kultmysteriums und der Spendung
der Sakramente zu den Grundfunktionen der
Kirche. Zu dieser Verkiindigung des Wortes ist
neben der missionarischen (glaubenweckenden)
Predigt und der Gemeindepredigt die Katechese
zu zidhlen als elementare Unterweisung und Ein-
itbung des Glaubens bei den im Glauben noch
Unmiindigen. Aus dieser Sicht der Pastoral-
theologie ist die Katechese, der sogenannte
«Religionsunterricht», wesentlich Verkiindigung,
<«Dienst am Wort, Dienst am Glauben» und
wesentlich Dienst in und an der Kirche, mag der
Religionsunterricht vielerorts auch als staat-
liches Schulfach gesehen werden. Im Folgenden
sollen kurz das Wesen der Verkiindigung behan-
delt und Folgerungen fiir die katechetische Me-
thode gezogen werden. '

I.

1. Paulus beschreibt (R6m 10, 12-17) den Ver-
kiindigungsvorgang: «Jeder, der den Namen des
Herrn anruft, wird Heil erfahren. Nun denn, wie
sollte man ihn anrufen, bevor man an ihn glaubt?
Und wie sollte man zum Glauben kommen, ohne



	Grundzüge der Liturgiekonstitution

