
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 53 (1966)

Heft: 11: Religionsunterricht nach dem Konzil

Artikel: Grundzüge der Liturgiekonstitution

Autor: Arx, Walter von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-532016

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-532016
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


sugleich aufzuzeigen, daß sich die frohe Bot-
zchaft durch uns ereignet. Am Anfang der Stunde
kann mit dem Beispiel aus der Mission das Interesse

des Kindes für bestimmte Fragen geweckt
werden, auf die es dann aus der Schrift die Antwort

findet. Oder das Missionsereignis kann
mithelfen, die Sinnmitte eines Textes aufzuschlüsseln.

Auch wertvolle Anregungen für die Anwendung

der Glaubenslehre werden meist leicht
durch Berichte aus der Mission unterstützt.

2. In der Katechismuskatechese

Unsere obigen Überlegungen begründen den
Platz der Mission in der Katechismuskatechese.
Es seien hier nur skizzenhaft die Plätze nochmals
angegeben.
In der Gotteslehre wird Gottes Handeln
anschaulich durch die Mission. Gottes Heilstat für
alle muß in der Lehre über Christus immer wieder
ausgesagt werden. Die Kirche als Ursakrament
des Heiles und ihre Wirksamkeit in den
Sakramenten hat unmittelbare Bezüge zur Mission.
Für die Wirklichkeitserfassung des Glaubens und
des christlichen Lebens hat die Mission auch
immer eine große Bedeutung in der Glaubensund

Sittenlehre. Missionshilfe wird zum Akt der
Brüderlichkeit und bildet den jungen Christen
zum aktiven Träger des kirchlichen Lebens heran.

Beispiele aus der Mission können immer wieder

bewirken, daß das Kind in allen Lehrstücken
ganzheitlich angesprochen wird, und der Inhalt
der Merksätze wird sich dann nicht zu schnell
wieder verflüchtigen, weil er nur dem Intellekt
des Kindes aufgebürdet wurde.

ß. In der Kirchengeschichte

Die Macht und das Leben des Auferstandenen
offenbart sich nicht nur in der Apostelgeschichte.
Durch die ganze Kirchengeschichte handelt es

sich um die Geschichte des neuen Gottesvolkes
und Gottes Großtaten mit ihm. Wer das den
Kindern zu deuten versteht, wird ihnen die
Einsicht wecken, daß das Kommen des Reiches Gottes
durch die Menschen konsequent weiter vorangetrieben

wird, und die Freude, daß die werdende
Kirche nicht der Vergangenheit des ersten
Jahrhunderts angehört. Damit wird durch die Mission

das Handeln Gottes in dieser Welt und ihrer
Geschichte deutlich lesbar. Man darf die Mission
nur nicht der Vergangenheit preisgeben durch
den Stil des <es war einmal ein Neger...). Man

muß sie in diese reale Welt von Raum und Zeit
hineinstellen, um die Sendung und Taten des

lebendigen Gottes um so eindrücklicher erleben
zu lassen.

4. Im Profanunterricht

Für den christlichen Lehrer gibt es auch in den
Profanfächern manche Anknüpfungspunkte, um
das Thema Mission zur Sprache zu bringen. Er
kann zum Beispiel in der Heimatkunde von der
Missionierung der eigenen Heimat sprechen,
oder in der Geographie, Botanik... auch über die
Mission in den entsprechenden Ländern referieren

und auf große Missionare als Fachleute auf
diesen Gebieten hinweisen. Umgekehrt ist es

auch möglich, an einem missionarischen Thema
die Geschichte, Erdkunde oder Wirtschaftsgeographie

eines Landes zu behandeln.
Jedenfalls gibt es nach dem Willen Christi keine
Kirche, die nicht die Mission wesentlich zum
Auftrag hat. Es kann darum auch nicht dem
Belieben und Gefallen des Religionslehrers überlassen

sein, die Mission zur Sprache zu bringen oder
nicht.

Literatur:

Die missionarische Erziehung in der Volksschule. Patmos
Düsseldorf (3 Bände) 1963/64.
Christi Wort für alle Zeit. Patmos Düsseldorf 1965.
Christi Wort in aller Welt. Patmos Düsseldorf 1966.

Grundzüge der Liturgiekonstitution
Dr. Walter von Arx, Luzern

Die Erneuerung der Liturgie ist wohl eines der
bedeutendsten religiösen Ereignisse unserer Zeit.
Denn die Liturgiereform berührt am unmittelbarsten

jeden einzelnen Gläubigen. Geistliche
und Laien, alle haben mit dem Gottesdienst zu
tun. Das Konzil fordert eindringlich: Die «volle
und tätige Teilnahme des ganzen Volkes ist bei
der Erneuerung und Förderung der heiligen
Liturgie aufs stärkste zu beachten, ist sie doch die
erste und notwendige Quelle, aus der die Christen

wahrhaft christlichen Geist schöpfen sollen»
(Art. 14).
Wie wenig hat dieses zentrale religiöse Ereignis

351



auf die Kinder und die Katechese abgefärbt!
Daran sind nicht zuletzt die Katechismen schuld,
die sehr wenig von einem liturgischen Geist
atmen. Diese Tatsache ist dadurch zu entschuldigen,

daß früher das Interesse für die Liturgie
erschreckend gering war. Erst das Konzil machte
die Liturgiereform von einem Anliegen einiger
weniger zu einem Anliegen der ganzen Kirche.
Es ist überaus wichtig, daß jetzt nach dem Konzil

der Religionsunterricht von diesem
liturgischen Geist geprägt wird. Zu diesem Zweck
wollen wir einige Hauptpunkte der
Liturgiekonstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils
herausgreifen. Es kann in diesen Darlegungen
nicht darum gehen, zu zeigen, wie die liturgische
Katechese aufgebaut sein muß. Das Anliegen ist
vielmehr dies: Dem Religionslehrer einige
Grundsätze mitzugeben, damit er selber von den
Grundzugen der erneuerten Liturgie
durchdrungen ist. Der Katechet sollte immer wieder
aus dem Vollen schöpfen können, um diese
Erkenntnisse in den Unterricht hineinfließen zu
lassen.

Geschichtlicher Uberblick

Beim Letzten Abendmahl hinterließ der Herr seinen Jungern

das Vermächtnis: «Esset, trinket! Tut dies zu meinem
Gedächtnis!» (i Kor n, 24f.). Vorder Himmelfahrt gab er
den Auftrag: «Gehet hin, machet alle Volker zu Jungern
und taufet sie...» (Mt 28, 19). Damit ist die wesentliche
Aufgabe der Kirche gegeben. Sie soll den Menschen das

Wort der neuen Lehre und das Brot des neuen Lebens
bringen. Die Kirche hat diesen Auftrag in eine
gottesdienstliche Feier eingebettet. Das ist der Anfang der christlichen

Liturgie.
Die gottesdienstliche Handlung war jedoch nicht von
Anfang an bis ins einzelne genau umschrieben. Fur die Gebete
des Zelebranten und für die liturgischen Formeln besaß

man noch keine einheitlich feststehenden Texte. Der Li-
turge, der Vorsteher der liturgischen Gemeinschaft, formte
vielfach die Gebete selber. Mit der Zeit sind die Gebete
aufgeschrieben und spater wieder verwendet worden. Durch
diese Vorlagen wurden die liturgischen Feiern weniger
beweglich. Dazu kommt, daß in der Liturgie, die früher ein
Bestandteil des christlichen Lebens war, im Laufe der
Jahrhunderte allmählich eine Diskrepanz eintrat: Leben und
Liturgie entwickelten sich nicht mehr parallel. Das Leben
ging weiter, es machte Fortschritte, die Liturgie blieb
stehen. Die Gläubigen verstanden Sprache und Ritus oft nicht
mehr. Die Liturgie wird zu einer Klerikerliturgie. Das Volk
nimmt keinen aktiven Anteil mehr. Die Gläubigen sind
zwar gegenwartig, aber sie sind nur noch stumme
Zuschauer.

Die Reformatoren wollten dem Volke die Liturgie wieder
zuganglich machen. Die damit verbundenen Angriffe gegen
die Messe, aber auch die chaotischen Zustände und
Mißbräuche in der katholischen Liturgie selber, veranlaßten das

Konzil von Trient (1545-1563), sich mit der Liturgie zu be¬

fassen. Die romische Kurie erhielt das ausschließliche
Gesetzgebungsrecht in liturgischen Dingen. 1588 wurde die
Ritenkongregation gegründet. Damit wird die katholische
Liturgie nur noch starrer.
Die folgenden drei Jahrhunderte darf man ruhig als das
Zeitalter des liturgischen Stillstandes bezeichnen. Die
aktive Teilnahme am Meßopfer wurde verhältnismäßig
selten geübt. Wahrend der Priester am Altare, vom Volke
abgewendet, die < Messe las>, ging das Volk nichtliturgischen

Frommigkeitsubungen nach. Es muß jedoch betont
werden, daß Ansätze fur die Erneuerung der Liturgie
immer vorhanden waren, besonders in der zweiten Hälfte
des vergangenen und in diesem Jahrhundert.
Nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges entzündete sich
eine umfassende liturgische Reformbewegung. Diese
jahrzehntelange Entwicklung wurde am 4. Dezember 1963
gekrönt durch die Promulgation der < Konstitution über die
Heilige Liturgie >. Sie ist der Beginn einer neuen Epoche
in der abendlandischen Liturgiegeschichte.

Der neue Liturgiebegriff

Allzu lange hat man in der Liturgie nur das
Äußere gesehen, die Riten und Zeremonien.
Wenn das die Liturgie wäre, so dürfte die
Konzilskonstitution nicht behaupten, die Liturgie sei

«der Gipfel, dem das Tun der Kirche zustrebt,
und zugleich die Quelle, aus der all ihre Kraft
strömt» (Art. 10). Diese Aussage des Konzils
wäre aber auch dann unannehmbar, wenn in der
Liturgie nur der Kultakt gesehen würde.

Jahrhundertelang und zum Teil bis heute hat man nur
diese Richtung in der Liturgie betont. Danach wurde in der
Liturgie die Tugend der Gottesverehrung ausgeübt, in der
Gott die ihm geschuldete Verehrung erwiesen wird. Im
Kultakt konnte der Mensch durch dieses Verdienst der
Gottesverehrung die Gnade und das ewige Leben verdienen.

«Diese ganze Haltung hat ihren sattsam bekannten
Niederschlag in der Antwort der ersten Katechismusfrage
gefunden: <Wir sind auf Erden, um Gott zu erkennen, ihm
zu dienen und dadurch in den Himmel zu kommen!» (Josef
Dreißen, Liturgische Katechese, S. 10). Hier wird der
menschliche Kultakt zugleich zum Heilsakt.
Gewiß, die Liturgie ist Anbetung der gottlichen Majestät.
Sie ist aber mehr, sie ist ein Dialog: Heilszuwendung von
Gott her und Antwort des begnadeten Menschen zu Gott
hin. «In der Liturgie spricht Gott zu seinem Volk; in ihr
verkündet Christus noch immer die Frohe Botschaft» (Art.
33). Unter heiligen Zeichen vollzieht sich das Werk der
Erlösung (vgl. Art. 2).
Art. 7 betont: «Mit Recht gilt also die Liturgie als Vollzug
des Priesteramtes Christi; durch sinnenfallige Zeichen wird
in ihr sowohl die Heiligung des Menschen bezeichnet und in
je eigener Weise bewirkt, als auch vom mystischen Leib
Jesu Christi, das heißt dem Haupt und den Gliedern, der
gesamte öffentliche Kult vollzogen.»

Liturgie ist also zugleich Tun Christi und der
Kirche. Die Konstitution bekräftigt dies noch
dadurch, daß sie das Pascha-Mysterium als In-

352



halt der Liturgie nennt. Das Pascha-Mysterium
ist das Grundelement der Liturgie. Dieses

Pascha-Mysterium bezeichnet «die Heilstat Gottes

an uns in Christus, die in Christi Tod und
Auferstehung ihre bleibende Mitte hat» (Hermann
Volk, Theologische Grundlagen der Liturgie,
S. 81).
Nicht etwa nur im Kirchenjahr, sondern auch in
den Sakramenten und der ganzen Liturgie muß
dieser Höhepunkt der Heilsgeschichte aufleuchten.

Von ihm her wird dem Menschen das Heil
gewirkt, und in diesem Sinne vermittelt die
Liturgie von Gott her dem Menschen das Heil,
und nicht der Mensch von sich aus.

Es muß in der Liturgie immer dieser doppelte
Aspekt gesehen werden: die vollkommene
Verherrlichung Gottes durch Gebet und Opfer und
die Heiligung des Menschen durch Wort und
Sakrament. Diese Anschauungsweise ist in der
kürzesten Definition der Liturgie enthalten:
Liturgie ist der Gottesdienst der Kirche. Dabei
muß Gottesdienst in diesem doppelten Sinn
aufgefaßt werden: Es ist jener heilige Austausch, in
dem sich Gott der Kirche schenkt und in dem
sich die Menschen hin zu Gott wenden.

Es ist das Verdienst des Konzils, diese Zweipoligkeit

hervorgehoben zu haben. In der ganzen
Liturgiekonstitution schimmert dieser
Grundgedanke durch, und die ganze Lehre muß unter
diesem Gesichtspunkt betrachtet werden.

Die Liturgie als Handlung aller Gläubigen

Weil in der Liturgie die Heilstat Gottes in Christus

gefeiert wird, dürfen « die liturgischen
Handlungen... nicht privater Natur (sein), sondern
Feiern der Kirche» (Art. 26). Es ist das Ziel der
Liturgie-Erneuerung, daß alle Gläubigen «zu der
vollen, bewußten und tätigen Teilnahme an den

liturgischen Feiern geführt werden» (Art. 14).
Deshalb muß die Liturgie Rücksicht nehmen auf
die Teilnehmer. Daß gerade darin die Kirche
gefehlt hat, ist nicht abzustreiten. Eine weithin
unverstandene Liturgie hat mitgeholfen, viele
Gläubige dem Gottesdienst der Kirche zu
entfremden, statt sie für das christliche Leben in dieser

Zeit zu rüsten.

Deshalb «richtet die Kirche ihre ganze Sorge darauf, daß
die Christen diesem Geheimnis des Glaubens nicht wie
Außenstehende und stumme Zuschauer beiwohnen» (Art.
48). Die Liturgie muß wieder Tun der ganzen christlichen
Gemeinschaft werden. In der erneuerten Liturgie darf der

Priester nicht mehr alles an sich ziehen, sondern jeder, ob
Priester oder Laie, muß «in der Ausübung seiner Aufgabe
nur das und all das tun, was ihm aus der Natur der Sache
und gemäß den liturgischen Regeln zukommt» (Art. 28).
Obwohl Riten und Zeremonien nicht das ganze Wesen der
Liturgie ausmachen, vollzieht sich die Heiligung des Menschen

und sein Dienst vor Gott unter heiligen, von Christus
eingesetzten Zeichen. Damit alle Glaubigen «bewußt,
fromm und tatig» (Art. 48) die heilige Liturgie mitfeiern
können, sollen Texte und Riten «so geordnet werden, daß
sie das Heilige, dem sie als Zeichen dienen, deutlicher zum
Ausdruck bringen, und so, daß das christliche Volk sie

möglichst leicht erfassen und in voller tatiger und
gemeinschaftlicher Teilnahme mitfeiern kann» (Art. 21). Alle
äußeren Änderungen in der Liturgie sind unter diesem
Gesichtspunkt zu betrachten: Die Liturgie soll besser verstanden

werden.
Die gottesdienstlichen Formen und Riten sollen der Eigenart

und Uberlieferung der Volker angepaßt werden (Art.
37—40). Es darf nicht zu einer Entfremdung zwischen der
Liturgie und den Menschen unserer Tage kommen, wie das
früher der Fall war. Ist es nicht bedenklich, daß man den
Missionslandern unsere Kultur aufzwingen wollte
Doch nicht nur die Riten sollen den Sitten der einzelnen
Volker angepaßt werden, sondern auch die Sprache. Wenn
die Liturgie den Glaubigen unterrichten und ihm die Nahrung

des Wortes reichen will, muß dies in einer Sprache
geschehen, die verstanden wird. Hier zeigt sich das seelsorgerliche

Anliegen der liturgischen Erneuerung. Sie sucht den
Zugang zu den Herzen der Menschen und zum Verständnis
des Evangeliums zu gewinnen. Jedes Volk soll in seiner
Sprache und nach seiner Sitte Gott anrufen und preisen
können. Jeder soll verstehen, was er in der Gemeinschaft
mitbetet.

Da die Botschaft des Heiles im liturgischen
Geschehen Wirklichkeit wird, soll dies vor allem in
der Wortverkündigung ins Bewußtsein der Gläubigen

gerufen werden. Darum soll «bei den
heiligen Feiern... die Schriftlesung reicher, mannigfaltiger

und passender ausgestaltet werden » (Art.
35, 1). Diese Betonung der Gegenwart Christi in
seinem Wort ist fur die meisten Gläubigen so neu,
daß dieser Grundsatz nicht genug betont werden
kann. Jedem Kind ist geläufig, daß Christus in
der Eucharistie unter der Gestalt des Brotes
gegenwärtig ist. Es muß ihm mit der Zeit jedoch
ebenso geläufig sein, daß Christus auch im Wort
gegenwärtig ist, daß Christus hier und jetzt durch
das Wort der Heiligen Schrift zu ihm spricht. Das
muß im Wortgottesdienst, aber auch in der
Bibelkatechese immer deutlich gemacht werden, und
der Verkünder muß selber von dieser Wahrheit
durchdrungen sein (vgl. den Artikel von Th. Blatter:

Die liturgienahe Methode).

Die Eucharistiefeier

Was wir von den seelsorgerlichen Anliegen der

353



Liturgiekonstitution im allgemeinen erwähnt
haben, gilt in ganz besonderer Weise von den
Sakramenten. Denn die Liturgie gipfelt in der
Feiernder Sakramente, «um die das ganze
liturgische Leben kreist» (Art. 6), und hier vor allem
in der Feier der heiligen Eucharistie.
Deshalb sollen die Gläubigen dem eucharistischen
Mysterium «nicht wie Außenstehende und
stumme Zuschauer beiwohnen», sondern
«bewußt, fromm und tätig». Dazu gehört, daß sie

«die Riten und Gebete dieses Mysteriums wohl
verstehen lernen » (Art. 48). Zu diesem Zweck soll
der «Messordo so überarbeitet weiden, daß der
eigentliche Sinn der einzelnen Teile und ihr
wechselseitiger Zusammenhang deutlich hervortreten

und die fromme und tätige Teilnahme der
Gläubigen erleichtert werde» (Art. 50).
Da müßte nachdrücklich dafür gesorgt werden,
daß die heilige Messe nicht einfach eine
Angelegenheit der Erwachsenen bleibt, sondern daß
auch die Jugend die heilige Eucharistie bewußt
und tätig mitfeiern kann. Wenn es sich das Konzil

zum Anliegen gemacht hat, die Liturgie den
Sitten und Gebräuchen der einzelnen Völker
anzupassen, so erwächst daraus mit demselben
Recht die Verpflichtung, die Liturgie, und hier
vor allem die Eucharistiefeier, den Lebensformen
der Kinder anzupassen. Die Kinder sollen die
heilige Messe wirklich verstehend mitfeiern,
damit sie später die heilige Messe lieben können.
Deshalb wäre es zu begrüßen, wenn mit der Zeit
eigene Kindermessen eingeführt würden.
Ohne aufdie einzelnen äußeren Änderungen der
Meßliturgie einzugehen, seien doch zwei
Neuerungen hervorgehoben, die für das Kind von
Bedeutung sein können. Die heilige Messe besteht
aus zwei gleichberechtigten Hauptteilen, aus
dem Wortgottesdienst und der Eucharistiefeier.
In beiden Teilen ist Christus gegenwärtig.
Deshalb soll das Kind mit derselben Ehrfurcht dem
Worte Gottes lauschen, wie es das Brot Gottes in
sich aufnimmt. Leider werden allzu oft die
Schriftlesungen für das Kind schwer verständlich

sein. Glücklicherweise ermöglicht die
provisorische Perikopenordnung für die Meßfeier an
Wochentagen, daß in Kinder- und Jugendgottesdiensten

leichter verständliche Lesungen
verkündet werden dürfen. Fürjede Woche desJahres
sind je zwei Perikopen vorgesehen.
Es muß auch das Bewußtsein wieder wach werden

für die Verantwortung des einzelnen gegenüber

der Gesamtkirche. Deshalb sollen in der

heiligen Messe «Fürbitten gehalten werden für
die heilige Kirche, für die Regierenden, für jene,
die von mancherlei Not bedrückt sind, und für
alle Menschen und das Heil der ganzen Welt»
(Art. 53). Hier wird dem Kinde gezeigt, daß es

auch ein Glied der Kirche ist und die Pflicht hat,
für die anderen Glieder zu sorgen. Dieses
Zusammengehörigkeitsgefühl muß auch geweckt werden

in der gemeinsamen Kommunion der ganzen
liturgischen Familie.

Die übrigen Sakramente und Sakramentalien

Der zweifache Aspekt der Liturgie, Heilsakt und
Kultakt, wird besonders deutlich bei den
Sakramenten. In der Sakramenten-Katechese muß
diese doppelte Aufgabe der Lituigie hervorgehoben

werden. Das dritte Kapitel der
Liturgiekonstitution beginnt mit der wichtigen
Feststellung: «Die Sakramente sind hingeordnet auf
die Heiligung der Menschen, den Aufbau des Leibes

Christi und schließlich auf die Gott geschuldete

Verehrung» (Art. 59). «Wenn die Gläubigen
recht bereitet sind, wird ihnen nahezu jedes
Ereignis ihres Lebens geheiligt durch die göttliche
Gnade, die ausströmt vom Pascha-Mysterium
des Leidens, des Todes und der Auferstehung
Christi, aus dem alle Sakramente und Sakramentalien

ihre Kraft ableiten» (Art. 61). Die Sakramente

müssen also in Zukunft unter einem etwas
andern Blickpunkt betrachtet werden als bisher.
Denn die Sakramente sind mehr als nur unfehlbar

wirkende Mittel zur Vermehrung der Gnade.
Bei jeder Spendung eines Sakramentes handelt es

sich um ein lebendiges Geschehen. In den sieben
Sakramenten wirkt Christus seinen Tod und
seine Auferstehung in die Gegenwart aller Zeiten.

Die Liturgie der Sakramente und Sakramentalien

bedarfdaher einer Reform. Sie soll«im Sinne
des obersten Grundsatzes von der bewußten,
tätigen und leicht zu vollziehenden Teilnahme
der Gläubigen und im Hinblick aufdie Erfordernisse

unserer Zeit» (Art. 79) revidiert werden. Es

soll wegfallen, was heute wenig einsichtig
erscheint, und es sollen die Riten den Erfordernissen

unserer Zeit angepaßt werden, vor allem soll
das Symbol, das Zeichen, besser erfaßt werden.

Das sakramentale Zeichen des Taufritus ist das Bad des

Untertauchens. Unter dem Zeichen des Untertauchens und
Auftauchens (heute nur noch ein verkümmerter Ritus) soll
Tod und Auferstehung des Herrn gegenwärtig gesetzt wer-

354



den. Auch die andern Zeichen haben Yerkundigungs-
charakter. Sie wollen begreiflich machen, was sich im
sakramentalen Geschehen der Taufe ereignet hat. Damit
das sichtbar wird, soll der Taufritus vereinfacht werden.
Denn was sich früher über viele Wochen und Monate
erstreckte, w ird heute m eine knappe halbe Stunde zusammengepreßt.

Der Ritus der Kindertaufe soll «der tatsachlichen
Situation der Kinder angepaßt werden; überdies sollen im
Ritus selbst die Rolle der Eltern und Paten und ihre Pflichten

deutlicher hervortreten» (Art. 67). Die Taufwasserweihe,

welche die Taufe schon rein äußerlich mit Ostern
verbindet, enthalt einen großen Yerkundigungscharakter.
Gerade dieses Heilsaktes wegen soll die Weihe des

Taufwassers mit dei Zeit bei jeder Taufspendung ermöglicht
werden.

In der Firmhturgie soll besser aufleuchten, daß dieses Sakrament

in einem Zusammenhang mit der Taufe steht und
zur Eucharistie fuhrt.

Auch «Ritus und Formeln des Bußsakramentes sollen so
revidiert werden, daß sie die Natur und Wirkung des Sakramentes

deutlicher ausdrucken» (Art. 72). Beim Bußsakrament
muß der Zusammenhang mit dem Heilsmysterium viel
deutlicher hervorgehoben werden. Tod und Auferstehung des

Herrn werden dargestellt im Gericht. Deshalb darf der Akt
des Gerichtes, die Lossprechung, nicht in den Hintergrund
gedrangt werden.

Auch bei der Krankensalbung (der Name < Letzte Ölung >

sollte nicht mehr gebraucht werden) wird Tod und
Auferstehung des Herrn gegenwartig gesetzt, und zwar durch
die Salbung. Die Krankensalbung ist nicht das Sakrament
des Sterbens, sondern eine Krankenweihe und kann schon
dann gespendet werden, «wenn der Glaubige beginnt,
wegen Krankheit oder Altersschwache in Lebensgefahr zu
geraten» (Art. 73).

In der Ehehturgie sollen die Gnaden des Sakramentes besser

bezeichnet und die Aufgabe der Eheleute eindringlich
betont werden. Auch hier haben wir den Hinweis auf das

Heilswerk Gottes. Im sakramentalen Zeichen der ehelichen
Liebe wird die erlosende Liebe des Herrn \erkundet.

Von den Sakramentahen, die ebenfalls nach den erwähnten
Prinzipien erneuert werden sollen, sei nur die Totenliturgie
erwähnt (Art. 81-82). Texte und Riten sollen so geändert
werden, daß der österliche Sinn des christlichen Todes
deutlicher aufleuchte und mit den Voraussetzungen und
der Überlieferung der einzelnen Gebiete besser ubereinstimmt.

Das liturgische Jahr

Ohne Zweifel kann das Kirchenjahr, wenn es

richtig mitgelebt wird, den Religionsunterricht
befruchten, und umgekehrt muß auch der Unterricht

hinfuhren zu diesem Mysterium der
Liturgie. Im liturgischenJahr wird das Heilswirken
des Herrn ganz besonders deutlich. Von der
Menschwerdung bis zur Geistsendung folgen
sich die einzelnen Heilsereignisse. Es leuchten
theologische Akzente auf, die der Seelsorger und
der Religionslehrer nie aus den Augen verlieren
dürfen. Das zentrale Heilsereignis ist nämlich das

Ostergeheimnis, das immer wieder verkündet
werden muß.
Denn indem die Kirche «die Mysterien der
Erlösung feiert, erschließt sie die Reichtümer der
Machterweise und der Verdienste ihres Herrn,
so daß sie jederzeit gegenwärtig gemacht werden
und die Glaubigen mit ihnen in Berührung kommen

und mit der Gnade des Heiles erfüllt
werden» (Art. 102). Der Mittelpunkt des
liturgischen Jahres ist das Ostergedachtnis.
Schon der liturgische Tag ist eine immer
wiederkehrende Verkündigung des Ostergeheimnisses.
In den Hymnen des Breviers wird die Symbolik
angedeutet, daß jedes Aufstehen am Morgen
Auferstehung bedeute, und jede Nacht, die kommt,
den Tod des Herrn. Die Liturgiekonstitution
fordert, daß dem Sonntag die eigene Wurde erhalten

bleibt. Die Kirche feiert das Pascha-Mysterium

jeweils am achten Tag, der deshalb mit
Recht Tag des Herrn oder Herrentag genannt
wird. «Denn der Herrentag ist Fundament und
Kern des ganzen liturgischen Jahres» (Art. 106).
Es muß bei der Verkündigung in Predigt und
Katechese beachtet werden, daß das Kirchenjahr

Christusverkundigung ist. Das liturgische
Jahr stellt uns den ganzen Christus vor Augen in
allen Lagen seines Lebens. Das Kirchenjahr kann
in der Verkündigung nicht genug betont werden.
Es darf aber nicht falsch betont werden. Es soll
über das Kirchenjahr nicht nur gesprochen werden.

«Das Kirchenjahr muß mitgelebt werden,
wenn es seine kery gmatische Funktion zur
Auswirkung bringen soll. Das wird aber nur dann
möglich sein, wenn die katechetische Unterweisung

in ständig zunehmendem Maß auf die
Gottesdienstfeier des Kirchenjahres hingeordnet
wird.» (Philipp Harnoncourt, <Der Verkundi-
gungscharakter der Liturgie>, in: Katechese und
Liturgie, S. 65).

Zusammenfassung

In diesem Aufsatz haben wir nicht die einzelnen
praktischen Neuerungen angeführt. Es ging darum,

einige Hinweise zu geben, wie die Liturgie
heute aufgefaßt und verstanden werden muß. Die
wichtigsten Grundsätze seien kurz zusammengefaßt

:

1. Liturgie ist Gottesdienst der Kirche.

Q. Liturgie ist ein Dialog, nämlich Heilszuwen¬
dung von Gott her und die Antwort des
Menschen auf Gott hin.

355



3- Die ganze Liturgie ist hingeordnet auf diesen

Doppelaspekt: Verherrlichung Gottes und
Heiligung des Menschen.

4. In der Liturgie wird immer das Pascha-

Mysterium, Tod und Auferstehung des Herrn
gefeiert.

5. Die Liturgie muß Tun der ganzen christ¬
lichen Gemeinschaft sein.

6. Alle Gläubigen haben ein Anrecht darauf,
Gott in ihrer Sprache und nach ihrer Sitte
anzurufen und zu preisen.

7. Die Messe besteht aus zwei gleichberechtigten
Teilen, dem Wortgottesdienst und der
Eucharistiefeier.

8. Christus ist nicht nur gegenwärtig in seinem
Brot, sondern ebensosehr auch in seinem
Wort.

9. Jedes Sakrament steht im Zusammenhang
mit dem Heilsmysterium von Tod und
Auferstehung des Herrn.

10. In den Sakramenten wirkt Christus seinen
Tod und seine Auferstehung in die Gegenwart

aller Zeit hinein.
11. Im liturgischen Jahr werden alle Heilsereig¬

nisse von dei Menschwerdung bis zur
Geistsendung vergegenwärtigt.

12. Das zentrale Heilsereignis des Kirchenjahres
ist das Ostergeheimnis.

13. Der Sonntag ist der Herrentag. Er verbindet
jede Woche mit dem Ostergeheimnis.

Eine Literaturauswahl

Allgemein:

Louis Bouyer, Erneuerte Liturgie. Geistlicher Kommentar zur
Liturgiekonstitution. Otto-Muller-Verlag, Salzburg 1965.
81 S.

Joseph Lengeling, Die Konstitution des zweiten Vatikanischen

Konzils über die heilige Liturgie. Text und Kommentar. Reihe
Lebendiger Gottesdienst. Heft 5/6. Verlag Regensberg,
Munster 1964. 286 S.

A. Verheul, Einfuhrung in die Liturgie. Zur Theologie des
Gottesdienstes. Herder-Verlag, Wien 1964. 276 S.

Hermann Volk, Theologische Grundlagen der Liturgie. Matthias-
Grunewald-Verlag, Mainz 1965. 123 S.

Geschuhte der Liturgie.
Theodor Klauser, Kleine abendlandische Literaturgeschichte.

Peter-Hanstein-Verlag, Bonn 1965. 245 S.

Aime-Georges Marlimort, Handbuch der Liturgiewissenschaft.
2 Bande. Herder-Verlag, Freiburg 1. Br., Bd. I 1963, 493 S.;
Bd. II 1965, 522 S.

Sakramente:

Karl Aman, Erneuerte Meßfeier - warum und wie? Verlag
Styria, Graz 1965. 61 S.

Josef Eger, Erneuerung des Bußsakramentes. Christlich - kirch-

356

lieh — personlich. Seelsorge-Verlag, Freiburg i.Br. 1965.

270 S.

Eugen Egloff, Erneuerung der Messe. NZN-Buchverlag, Zurich
1963. 56 S.

Franz Heggen, Altersgemaße Kinderbeicht. Richtlinien und
Wege zur kindergemaßen Beichtpraxis in der Diözese
Roermond. Herder-Verlag, Freiburg i.Br. 1966. 109 S.

Josef Andreas Jungmann, Wortgottesdienst im Lichte von Theologie

und Geschichte. Verlag Friedrich Pustet, Regensburg
1964. 130 S.

Felix LelubrejAndre Laurentin, Einführung der Kinder m die

Liturgie. Verlag J. Pfeiffer, München 1965. 192 S.

Liturgie und Katechese:

JosefDreißen, Liturgische Katechese. Die Liturgie als Strukturprinzip

der Katechese. Herder-Verlag, Freiburg i.Br. 1965.
184 S.

ElchingerjHarnoncourtjSehreibmayr, Katechese und Liturgie.
Botschaft und Lehre. Veröffentlichungen des Katechetischen
Institutes der Universität Graz. Verlag Styria, Graz 1965.
112 S.

Die liturgienahe Methode

Dr. Thomas Blatter, Chur

Die Glaubensverkündigunggehörtzusammenmit
der Feier des Kultmysteriums und der Spendung
der Sakramente zu den Grundfunktionen der
Kirche. Zu dieser Verkündigung des Wortes ist
neben der missionarischen (glaubenweckenden)
Predigt und der Gemeindepredigt die Katechese
zu zählen als elementare Unterweisung und
Einübung des Glaubens bei den im Glauben noch
Unmündigen. Aus dieser Sicht der
Pastoraltheologie ist die Katechese, der sogenannte
<Religionsunterricht!, wesentlich Verkündigung,
<Dienst am Wort, Dienst am Glauben! und
wesentlich Dienst in und an der Kirche, mag der
Religionsunterricht vielerorts auch als
staatliches Schulfach gesehen werden. Im Folgenden
sollen kurz das Wesen der Verkündigung behandelt

und Folgerungen fur die katechetische
Methode gezogen werden.

I.

1. Paulus beschreibt (Rom 10, 12-17) den
Verkündigungsvorgang: «Jeder, der den Namen des

Herrn anruft, wird Heil erfahren. Nun denn, wie
sollte man ihn anrufen, bevor man an ihn glaubt
Und wie sollte man zum Glauben kommen, ohne


	Grundzüge der Liturgiekonstitution

