
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 53 (1966)

Heft: 11: Religionsunterricht nach dem Konzil

Artikel: Die Mission in der religiösen Unterweisung

Autor: Kaiser, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-531772

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-531772
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


auswachsen. Gewiß scheint dieses, oberflächlich
besehen, den Indifferentismus eher zu begünstigen.

Bei näherem Zusehen enthält jedoch das
neue Kirchenbild Momente, die ein stärkeres,
tragfähigeres und dauerhafteres Motiv für die
Treue zur Kirche bilden als die frühere defensive
und integralistische kirchliche Einstellung.
Wie A. Müller aufzeigt, bilden zwei Elemente des

neuen Kirchenbildes Faktoren, welche die Treue
zur Kirche motivieren: der viel stärkere Bezug
der Kirche einerseits zu Christus, andererseits
zum Gläubigen. Im Kirchenbild des Zweiten
Vatikanums tritt viel stärker als in unsern
bisherigen Katechismen die Verbindung zwischen
Christus und der Kirche zutage. Christus hat die
Kirche nicht nur gestiftet wie ein Gründer einen
Verein. Es besteht zwischen ihm und der Kirche
eine bleibende Lebensgemeinschaft. Kirche ist
«der lebendige Christus, der sich durch alle Zeiten

hin den Seinen mitteilt»8, so daß Treue zu
Christus auch Treue zur Kirche verlangt. Sich
von ihr trennen hieße nicht nur, sich von einer
durch Christus gegründeten Institution, sondern

von Christus selber trennen. Es gibt also nicht die
Ausflucht: «Christus ja, Kirche nein».
Vom zweiten Element, das das neue Kirchenbild
für den Aufbau der Kirchentreue bietet, haben
wir schon gesprochen: von der tiefern < Ein-bin-
dung> des Gläubigen in die Kirche, und zwar
nicht von der Kirche, sondern von ihm selbst her.
Damit ist gemeint, daß der Gläubige sich selbst

mit der Kirche irgendwie identifiziert; daß sich
der einzelne Christ so erfährt, daß er aus der
Kirche lebt und sie in ihm lebt. Damit, daß sich

der Katholik — wie er das von der Konstitution
über die Kirche her darf und soll - als vollwertiges

Glied der Kirche fühlt und sich in der Kirche
und die Kirche in sich weiß, engagiert er sich in
ihr viel tiefer, als wenn er sie über sich oder sich

gegenüber sieht.
So finden sich im neuen Kirchenbild zwei
Einsichten, die ein starkes, lebendiges Motiv zur
Kirchentreue bilden: Treue zur Kirche ist Treue
zu Christus und auch Treue zu mir selbst. Zu
diesen beiden Elementen muß aber ein weiteres
kommen: die Verkörperung dieses neuen
Kirchenbildes durch den Katecheten. Wohl ist das

Glaubensbewußtsein der Gläubigen, viel mehr

s R. Guardini, Die Kirche des Herrn (Würzburg 1965),
S. 31. Vgl. die einleitenden Ausfuhrungen < Zwischen zwei
Büchern> (S. 11-19) über den Wandel des Kirchenbildes
seit der letzten Generation.

als wir oft meinen, durch die Sätze des
Katechismus geprägt. Darum auch wurde hier das
Kirchenbild unserer vorliegenden Katechismen
kritisch betrachtet. Ungleich wichtiger jedoch als
der Katechismus ist der Katechet. Am Katecheten

liegt es, das Kirchenbild des Zweiten
Vatikanums (und die andern neuen Linien) in seine
Katechese einzuarbeiten, und zwar am besten
und fundamentalsten so, daß er es selber in seiner

ganzen Haltung verkörpert. Der Katechet ist der
lebendige Katechismus, der vom Glaubensschüler

zumeist genauer gelesen und intensiver
studiert wird als der gedruckte. Er ist für den
Glaubensschüler Exponent und Bild der Kirche.
Das Kirchenbild des Glaubensschülers wird
entscheidend geprägt vom Bild der Kirche, das der
Katechet selber darlegt und darlebt. Nur ein
Katechet, der in sich selber die Kirche gültig
verkörpert, ist imstande, jenen «religiösen Vorgang
von unabsehbarer Tragweite» auszulösen: daß
nämlich «die Kirche erwacht in den Seelen»

(Romano Guardini).

Weitere Literatur
F. Holbock/Th. Sartory (Hrsg.), Mysterium Kirche in der
Sicht der theologischen Disziplinen (Salzburg 1962).
G. Barauna (Hrsg.), De Ecclesia. Beitrage zur Konstitution
< Über die Kirche des zweiten Vatikanischen Konzils > (Frei-
burgi.Br. 1965).

Die Mission
in der religiösen Unterweisung

Josef Kaiser SMB, Schöneck

Wenn man die Entwicklung der katholischen
Katechetik seit Beginn dieses Jahrhunderts ein
wenig überblickt, wird man mit Genugtuung
feststellen, daß eine fruchtbare Verschiebung des

Gewichtes von der Wissensvermittlung zur
Glaubenserweckung vor sich gegangen ist.
Erstaunlich ist dabei, daß die Mission in den
Handbüchern der Katechetik bis heute kaum eine
bedeutende Rolle spielt. Darum drängt sich die
Frage auf, ob das Thema < Mission> in der
religiösen Unterweisung wirklich so peripher sei, daß
es dem Wohlwollen des Religionslehrers überlassen

sein kann, sich damit einzulassen oder nicht.

348



I. Mission als religionspädagogische Aufgabe

Vor mehr als zehn Jahren gab Klemens Tilmann
dem Thema (Mission im Unterricht) einen
bedeutsamen Auftrieb, als er in den Katechetischen
Blättern (1953: S. 417-24 und 473-81) seine
Gedanken über dessen religionspädagogische
Bedeutung niederschrieb. Er verweist darauf,
daß der Jugendliche sich mit der Bildung eines
Ideals beschäftigt, und ihm deshalb tapfere und
starke Männer und Frauen vorgestellt werden
sollen, die ein ganzes, wertvolles Leben unter den
besonderen Ruf Gottes stellen. Tatsachen und
Situationsberichte aus den Missionen sollen nicht
nur helfen, das Weltbild des Jugendlichen zu
weiten, sondern ihm auch gelegentlich ein
frisches und waches Christentum wie in einem
Spiegel vorhalten, damit auch er im traditionellen

Christentum seiner Umgebung den Glauben
bewußter lebt. Außerdem kann es dem nach
Großem Strebenden wirklich helfen, wenn er
weiß, daß das Christentum, dem er angehört,
eine vorwärtstreibende Weltmacht ist.
Der Pädagoge scheint also im Thema (Mission)
eine nicht zu verachtende Hilfe für seine

Bildungsarbeit zu finden. Aber es bleibt doch wohl
immer noch die Frage, ob ein solches
religionspädagogisches Ziel nicht auch aufandern Wegen
erreicht werden kann. Sind nicht vielleicht noch
andere, viel stichhaltigere Gründe anzuführen,
die die Mission zu einem Muß in der religiösen
Unterweisung machen?

II. Mission als Herrschaftsergreifung Christi

Schon das AT berichtet uns über Gottes
großartige Heilspädagogik mit seinem auserwählten
Volk. An ihm vollzieht er seine machtvollen
Großtaten, und er führt es weiter, auch wenn
seine Bundesgenossen die erwartete Vollendung
mehr und mehr auf sich eingrenzen und nach
ihren Maßstäben bemessen. Er bleibt seinen

Verheißungen nicht nur treu, indem er sie

erfüllt, sondern schenkt auch stets wieder neue
Verheißungen. Damit führt er sein Volk in einer
langen und bewegten Geschichte auf die

Verheißung hin, die auch die Erfüllung sein wird.
Und das ist der Kommende.
Wie aber Christus kommt, ist Er wohl die
Erfüllung, aber keineswegs der Abschluß der
Geschichte Gottes mit seinem Volk, sondern Er ist
gerade die endgültige Ausweitung des Werkes
Gottes auf die ganze Welt. Seine Heilspäd¬

agogik will nun die Vollendung aller Menschen
und der ganzen Welt.
Daß das schon die Urkirche und ihre Verkündigung

richtig verstanden hat, zeigt der
«Sendungsbefehl» in Mt 28, 16-20.
Dem Evangelisten geht es in diesem Bericht offenbar

nicht in erster Linie darum, zu zeigen, daß der
Herr wirklich auferstanden ist, so daß die Jünger
ihn auf dem Berge sehen können. Nur in einem
Nebensatz ist ja angeführt, daß sie ihn sahen. Die
betonte Tatsache ist vielmehr, daß Christus die
Herrschaft über die Welt übernimmt. Er, Jesus,
der gekreuzigt wurde und auferstand, ist nun der
Herr des Himmels und der Erde. Darum beten
ihn die Jünger an, und darum ist ihm alle Macht
gegeben. Dieser Schluß des Matthäusevangeliums

stellt die Gegenwart unter die Herrschaft
Christi.
Damit ist auch das Reich Gottes nicht mehr bloß
ein zukünftiges Reich, da Er ja nun seine
Herrschaft angetreten hat. Als Herr ist der erhöhte
Christus von jetzt an in seiner Gemeinde
gegenwärtig, «alle Tage bis zur Vollendung der Weltzeit».

Darum geht der Auftrag Christi, hinzugehen und
zu Jüngern zu machen, auch nicht bloß die Elf
auf dem Berge an, sondern er ist vom erhöhten
und gegenwärtigen Herrn selbst an jeden Hörer
und Leser dieses Textes gesprochen. Dieser von
Matthäus verfaßte Bericht - ursprünglich für die
erste Gemeinde geschrieben, um in der Erfüllung
des Bisherigen den Christen den neuen Sinn des

Handelns Gottes mit den Menschen zu erklären -
ist nun auch je das Wort des gegenwärtigen
Herrn an alle kommenden Jünger. Er selbst klärt
stets den Hörer dieses Berichtes über seine
Aufgabe und den Sinn der Geschichte auf: Im jetzt
bis zur Vollendung noch bleibenden Abschnitt
der Geschichte muß dieser als neuer Einsatz der
Heilsgeschichte Gottes mit den Menschen
verstanden werden. Die Herrschaft Gottes soll nicht
mehr bloß proklamiert, sondern wirklich
vollzogen und durchgesetzt werden. Die Sammlung
des Gottesvolkes unter Christi Herrschaft muß
jetzt geschehen. Jeder ist vom Herrn selbst
aufgerufen, daran mitzuarbeiten. Konkret aber
geschieht das im Hingehen und Zum-Jünger-
Machen: in der Mission also. Christus selbst hatja
nun die Heiden zu «Mitbürgern der Heiligen»
(Eph 2, 19) gemacht. Und darum ist Mission ein
vom Herrn aufgetragenes Muß und darf auch in
der religiösen Unterweisung nicht fehlen.

349



III. Die Kirche ist wesentlich missionarisch

Das Konzil hat in der Konstitution über die
Kirche das heute vielgebrauchte Wort von der
Kirche als < Ursakrament des Heiles > übernommen.

Diese Bezeichnung macht uns bei genauerer

Betrachtung die Aussage, daß und wie Christus

selbst in seiner Kirche weiterwirkt. Sein
Weiterwirken wiederum weist uns aufdie Mission
als Wesensaufgabe der Kirche hin.
Was wir im Credo beten: «Für uns Menschen
und um unseres Heiles willen ist er vom Himmel
herabgestiegen», können wir gar nicht leicht
umfassend genug verstehen. Einmal in dem Sinne,
daß wirklich nur in Christus das Heil gekommen
ist und daß es ohne Christus kein Heil gibt. Dann
aber auch, daß Christus dieses Heil für alle
Menschen, ohne Ausnahme, gestiftet hat. Er ist
alleiniger Urheber und Ursprung alles Heiles, und ist
das für alle Menschen, Räume und Zeiten. Es

gibt kein neues Stiften des Heiles mehr, sondern

nur noch Uberlieferung des in Christus schon

gekommenen und geschenkten Heiles. Und diese

geschieht an alle Völker und Stämme durch die
Gegenwart Christi im Ursakrament des Heiles,
der Kirche.

Wie jedes Sakrament - das wissen wir noch aus
dem Katechismus - ein äußeres Zeichen für eine
innere Gnade und Wirklichkeit ist, so ist die
Kirche, wenn sie als Ursakrament bezeichnet
wird, das äußere, sichtbare Zeichen, das Christus
in sich birgt. Sie ist somit der neuinkarnierte Herr
selbst: Wie das göttliche Wort zur Stiftung des

Heiles in menschlicher Natur erschien, so bleibt
es nun zur geschichtlich offenbaren Weiterüberlieferung

des Heiles in der Kirche gegenwärtig.
Wer also der Kirche begegnet, begegnet Christus
und seinem Heil, denn Er selbst handelt in der
Zwischenzeit zwischen Himmelfahrt und
Wiederkunft unter den Menschen weiter in seiner
Kirche. Die Kirche ist das sichtbare Heilsorgan,
das auföffentlichen Wegen, im Wort, Sakrament
und Recht, den unsichtbaren, lebendigen Herrn
anbietet.
Die Kirche ist also vom Herrn selbst so angelegt,
daß sie allen Menschen der Zwischenzeit das

Heil geschichtlich offenbar überliefere und
anbiete. Das ist gerade ihr Wesensauftrag: Das Heil
immer und überall gegenwärtig zu machen. Damit

aber hat die Kirche wesensmäßig eine
Sendung an alle Völker, daß der Herr selbst sein
Heilswirken unter ihnen fortsetzen könne. Eine

Kirche ohne Missionsauftrag gibt es nicht, und
deshalb auch keine christliche, religiöse
Unterweisung, die die Mission ausklammert.

IV. Die Mission im Unterricht: konkrete Möglichkeiten.

Diese Überlegungen dürften gezeigt haben, daß
Mission ein zentrales Anliegen des Glaubens ist.
Das Thema Mission muß daher in der religiösen
Unterweisung immer wieder zur Sprache kommen,

ohne daß es als Sonderunternehmen
erscheint.

i. In der Bibelkatechese

Die Evangelien sind Schriften für die Mission. -
Die Botschaft, die Jesus brachte, war unerhört,
und der Anspruch, den er stellte, nie zuvor
dagewesen. Die Kreuzigung war zwar in den Augen
der Zeitgenossen gerade das Zeichen dafür, daß
Gott Jesus und seine Botschaft verworfen hatte.
Doch die Auferweckung Jesu ist dann das noch
stärkere Zeichen, daß Jesu Anspruch und
Botschaft wirklich gilt, und daher ergibt sich aus ihr
die ernste Pflicht für die Urgemeinde, alle
Menschen das entscheidende Wort Jesu hören zu
lassen. Es ist der mächtige Drang, dieser Pflicht
nachzukommen, der zusammen mit dem neuen
Glaubensverständnis Jesu Botschaft und
Anspruch für die Verkündigung und die Mission
niederschreiben läßt. Das Evangelium soll nicht
<auch> zu denen draußen gebracht werden,
sondern ist primär als zum Glauben aufrufendes
Wort für jene geschrieben, die Ihn und seine
Botschaft noch nicht kennen. - Dieser Aspekt müßte
doch auch in der Bibelkatechese gelegentlich
sichtbar werden.
Aufder andern Seite ist das Evangelium wirklich
das Wort Gottes. - Die Geschehnisse der Schrift
sind keine vergangenen Geschichten, sondern in
der Aussageabsicht der einzelnen Perikope ist je
das mich betreffende Wort Gottes zu finden. Von
der Sinnmitte her gestaltete Bibelkatechese macht
jeden Hörer gleichzeitig mit dem Auferstandenen,

der dann sein Wort zu ihm spricht. Gottes
Heilshandeln setzt sich so durchgehend fort in
seinem Evangelium, in dem er die Menschen bis

zum Ende der Zeit aufruft, Antwort zu geben.
Wer seine Bibelkatechese aus solchem Verständnis

gestaltet, wird immer wieder Möglichkeiten
finden, die Mission als anschauliche Gestalt des

Evangeliums heute einzubeziehen, und an ihr

35°



sugleich aufzuzeigen, daß sich die frohe Bot-
zchaft durch uns ereignet. Am Anfang der Stunde
kann mit dem Beispiel aus der Mission das Interesse

des Kindes für bestimmte Fragen geweckt
werden, auf die es dann aus der Schrift die Antwort

findet. Oder das Missionsereignis kann
mithelfen, die Sinnmitte eines Textes aufzuschlüsseln.

Auch wertvolle Anregungen für die Anwendung

der Glaubenslehre werden meist leicht
durch Berichte aus der Mission unterstützt.

2. In der Katechismuskatechese

Unsere obigen Überlegungen begründen den
Platz der Mission in der Katechismuskatechese.
Es seien hier nur skizzenhaft die Plätze nochmals
angegeben.
In der Gotteslehre wird Gottes Handeln
anschaulich durch die Mission. Gottes Heilstat für
alle muß in der Lehre über Christus immer wieder
ausgesagt werden. Die Kirche als Ursakrament
des Heiles und ihre Wirksamkeit in den
Sakramenten hat unmittelbare Bezüge zur Mission.
Für die Wirklichkeitserfassung des Glaubens und
des christlichen Lebens hat die Mission auch
immer eine große Bedeutung in der Glaubensund

Sittenlehre. Missionshilfe wird zum Akt der
Brüderlichkeit und bildet den jungen Christen
zum aktiven Träger des kirchlichen Lebens heran.

Beispiele aus der Mission können immer wieder

bewirken, daß das Kind in allen Lehrstücken
ganzheitlich angesprochen wird, und der Inhalt
der Merksätze wird sich dann nicht zu schnell
wieder verflüchtigen, weil er nur dem Intellekt
des Kindes aufgebürdet wurde.

ß. In der Kirchengeschichte

Die Macht und das Leben des Auferstandenen
offenbart sich nicht nur in der Apostelgeschichte.
Durch die ganze Kirchengeschichte handelt es

sich um die Geschichte des neuen Gottesvolkes
und Gottes Großtaten mit ihm. Wer das den
Kindern zu deuten versteht, wird ihnen die
Einsicht wecken, daß das Kommen des Reiches Gottes
durch die Menschen konsequent weiter vorangetrieben

wird, und die Freude, daß die werdende
Kirche nicht der Vergangenheit des ersten
Jahrhunderts angehört. Damit wird durch die Mission

das Handeln Gottes in dieser Welt und ihrer
Geschichte deutlich lesbar. Man darf die Mission
nur nicht der Vergangenheit preisgeben durch
den Stil des <es war einmal ein Neger...). Man

muß sie in diese reale Welt von Raum und Zeit
hineinstellen, um die Sendung und Taten des

lebendigen Gottes um so eindrücklicher erleben
zu lassen.

4. Im Profanunterricht

Für den christlichen Lehrer gibt es auch in den
Profanfächern manche Anknüpfungspunkte, um
das Thema Mission zur Sprache zu bringen. Er
kann zum Beispiel in der Heimatkunde von der
Missionierung der eigenen Heimat sprechen,
oder in der Geographie, Botanik... auch über die
Mission in den entsprechenden Ländern referieren

und auf große Missionare als Fachleute auf
diesen Gebieten hinweisen. Umgekehrt ist es

auch möglich, an einem missionarischen Thema
die Geschichte, Erdkunde oder Wirtschaftsgeographie

eines Landes zu behandeln.
Jedenfalls gibt es nach dem Willen Christi keine
Kirche, die nicht die Mission wesentlich zum
Auftrag hat. Es kann darum auch nicht dem
Belieben und Gefallen des Religionslehrers überlassen

sein, die Mission zur Sprache zu bringen oder
nicht.

Literatur:

Die missionarische Erziehung in der Volksschule. Patmos
Düsseldorf (3 Bände) 1963/64.
Christi Wort für alle Zeit. Patmos Düsseldorf 1965.
Christi Wort in aller Welt. Patmos Düsseldorf 1966.

Grundzüge der Liturgiekonstitution
Dr. Walter von Arx, Luzern

Die Erneuerung der Liturgie ist wohl eines der
bedeutendsten religiösen Ereignisse unserer Zeit.
Denn die Liturgiereform berührt am unmittelbarsten

jeden einzelnen Gläubigen. Geistliche
und Laien, alle haben mit dem Gottesdienst zu
tun. Das Konzil fordert eindringlich: Die «volle
und tätige Teilnahme des ganzen Volkes ist bei
der Erneuerung und Förderung der heiligen
Liturgie aufs stärkste zu beachten, ist sie doch die
erste und notwendige Quelle, aus der die Christen

wahrhaft christlichen Geist schöpfen sollen»
(Art. 14).
Wie wenig hat dieses zentrale religiöse Ereignis

351


	Die Mission in der religiösen Unterweisung

