Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 53 (1966)

Heft: 11: Religionsunterricht nach dem Konazil

Artikel: Die Umstellung der Katechese auf das neue Kirchenbild
Autor: Berz, August

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-531636

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-531636
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

predigt, ist schrittweise, klug, in Anpassung an
die biblische Reife der Zuhérer, zu férdern.
Gleiches gilt von den Wortgottesdiensten. Vor
allemaberwerden diegroBenbiblischen Wahrhei-
ten mehr und mehr Zentrum aller Verkiindigung
und christlichen Lebenserneuerung werden miis-
sen. Dabei wird man sich freilich vor jeglichem
Biblizismus zu hiiten haben.

Seelsorger und Laien werden in zunehmender
Zusammenarbeit besorgt sein, wie das Wort Got-
tes im Gottesdienst und Raum der Kirche zeichen-
haft seine Wiirde und Sichtbarkeit immer mehr
zuriickgewinnen kann.

3. In der katechetischen Unterweisung:

Der Bibelkatechese ist im Religionsunterricht
aller Stufen ein erster Platz zuzuweisen. Es ist
sorgsam zu uiberlegen, wie in kluger Sukzessivitat
die heilsgeschichtliche Botschaft des AT und NT
vom Kindergarten bis zur Erwachsenenbildung
in immer neuen Formen an den Christen heran-
getragen werden kann. Ein neuer Rahmenplan
fiir den Bibelunterricht, eine neue psychologische
und didaktische Grundlegung desselben driangt
sich daher auf?3.

Das Verhiltnis von Bibel und Katechismus, die
beriihmte Zweigleisigkeit des Religionsunter-
richtes, stellt sich theologisch wie auch pad-
agogisch im Streben nach «ganzheitlichem»
Unterricht neu. Solange der Katechismus als
selbstindiger Unterricht weiterbesteht, mul3 er
bibeltheologisch und heilsgeschichtlich ausge-
richtet sein.

Solange die Forschungen der neueren Exegese
katechetisch noch nicht aufgearbeitet sind, so-
lange viele Katecheten noch nicht ihre gemiBe
Ausbildung erhalten, und uns die biblischen
Schulbiicher, welche nach den neuesten herme-
neutischen Prinzipien auszurichten sind, fehlen,
wird groe Geduld am Platze sein miissen. Wir
befinden uns aber durchaus nicht in einem Nie-
mandsland. Katecheten und Nichtkatecheten,
die guten Willens sind, stehen bedeutsame Hilfs-
mittel zur Verfugung. Nutzt er diese alle, geht er
methodisch-didaktisch richtig ans Werk, wird es
sich ihm und seinen Anvertrauten erschlieBen,
was in der Schrift Anruf Gottes ist.

Alle Formen moglicher Mitteilung, die Erzih-
lung, die Bibelbetrachtung, die Besinnung, die

25 Vgl. Hubert Halbfas, Der Religionsunterricht, Kap. Der
Bibelunterricht. Patmos V., Diisseldorf 1965.

eigentliche Auslegung, das Gesprich, die Dis-
kussion usw., kénnen und miissen mithelfen, den
Zugang zu bereiten in das Geheimnis des Wortes
Gottes. Aber am Ende gilt doch immer: Nur
dem Glaubenden wird wahrhaft zuteil, was Gott
ihm sagen will.

4. Im persinlichen Leben, in der kleinen und grofen
Gemeinschaft:

Das Wort Gottes muB seinen Lauf nehmen und
die Herzen der Menschen erobern im Alltag,
durch die private Lektiire in der stillen Kammer,
durch die personliche Betrachtung und Medi-
tation von Bibelworten, von biblischen Ereignis-
sen und Vorgangen, gekront durch ein nach der
Bibel gestaltetes Gebet, durch ein Leben nach
dem erfahrenen Text.

Wo immer sich zwei oder drei oder mehr Christen
zusammentun, um frei oder nach einem Lese-
plan, thematisch oder weniger thematisch, nach
festen Formen (6ffentliche Schriftlesung, Semi-
nar, Bibelkreis) oder in mehr freier Art die Bibel
zu lesen, beginnt eine ausgestreute Saat zu wach-
sen und Gott selbst zu den Menschen zu sprechen.
Da ist biblischer Aufbruch, wenn auch verbor-
gen vor aller Welt 25,

Wenn allenthalben junge Menschen und Er-
wachsene, immer wieder ermutigt durch die
Diener des Wortes, mit offener Glaubensbereit-
schaft, gemeinsam oder persénlich, den miih-
samen Weg gehen in die groBe Heilsbotschaft
Gottes hinein, da kann erfahren werden, was bei
Isaias steht: «Ist nicht mein Wort wie Feuer und
wie ein Hammer, der Felsen zerschmettert?»

(Jer 23, 29).

Die Umstellung
der Katechese auf das neue Kirchenbild

Dr. August Berz, Freiburg i. Ue.

Wie Karl Rahner in einem Aufsatz tiber «Das
neue Bild der Kirche»> feststellt, hat sich das
Zweite Vatikanische Konzil, «wenn man genau

26 Vgl. die Werkhefte zur Bibelarbeit aus dem Kath. Bibel-
werk Stuttgart.

343



zusieht, in allen seinen sechzehn Konstitutionen,
Dekreten und Erkldrungen mit der Kirche be-
faBt... Dieses Konzil war also ein Konzil der
Kirche tiber die Kirche» . Dementsprechend sind
die Folgerungen und Forderungen, die sich aus
dem Zweiten Vatikanum fiir die Katechese tiber
die Kirche ergeben, ganz besonders bedeutsam.
Wir wollen versuchen, kurz das Kirchenbild der
bisherigen Katechismen zu zeichnen und sodann
das Kirchenbild des Zweiten Vatikanums davon
abzuheben. Aus diesem Vergleich ergibt sich,
welche Umstellungen vorzunehmen sind und wel-
che Momente dazu dienen kénnen, die Treue zu
dieser neu gesehenen Kirche zu festigen.

1. Das Kirchenbild der bisherigen Katechismen

Wie Martin Ramsauer in seiner bedeutsamen
Studie uber <Die Kirche in den Katechismen»?2
schon vor Jahren feststellte, fithrte die an-
dauernde Auseinandersetzung mit den refor-
matorischen Stréomungen in der Katechese zu
einer Uberbetonung der von den Reformatoren
angegriffenen Punkte, zu einer Ubersteigerung
der hierarchisch-juridischen VerfaBtheit der
Kirche, wihrend ihre innere géttlich-gnaden-
hafte Seite zuruicktrat. Die Kirche wurde weithin
nur als etwas objektiv Vorgegebenes angesehen,
als «ein Haus, das voll Glorie schauet weit tiber
alle Land aus ew’gem Stein erbauet...». Wir be-
schranken uns hier mit dem Blick auf die beiden
Katechismen, die in der deutschsprachigen
Schweiz gegenwirtig gebraucht werden: den
Katechismus des Bistums Basel und den Katho-
lischen Katechismus der Bistlimer Deutsch-
lands.

In einer Untersuchung uber «Die Kirche im
Katechismus des Bistums Basel » ® haben wir auch
am gegenwartigen Basler Diizesankatechismus fest-
stellen miissen: In einer Uberbetonung der sicht-
baren Hierarchie ist allzusehr von den kirch-
lichen Amtern die Rede, die iiberdies auf die
Tréager der Hierarchie eingeschrankt erscheinen,
was zum landlaufigen MifBBverstandnis beitrdgt,
die Kirche einfachhin dem Klerus gleichzuset-
zen. Auf die Frage (99) namlich, welche Amter
Christus der Kirche tibertragen habe, wird aus-

! Das neue Bild der Kirche nach dem Zweiten Vatika-
" nischen Konzil, in: Geist und Leben 39 (1966), S. 4.

2 In: Zeitschrift fiir katholische Theologie 73 (1951),
S. 129-169, 313—346.

3 In: Schweizerische Kirchenzeitung 123 (1955), S. 25-26,
40-42, 51-52, 64-66.

344

gefiithrt, Christus habe sein dreifaches Amt «den
Aposteln und ihren Nachfolgern tibertragen». Es
ergibt sich somit die Gleichsetzung: Kirche =
Apostel und ihre Nachfolger = Hierarchie. Auch
in den folgenden Fragen iiber die kirchlichen
Amter und Aufgaben ist nur von den Aposteln
und ihren Nachfolgern, also allein von der Hier-
archie, die Rede. So muBte es zu jener einseitigen
Kirchenauffassung kommen, wie sie O. Semmel-
roth beschreibt: «Dem katholischen Christen
gewohnlicher Priagung ist seine Kirche weithin
eine Art Amt, dem er in einiger Distanz gegen-
ubersteht. In manchen Situationen hat er dieses
Amt nétig. Dann geht er hin und bedient sich
seiner Funktionen... Sie selbst aber wissen sich
nicht als Kirche»?*. Wie in andern Katechismen
seit dem Kontroverstheologen Bellarmin werden
die innern Wesensattribute der Kirche: ihre Ein-
heit, Heiligkeit, Allgemeinheit und Apostolizitat
zu Unterscheidungsmerkmalen der wahren Kir-
che gegeniiber den andern Konfessionen, zu «be-
stimmten Zeichen», an denen man die katho-
lische Kirche «als die einzig wahre erkennen
kann» (vor Frage 113). Der missionarische
Wesenszug der Kirche, der sich aus ihrer Ka-
tholizitdt ergibt, wird nicht aufgezeigt, und es
wird auch nicht auf das 6kumenische Anliegen
der Wiedervereinigung aller Christen hinge-
wiesen.

Gegeniiber dem schon vor Jahrzehnten verfalten
und 1947 zum letzten Mal revidierten Basler
Diézesankatechismus enthilt der deutsche Kate-
chismus von 1955 eine tiefere, organischere und
umfassendere Schau der Kirche. In seiner Lehre
iiber das Wesen der Kirche hailt er sich stark an
die 1943 erschienene Enzyklika «Mystici Cor-
poris> Pius XII., und in den einleitenden Worten
(vor Lehrstiick 45) und in Lehrstiick 46 scheint
schon das Bild der Kirche als des Volkes Gottes
auf, dasdann im Zweiten Vatikanumzum Durch-
bruch kommen sollte. Aufs Ganze besehen krankt
aber auch der deutsche Katechismus an den Ge-
brechen, die wir beim Basler Ditzesankatechis-
mus feststellen muBten (und die wohl bei allen
Katechismen des letzten und dieses Jahrhunderts
festzustellen wiren): die sichtbare, juridisch-
hierarchische Seite der Kirche, gleichsam ihr
Frontaspekt wird tuberbetont; die Kirche er-
scheint auf ihre Amtstridger beschrankt; immer
wieder ergibtsich die unstatthafte Gleichsetzung:

4 Urbild der Kirche (Wiirzburg 1950), S. 64.



Kirche = Kirchenamt und ihre Triger (Lehr-
stiick 50: «Die Kirche verkindet und lehrt...
Das Lehramt der Kirche bilden der Papst und die
mit thm in Gemeinschaft stehenden Bischéfe»;
Lehrstiick 54: «Die Kirche spendet die heiligen
Sakramente»; 56: «Die Hirtenaufgabe der
Kirche». Vor allem kommt dies in Sidtzen zum
Ausdruck wie: «Die Kirche... lehrt uns. Sie
unterweist uns in Predigt und Unterricht...»
[S. 90]; «Die Kirche hat die Hirtenaufgabe, die
Glaubigen zu einem christlichen Leben anzuhal-
ten. Sie mahnt und ermuntert uns zum Guten
und schiitzt uns vor Gefahren...; sie gibt uns
Gebote und Gesetze. Fiir manche schwere Sun-
den hat sie Strafen festgesetzt» [S. 102]). Noch
ausgesprochener als im Basler Katechismus wird
hier die Kircheihrer Hierarchie gleichgesetzt und
ihr Wirken mit dem ihrer Amtstriger identi-
fiziert. Die Glaubigen erscheinen als Untergebene
der Kirche, als Objekte, die von der Hierarchie
sich regieren, betreuen, schiitzen, leiten, beleh-
ren lassen missen, und hoéchstens als Mithelfer
der Bischéfe («Die Glaubigen sollen ihren Hirten
folgen und ihnen in der Hirtenarbeit helfen»
S. 102), nicht aber als mitverantwortliche Mit-
trager der Kirche und Mitvollzieher ihres Auf-
trags. So mul3 der Katholik den verhdngnisvollen
Eindruck bekommen, die Kirche sei eine bloBe
Institution, eine hohere Instanz, die ihm gegen-
iiber, ja entgegen stehe. Es kommt bei ihm zur
Identifikation von Kirche und Klerus: Kirche,
das sind der Papst, die Bischofe und die Priester,
statt zur Identifikation von Kirche und Ich im
BewuBtsein: Kirche, das bin auch ich; Kirche,
das sind wir.

Diese Sicht der Kirche als einer machtvollen
Instanz hat zur Folge, daBl man alles einfach ihr
iiberldfBt, sich in ihr passiv verhalt, statt sich aktiv
fiir sie einzusetzen im BewubBtsein: Es geht um
meine eigene Sache; von mir hiangt es zum Teil
ab, wie es mit der Kirche steht; ich bin mit ihr so-
lidarisch; ich trage an ihrem Auftrag und ihrem
Versagen, an ihrer Sendung und an ihrer Siinde
mit,

Ferner muB der Leser der bisherigen Katechis-
men den weiteren allzuengen Eindruck erhalten,
daB zur Kirche bloB die Katholiken gehérten,
denn nirgendwo ist die Rede von der wenigstens
innerlichen, gnadenhaften und zum Teil verwirk-
lichten Zugehorigkeit zur Kirche der nichtka-
tholischen Mitchristen und der <anonymen
Christen»> in den nichtchristlichen Religionen.

Die Kirche erscheint als eine fest abgegrenzte
Enklave, die wie ein Bollwerk in der Menschheit
steht, nicht aber als Trigerin des Heils fiir die
ganze Menschheit und Welt (auBer in Lehrstiick
52 «Die Weltmission» des deutschen Katechis-
mus).

I1. Katechese im Blick auf das Kirchenbild des Jweiten
Vatikanums

Da die der Sicht des Zweiten Vatikanischen Kon-
zils entsprechenden Lehrbucher erst noch zu
schaffen sind — dabei kann es sich nicht einfach
um Revisionen bestehender Werke handeln —, ist
es am Katecheten, die nétigen Korrekturen vor-
zunehmen. Nach welchen Richtungen ist das
verengte Kirchenbild der letzten Jahrhunderte
auszuweiten, wo und wie sind die Akzente zu
setzen, damit unsere Katechese die Glaubens-
schiiler zur neuen, offenen Kirche erzieht — zum
neuen Kirchenbild, das im Grunde das urspriing-
liche Kirchenbild der Bibel und der Kirchenviter
ist? Fassen wir der Kiirze halber das in dieser
Hinsicht Wichtigste aus dem reichen Gut der
iiberaus dichten acht Kapitel der Konstitution
uber die Kirche in einigen Kernsidtzen zusam-
men.

1. Die Kirche ist fiir die ganze Menschheit da.
Sie hat nicht bloB die geistliche Betrachtung der
Glaubigen zur Aufgabe, worin sich leider unser
Pfarreileben zumeist erschopft, sondern sie hat
eine universale Sendung als «Sakrament des
Heils der Welt»?: «Die Kirche ist namlich in
Christus gleichsam das Sakrament, das heif3t
Zeichen und Werkzeug fir die innerste Vereini-
gung mit Gott wie fiir die Einheit der ganzen
Menschheit» (Art. 1) ; sie ist «fiir das ganze Men-
schengeschlecht die unzerstorbare Keimzelle der
Einheit, der Hoffnung und des Heils» (Art. g).
Sie bildet nicht ein in sich geschlossenes Systemn,
sondern hat eine wegweisende, bahnbrechende,
mitreiBende Funktion im Dienste des Heils fiir die
ganze Menschheit.

2. Die Kirche umspannt alle Zeiten : Sie «begann
sich schon seit dem Anfang der Welt abzuzeich-
nen; in der Geschichte des Volkes Israel und im
Alten Bund wurde sie auf wunderbare Weise vor-
bereitet, in den letzten Zeiten gestiftet, durch die
Ausgieffung des Heiligen Geistes geoffenbart, und

> Vgl. Karl Rahner in dem in Anm. 1 zitierten Aufsatz,
S. 11-20.

345



am Ende der Welt wird sie in Herrlichkeit voll-
endet werden». In ihr sammeln sich alle Gerech-
ten von Adam an bis zum letzten Auserwihlten
(Art. 2). Die Kirche reicht also wurzelhaft hinter
das Neue Testament zurtick. Darum auch unsere
Verbundenheit mit dem Volk des Alten Bundes.

3. Die Kircheist Keimzelle des Reiches Christi auf
Erden: « Die Kirche, das hei3t das im Mysterium
schon gegenwirtige Reich Christi...» (Art. 3)
«stellt Keim und Anfang dieses Reiches auf
Erden dar... und hat die Sendung des Reiches
Christi und Gottes anzukiindigen und in allen
Volkern zu begriinden» (Art. 5). Die Kirche ist
also nicht einfachhin mit dem Reiche Gottes
identisch, sondern dessen Keimzelle, dessen in
die Welt und die Menschheit hineingesenktes
Samenkorn, von dem die Gleichnisse des Evan-
geliums reden.

4. Die Kirche harrt noch ihrer Vollendung:
«Wihrend sie allmidhlich wachst, streckt sie sich
verlangend aus nach dem vollendeten Reich...»
(Art. 5); «sie weil sich in der Fremde, so daB sie
sucht und sinnt nach dem, was oben ist» (Art. 6).
«Die Kirche wird erst in der himmlischen Herr-
lichkeit vollendet werden» (Art. 48). Sie ist also
noch nicht etwas Abgeschlossenes, Definitives,
sondern sie ist immer noch im Werden und Wach-
sen; daher auch die Notwendigkeit, sich zu wan-
deln, sich den Umweltsbedingungen und Zeit-
umstdanden anzupassen und immer wieder das
Kleid zu wechseln. Wir miussen somit von einem
starren und statischen zu einem lebendigen,
dynamischen Kirchenbild kommen und sind
dann imstande, den heutigen durchgreifenden
Umbau der Kirche zu verstehen und zu begriiBen
statt zu befiirchten, da3 man uns alles Katho-
lische raube.

5. Die Kirche ist auch noch nicht vollkommen.
«Wihrend Christus heilig, schuldlos, unbefleckt
war (Hebr 7, 26) und Stinde nicht kannte (2 Kor
5, 21)..., umfaBt die Kirche Siinder in ihrem
eigenen SchoBe. Sie ist zugleich heilig und stets
der Reinigung bediirftig, sie geht immer noch
den Weg der BuBe und Erneuerung» (Art. 8).
Wir diirfen also die Kirche nicht apotheisieren —
sie ist nicht Gott selber, und wir diirfen weder sie
noch ihre Amtstriager kanonisieren. Wohl ist die
Kirche ihrem innern Wesen nach, insofern sie
Christi Leib und Braut ist, heilig und makellos;
Kirche als Volk aber ist ein Feld, auf dem Gutes
und Schlechtes wachst. Darum gilt es, wegzukom-

346

men von einem Hurra-Katholizismus zu einer
nichternen Kirchlichkeit, die auf das Scan-
dalum, auf die «Verwiistung an heiliger Stitte»
gefaBt und dieser Belastung gewachsen ist. Schon
das Kind muB wissen, dal3 es in dieser Zeit nicht
zu erwarten steht, dal} die innere tibernaturliche
Herrlichkeit der Kirche in dulerem Triumphe
durchbricht. Nicht im Hosanna-Rufen, sondern
im Stehen unter dem Kreuz Christi und der
Kirche bewahren sich deren echte Anhianger.

6. Die Kirche Christi «hat ihre konkrete Exi-
stenzform in der katholischen Kirche... Das
schlieBt nicht aus, daB auBerhalb ihres Gefuiges
vielfaltige Elemente der Heiligung und der Wahr-
heit zu finden sind, die als der Kirche Christi
eigene Gaben auf die katholische Einheit hin-
drangen» (Art. 8). «Auf verschiedene Weise ge-
héren zu ihr oder sind ihr zugeordnet die ka-
tholischen Gldubigen, die andern an Christus
Glaubenden und schlieBlich alle Menschen tiber-
haupt, die durch die Gnade Gottes zum Heil be-
rufen sind» (Art. 13). Wenn also auch die Kirche
Christiin der katholischen Kirche grundgelegt ist,
so reicht sie doch weit iiber deren sichtbare Gren-
zen hinaus. Wir verweisen fur diesen Punktaufdie
Ausfithrungen tber <Glaubensunterweisung in
6kumenischem Geisto.

7. Wie die Kirche als ganze, so hat innerhalb der-
selben die Hierarchie eine dienende Funktion.
«Christus der Herr hat in seiner Kirche ver-
schiedene Dienstamter eingesetzt, die auf das
Wohl des ganzen Leibes ausgerichtet sind. Denn
die Amtstrager, die mit heiliger Vollmacht aus-
gerustet sind, stehen im Dienste ihrer Briider»
(Art. 18). Sie mussen nitzen, nicht ausniitzen.
Nicht also ist das Kirchenvolk auf die Amtstrédger
hingeordnet, sondern diese auf die Glaubigen,
dem Worte Christi entsprechend : « Einer ist euer
Meister, ihr alle aber seid Briider» (Mt 23, 8).
Autoritédt in der Kirche ist Autoritdt unter Brii-
dern im Auftrag und in Stellvertretung Christi,
der der alleinige Meister bleibt. Darum muf} in
unserer Katechese mehr die Rede sein von dieser
primdren und primordialen Autoritdt Christi,
und die Autoritdt der Amtstriger ist auf sie zu-
ruckzufithren und nicht als etwas Selbstandiges
hinzustellen.

8. Die Kirche besteht nicht blof3 in ithrer Hier-
archie und im Klerus, sondern sie ist «das von der
Einheit des Vaters und des Sohnes und des Hei-
ligen Geistes her geeinte Volk» (Art. 4). Dieser



fiur die Konstitution iiber die Kirche grund-
legende, in der Bibel verwurzelte Begriff der
Kirche als des Volkes Gottes auf Erden (Art. g)
muB auch der Grundgedanke der Lehre tiber die
Kirche in unseren Katechismen und unserer
Katechese werden. Diese Definition ist anschau-
lich, faBbar und macht offenbar, dal3 die Kirche
nicht iiber oder neben dem Kirchenvolk besteht,
sondern in der Gesamtheit des Volkes Gottes, das
hierarchisch strukturiert ist. Daneben bestehen
weiterhin die andern biblischen Bilder fir die
Kirche zu Recht, vor allem das Bild der Kirche
als des Leibes Christi, das besonders auf die Ver-
bundenheit mit Christus hinweist, aufdas Weiter-
leben Christi in der Kirche (Art. 7).

9. Die Kirche als ganze, das gesamte Volk Gottes
nimmt — je nach dem Ma@le der amtlichen oder
charismatischen Berufung — teil am priesterlichen
Amt (Art. 10 und 11) «zur Ausiibung eines geist-
lichen Kultes» (Art. 34) und am Prophetenamt
Christi (Art. 12), «der sein prophetisches Amt...
auch durch die Laien erfillt» (Art. 35). Eineganz
hohe Auffasung hat das Konzil von den Laien als
den «Christglaubigen, die, durch die Taufe
Christus einverleibt, zum Volk Gottes gemacht
und des priesterlichen, prophetischen und kénig-
lichen Amtes Christi auf ihre Weise teilhaftig, zu
ihrem Teil die Sendung des ganzen christlichen
Volkes in der Kirche und in der Welt ausiiben»
(Art. g1). Sie sind nicht bloB Empfénger, sondern
auch Vermittler von Gnaden, nicht bloles Ob-
jekt der Belehrung im Glauben, sondern Mit-
trager und Mitbirgen des Glaubens. Christus be-
stellt auch sie «zu Zeugen und ristet sie mit dem
Glaubenssinn und der Gnade des Wortes aus...»
(Art. 35). Diese hohe Wiirde und Sendung des
Laien diesem bewufB3t zu machen, ihm zuzurufen:
«Christ, erkenne deine Wiirde!» (Leo 1.) ist eine
vordringliche Aufgabe der nachkonziliaren Kate-
chese.

10. Die Kirche ist auch schon gegenwirtig in der
konkreten Orts- und Altargemeinde. « Die Kirche
Christi ist wahrhaft da in allen rechtmaBigen
Ortsgemeinden von Glaubigen, die in der Ver-
bundenheit mit ihrem Hirten im Neuen Testa-
ment selbst auch Kirchen heien. Sie sind nam-
lich je an ihrem Ort das von Gott gerufene Volk
im Heiligen Geist... In diesen Gemeinden,
mogen sie auch arm und klein sein und in der
Diaspora leben, ist Christus gegenwirtig» (Art.
26). Unsere Katechese darf also nicht immer nur

die Gesamtkirche im Auge haben und ausschlieB3-
lich von ihr reden, sondern mit der Konstitution
hat sie darauf aufmerksam zu machen, «daf3 die
Orts- und Altargemeinde nicht nur ein kleiner
Verwaltungssprengel einer religiésen GrofBorga-
nisation, Kirche genannt, ist, sondern die Kon-
kretheit der Kirche, ihr héchster Vollzug selbst,
die Prasenz Christi, und zwar im Wort, im
Abendmahl und... in der Liebe... Hier wird das
religios und theologisch urgrindlichste und un-
mittelbarste Kirchen-<Erlebnis> seinen Platz
haben. Hier wird der Christ von morgen begrei-
fen, was Kirche eigentlich ist» ®. In der Ortskirche
mubB sich zuerst und konkret der Kirchenglaube,
die Kirchenliebe und die Kirchentreue des ein-
zelnen Glaubigen erweisen. Jeder der Bequem-
lichkeit oder dem Arger entsprungenen Aus-
flucht «Kirche ja, Pfarrei nein» ist entgegenzu-
halten: «Hier ist der Platz, an dem sich deine
Kirchentreue zu bewéhren hat.»

Damit sind wir auf das Anliegen der Treue zur
Kirche gesto8en, dem wir abschlieBend uns noch
kurz zuwenden wollen.

III. Die Festigung der Treue zur Kirche

Mancher Leser dieser Ausfiithrungen und jener
iiber die Glaubensunterweisung in 6kumeni-
schem Geist wird sich besorgt fragen: Wird diese
«Offnung> der Kirche nicht den ohnehin schon
grassierenden Indifferentismus erst recht tiber-
handnehmen lassen? Wird bei einem solch wei-
ten Kirchenbild die Kirchentreue nicht Schaden
nehmen, um so mehr, als wir sie ja nicht mehr
festigen kénnen mit den gewohnten Motiven, die
dem bisherigen Bild von der Kirche entnommen
sind ? Darum stellen wir mit Alois Miiller, der in
seiner Schrift <Die neue Kirche und die Erzie-
hung» dieses neue Bild von der Kirche und die
damit aufgegebenen Erziehungsprobleme so klar
vor uns hingestellt hat, die Frage: «Wie geben
wir dem Kind das Bild der neuen, offenen Kirche,
ohne es zu einem lauen, gleichgiiltigen, wankel-
miitigen Kathcliken zu machen?»7.

Eines steht fest: Wir kénnen die Kirchentreue
nicht mehr festigen «mit Haltungen, von denen
wir heute gerade loskommen missen» (A. Miil-
ler), sondern nur mit Beweggriinden, die dem
neuen Kirchenbild entsprechen und aus ihm her-

¢ K. Rahner, a.a.O., S. 10.
” A. Miiller, Die neue Kirche und die Erziehung (Offene
Wege 2. Benziger, Einsiedeln 1g66) S. 56.

347



auswachsen. GewiB scheint dieses, oberflichlich
besehen, den Indifferentismus eher zu begiinsti-
gen. Bei ndherem Zusehen enthilt jedoch das
neue Kirchenbild Momente, die ein stirkeres,
tragfdhigeres und dauerhafteres Motiv fir die
Treue zur Kirche bilden als die frithere defensive
und integralistische kirchliche Einstellung.

Wie A. Miiller aufzeigt, bilden zwei Elemente des
neuen Kirchenbildes Faktoren, welche die Treue
zur Kirche motivieren: der viel stirkere Bezug
der Kirche einerseits zu Christus, andererseits
zum Glaubigen. Im Kirchenbild des Zweiten
Vatikanums tritt viel starker als in unsern bis-
herigen Katechismen die Verbindung zwischen
Christus und der Kirche zutage. Christus hat die
Kirche nicht nur gestiftet wie ein Griinder einen
Verein. Es besteht zwischen ihm und der Kirche
eine bleibende Lebensgemeinschaft. Kirche ist
«der lebendige Christus, der sich durch alle Zei-
ten hin den Seinen mitteilt»®, so daB Treue zu
Christus auch Treue zur Kirche verlangt. Sich
von ihr trennen hieBle nicht nur, sich von einer
durch Christus gegrundeten Institution, sondern
von Christus selber trennen. Es gibt also nicht die
Ausflucht: «Christus ja, Kirche nein».

Vom zweiten Element, das das neue Kirchenbild
fiir den Aufbau der Kirchentreue bietet, haben
wir schon gesprochen: von der tiefern <Ein-bin-
dung> des Glaubigen in die Kirche, und zwar
nicht von der Kirche, sondern von ihm selbst her,
Damit ist gemeint, dall der Glaubige sich selbst
mit der Kirche irgendwie identifiziert; dal3 sich
der einzelne Christ so erfiahrt, daBl er aus der
Kirche lebt und sie in ihm lebt. Damit, daB sich
der Katholik — wie er das von der Konstitution
iiber die Kirche her darf und soll — als vollwer-
tiges Glied der Kirche fithlt und sichin der Kirche
und die Kirche in sich weil}, engagiert er sich in
ihr viel tiefer, als wenn er sie uiber sich oder sich
gegeniiber sieht.

So finden sich im neuen Kirchenbild zwei Ein-
sichten, die ein starkes, lebendiges Motiv zur
Kirchentreue bilden: Treue zur Kirche ist Treue
zu Christus und auch Treue zu mir selbst. Zu
diesen beiden Elementen muB} aber ein weiteres
kommen: die Verkérperung dieses neuen Kir-
chenbildes durch den Katecheten. Wohl ist das
GlaubensbewuBtsein der Glaubigen, viel mehr

8 R. Guardini, Die Kirche des Herrn (Wiirzburg 1965),
S. 31. Vgl. die einleitenden Ausfiithrungen «Zwischen zwei
Biichern> (S. 11-19) iiber den Wandel des Kirchenbildes
seit der letzten Generation.

348

als wir oft meinen, durch die Sitze des Kate-
chismus gepriagt. Darum auch wurde hier das
Kirchenbild unserer vorliegenden Katechismen
kritisch betrachtet. Ungleich wichtiger jedoch als
der Katechismus ist der Katechet. Am Kateche-
ten liegt es, das Kirchenbild des Zweiten Vati-
kanums (und die andern neuen Linien) in seine
Katechese einzuarbeiten, und zwar am besten
und fundamentalsten so, daB er es selber in seiner
ganzen Haltung verkorpert. Der Katechet ist der
lebendige Katechismus, der vom Glaubens-
schiiler zumeist genauer gelesen und intensiver
studiert wird als der gedruckte. Er ist fiir den
Glaubensschiiler Exponent und Bild der Kirche.
Das Kirchenbild des Glaubensschiilers wird ent-
scheidend gepragt vom Bild der Kirche, das der
Katechet selber darlegt und darlebt. Nur ein
Katechet, der in sich selber die Kirche giiltig ver-
korpert, ist imstande, jenen «religiésen Vorgang
von unabsehbarer Tragweite» auszulésen: dal3
namlich «die Kirche erwacht in den Seelen»
(Romano Guardini).

Weitere Literatur

F. Holbock/Th. Sartory (Hrsg.), Mysterium Kirche in der
Sicht der theologischen Disziplinen (Salzburg 1g62).

G. Barauna (Hrsg.), De Ecclesia. Beitrage zur Konstitution
<Uber die Kirche des zweiten Vatikanischen Konzils> (Frei-
burg i.Br. 1965).

Die Mission
in der religiosen Unterweisung

Josef Kaiser SMB, Schoneck

Wenn man die Entwicklung der katholischen
Katechetik seit Beginn dieses Jahrhunderts ein
wenig uberblickt, wird man mit Genugtuung
feststellen, daB3 eine fruchtbare Verschiebung des
Gewichtes von der Wissensvermittlung zur
Glaubenserweckung vor sich gegangen ist. Er-
staunlich ist dabei, da3 die Mission in den Hand-
biichern der Katechetik bis heute kaum eine be-
deutende Rolle spielt. Darum drangt sich die
Frage auf, ob das Thema «Mission> in der reli-
giosen Unterweisung wirklich so periphersei, daB
es dem Wohlwollen des Religionslehrers tiberlas-
sen sein kann, sich damit einzulassen oder nicht.



	Die Umstellung der Katechese auf das neue Kirchenbild

