
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 53 (1966)

Heft: 11: Religionsunterricht nach dem Konzil

Artikel: Die Umstellung der Katechese auf das neue Kirchenbild

Autor: Berz, August

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-531636

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-531636
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


predigt, ist schrittweise, klug, in Anpassung an
die biblische Reife der Zuhörer, zu fordern.
Gleiches gilt von den Wortgottesdiensten. Vor
allem aberwerden diegroßen biblischen Wahrheiten

mehr und mehr Zentrum aller Verkündigung
und christlichen Lebenserneuerung werden müssen.

Dabei wird man sich freilich vor jeglichem
Bibhzismus zu hüten haben.
Seelsorger und Laien werden in zunehmender
Zusammenarbeit besorgt sein, wie das Wort Gottes

im Gottesdienst und Raum der Kirche zeichenhaft

seine Wurde und Sichtbarkeit immer mehr
zurückgewinnen kann.

3. In der katechetischen Unterweisung:

Der Bibelkatechese ist im Religionsunterricht
aller Stufen ein erster Platz zuzuweisen. Es ist

sorgsam zu uberlegen, wie in kluger Sukzessivitat
die heilsgeschichtliche Botschaft des AT und NT
vom Kindergarten bis zur Erwachsenenbildung
in immer neuen Formen an den Christen
herangetragen werden kann. Em neuer Rahmenplan
fur den Bibelunterricht, eine neue psychologische
und didaktische Grundlegung desselben drangt
sich daher auf25.
Das Verhältnis von Bibel und Katechismus, die
berühmte Zweigleisigkeit des Religionsunterrichtes,

stellt sich theologisch wie auch
pädagogisch im Streben nach «ganzheitlichem»
Unterricht neu. Solange der Katechismus als

selbständiger Unterricht weiterbesteht, muß er
bibeltheologisch und heilsgeschichthch
ausgerichtet sein.

Solange die Forschungen der neueren Exegese
katechetisch noch nicht aufgearbeitet sind,
solange viele Katecheten noch nicht ihre gemäße
Ausbildung erhalten, und uns die biblischen
Schulbucher, welche nach den neuesten herme-
neutischen Prinzipien auszurichten sind, fehlen,
wird große Geduld am Platze sein müssen. Wir
befinden uns aber durchaus nicht in einem
Niemandsland. Katecheten und Nichtkatecheten,
die guten Willens sind, stehen bedeutsame
Hilfsmittel zur Verfugung. Nutzt er diese alle, geht er
methodisch-didaktisch richtig ans Werk, wird es

sich ihm und seinen Anvertrauten erschließen,
was in der Schrift Anruf Gottes ist.
Alle Formen möglicher Mitteilung, die Erzählung,

die Bibelbetrachtung, die Besinnung, die

25 Vgl. Hubert Halbfas, Der Religionsunterricht, Kap. Der
Bibelunterricht Patmos V., Dusseldorf 1965

eigentliche Auslegung, das Gesprach, die
Diskussion usw., können und müssen mithelfen, den
Zugang zu bereiten in das Geheimnis des Wortes
Gottes. Aber am Ende gilt doch immer- Nur
dem Glaubenden wird wahrhaft zuteil, was Gott
ihm sagen will.

4. Im personlichen Leben, in der kleinen und großen

Gemeinschaft:

Das Wort Gottes muß semen Lauf nehmen und
die Herzen der Menschen erobern im Alltag,
durch die private Lektüre in der stillen Kammer,
durch die personliche Betrachtung und Meditation

von Bibelworten, von biblischen Ereignissen

und Vorgangen, gekrönt durch ein nach der
Bibel gestaltetes Gebet, durch ein Leben nach
dem erfahrenen Text.
Wo immer sich zwei oder drei oder mehr Christen
zusammentun, um frei odei nach einem Leseplan,

thematisch oder weniger thematisch, nach
festen Formen (öffentliche Schriftlesung, Seminar,

Bibelkreis) oder in mehi freier Art die Bibel
zu lesen, beginnt eine ausgestreute Saat zu wachsen

und Gott selbst zu den Menschen zu sprechen.
Da ist biblischer Aufbruch, wenn auch verborgen

vor aller Welt26.
Wenn allenthalben junge Menschen und
Erwachsene, immer wieder ei mutigt durch die
Diener des Wortes, mit offener Glaubensbereitschaft,

gemeinsam oder persönlich, den
mühsamen Weg gehen m die große Heilsbotschaft
Gottes hmem, da kann erfahren werden, was bei
Isaias steht: «Ist nicht mein Wort wie Feuer und
wie ein Hammer, der Felsen zerschmettert?»
(Jer 23, 29).

Die Umstellung
der Katechese auf das neue Kirchenbild

Dr. August Berz, Freiburg i.Ue.

Wie Karl Rahner in einem Aufsatz über <Das

neue Bild der Kirche > feststellt, hat sich das
Zweite Vatikanische Konzil, «wenn man genau

26 Vgl. die Werkhefte zur Bibelarbeit aus dem Kath. Bibelwerk

Stuttgart.

343



zusieht, in allen seinen sechzehn Konstitutionen,
Dekreten und Erklärungen mit der Kirche
befaßt Dieses Konzil war also ein Konzil der
Kirche über die Kirche »1. Dementsprechend sind
die Folgerungen und Forderungen, die sich aus
dem Zweiten Vatikanum für die Katechese über
die Kirche ergeben, ganz besonders bedeutsam.
Wir wollen versuchen, kurz das Kirchenbild der
bisherigen Katechismen zu zeichnen und sodann
das Kirchenbild des Zweiten Vatikanums davon
abzuheben. Aus diesem Vergleich ergibt sich,
welche Umstellungen vorzunehmen sind und welche

Momente dazu dienen können, die Treue zu
dieser neu gesehenen Kirche zu festigen.

I. Das Kirchenbild der bisherigen Katechismen

Wie Martin Ramsauer in seiner bedeutsamen
Studie über <Die Kirche in den Katechismen >2

schon vor Jahren feststellte, führte die
andauernde Auseinandersetzung mit den
reformatorischen Strömungen in der Katechese zu
einer Überbetonung der von den Reformatoren
angegriffenen Punkte, zu einer Ubersteigerung
der hierarchisch-juridischen Verfaßtheit der
Kirche, während ihre innere göttlich-gnaden-
hafte Seite zurücktrat. Die Kirche wurde weithin
nur als etwas objektiv Vorgegebenes angesehen,
als «ein Haus, das voll Glorie schauet weit über
alle Land aus ew'gem Stein erbauet...». Wir
beschränken uns hier mit dem Blick auf die beiden
Katechismen, die in der deutschsprachigen
Schweiz gegenwärtig gebraucht werden: den
Katechismus des Bistums Basel und den Katholischen

Katechismus der Bistümer Deutschlands.

In einer Untersuchung über «Die Kirche im
Katechismus des Bistums Basel» 3 haben wir auch
am gegenwärtigen Basler Diözesankatechismus
feststellen müssen: In einer Uberbetonung der
sichtbaren Hierarchie ist allzusehr von den
kirchlichen Ämtern die Rede, die überdies auf die
Träger der Hierarchie eingeschränkt erscheinen,
was zum landläufigen Mißverständnis beiträgt,
die Kirche einfachhin dem Klerus gleichzusetzen.

Auf die Frage (99) nämlich, welche Ämter
Christus der Kirche ubertragen habe, wird aus-

1 Das neue Bild der Kirche nach dem Zweiten Vatikanischen

Konzil, in: Geist und Leben 39 (1966), S. 4.
2 In: Zeitschrift fur katholische Theologie 73 (1951),
S. 129-169, 313-346.
3 In: Schweizerische Kirchenzeitung 123 (1955), S. 25-26,
40-42, 51-52, 64-66.

gefuhrt, Christus habe sein dreifaches Amt «den
Aposteln und ihren Nachfolgern übertragen ». Es

ergibt sich somit die Gleichsetzung: Kirche
Apostel und ihre Nachfolger Hierarchie. Auch
in den folgenden Fragen über die kirchlichen
Ämter und Aufgaben ist nur von den Aposteln
und ihren Nachfolgern, also allein von der
Hierarchie, die Rede. So mußte es zu jener einseitigen
Kirchenauffassung kommen, wie sie O. Semmelroth

beschreibt: «Dem katholischen Christen
gewöhnlicher Prägung ist seine Kirche weithin
eine Art Amt, dem er in einiger Distanz
gegenübersteht. In manchen Situationen hat er dieses

Amt nötig. Dann geht er hin und bedient sich
seiner Funktionen... Sie selbst aber wissen sich
nicht als Kirche»4. Wie in andern Katechismen
seit dem Kontroverstheologen Bellarmin werden
die innern Wesensattribute der Kirche: ihre
Einheit, Heiligkeit, Allgemeinheit und Apostolizität
zu Unterscheidungsmerkmalen der wahren Kirche

gegenüber den andern Konfessionen, zu
«bestimmten Zeichen», an denen man die katholische

Kirche «als die einzig wahre erkennen
kann» (vor Frage 113). Der missionarische

Wesenszug der Kirche, der sich aus ihrer Ka-
tholizität ergibt, wird nicht aufgezeigt, und es

wird auch nicht auf das ökumenische Anliegen
der Wiedervereinigung aller Christen
hingewiesen.

Gegenüber dem schon vor Jahrzehnten verfaßten
und 1947 zum letzten Mal revidierten Basler
Diözesankatechismus enthält der deutsche

Katechismus von 1955 eine tiefere, organischere und
umfassendere Schau der Kirche. In seiner Lehre
über das Wesen der Kirche hält er sich stark an
die 1943 erschienene Enzyklika <Mystici
Corporis > Pius XII., und in den einleitenden Worten
(vor Lehrstück 45) und in Lehrstuck 46 scheint
schon das Bild der Kirche als des Volkes Gottes

auf, das dann im Zweiten Vatikanum zum Durchbruch

kommen sollte. Aufs Ganze besehen krankt
aber auch der deutsche Katechismus an den
Gebrechen, die wir beim Basler Diözesankatechismus

feststellen mußten (und die wohl bei allen
Katechismen des letzten und diesesJahrhunderts
festzustellen wären): die sichtbare,
juridischhierarchische Seite der Kirche, gleichsam ihr
Frontaspekt wird überbetont; die Kirche
erscheint auf ihre Amtsträger beschränkt; immer
wieder ergibt sich die unstatthafte Gleichsetzung:

4 Urbild der Kirche (Wurzburg 1950), S. 64.

344



Kirche Kirchenamt und ihre Träger (Lehrstück

50: «Die Kirche verkündet und lehrt...
Das Lehramt der Kirche bilden der Papst und die
mit ihm in Gemeinschaft stehenden Bischöfe»;
Lehrstück 54: «Die Kirche spendet die heiligen
Sakramente»; 56: «Die Hirtenaufgabe der
Kirche». Vor allem kommt dies in Sätzen zum
Ausdruck wie: «Die Kirche... lehrt uns. Sie

unterweist uns in Predigt und Unterricht...»
[S. 90] ; «Die Kirche hat die Hirtenaufgabe, die
Gläubigen zu einem christlichen Leben anzuhalten.

Sie mahnt und ermuntert uns zum Guten
und schützt uns vor Gefahren...; sie gibt uns
Gebote und Gesetze. Für manche schwere Sünden

hat sie Strafen festgesetzt» [S. 102]). Noch
ausgesprochener als im Basler Katechismus wird
hier die Kirche ihrer Hierarchie gleichgesetzt und
ihr Wirken mit dem ihrer Amtsträger identifiziert.

Die Gläubigen erscheinen als Untergebene
der Kirche, als Objekte, die von der Hierarchie
sich regieren, betreuen, schützen, leiten, belehren

lassen müssen, und höchstens als Mithelfer
der Bischöfe («Die Gläubigen sollen ihren Hirten
folgen und ihnen in der Hirtenarbeit helfen»
S. 102), nicht aber als mitverantwortliche
Mitträger der Kirche und Mitvollzieher ihres
Auftrags. So muß der Katholik den verhängnisvollen
Eindruck bekommen, die Kirche sei eine bloße

Institution, eine höhere Instanz, die ihm gegenüber,

ja entgegen stehe. Es kommt bei ihm zur
Identifikation von Kirche und Klerus: Kirche,
das sind der Papst, die Bischöfe und die Priester,
statt zur Identifikation von Kirche und Ich im
Bewußtsein: Kirche, das bin auch ich; Kirche,
das sind wir.
Diese Sicht der Kirche als einer machtvollen
Instanz hat zur Folge, daß man alles einfach ihr
überläßt, sich in ihr passiv verhält, statt sich aktiv
für sie einzusetzen im Bewußtsein: Es geht um
meine eigene Sache; von mir hängt es zum Teil
ab, wie es mit der Kirche steht; ich bin mit ihr
solidarisch ; ich trage an ihrem Auftrag und ihrem
Versagen, an ihrer Sendung und an ihrer Sünde
mit.
Ferner muß der Leser der bisherigen Katechismen

den weiteren allzuengen Eindruck erhalten,
daß zur Kirche bloß die Katholiken gehörten,
denn nirgendwo ist die Rede von der wenigstens
innerlichen, gnadenhaften und zum Teil verwirklichten

Zugehörigkeit zur Kirche der
nichtkatholischen Mitchristen und der <anonymen
Christen) in den nichtchristlichen Religionen.

Die Kirche erscheint als eine fest abgegrenzte
Enklave, die wie ein Bollwerk in der Menschheit
steht, nicht aber als Trägerin des Heils für die
ganze Menschheit und Welt (außer in Lehrstück
52 «Die Weltmission» des deutschen Katechismus).

II. Katechese im Blick auf das Kirchenbild des £weiten
Valikanums

Da die der Sicht des Zweiten Vatikanischen Konzils

entsprechenden Lehrbücher erst noch zu
schaffen sind - dabei kann es sich nicht einfach
um Revisionen bestehender Werke handeln -, ist
es am Katecheten, die nötigen Korrekturen
vorzunehmen. Nach welchen Richtungen ist das

verengte Kirchenbild der letzten Jahrhunderte
auszuweiten, wo und wie sind die Akzente zu
setzen, damit unsere Katechese die Glaubensschüler

zur neuen, offenen Kirche erzieht - zum
neuen Kirchenbild, das im Grunde das ursprüngliche

Kirchenbild der Bibel und der Kirchenväter
ist? Fassen wir der Kürze halber das in dieser
Hinsicht Wichtigste aus dem reichen Gut der
überaus dichten acht Kapitel der Konstitution
über die Kirche in einigen Kernsätzen zusammen.

1. Die Kirche ist für die ganze Menschheit da.
Sie hat nicht bloß die geistliche Betrachtung der
Gläubigen zur Aufgabe, worin sich leider unser
Pfarreileben zumeist erschöpft, sondern sie hat
eine universale Sendung als «Sakrament des
Heils der Welt»5: «Die Kirche ist nämlich in
Christus gleichsam das Sakrament, das heißt
Zeichen und Werkzeug für die innerste Vereinigung

mit Gott wie für die Einheit der ganzen
Menschheit» (Art. 1); sie ist« für das ganze
Menschengeschlecht die unzerstörbare Keimzelle der
Einheit, der Hoffnung und des Heils» (Art. 9).
Sie bildet nicht ein in sich geschlossenes System,
sondern hat eine wegweisende, bahnbrechende,
mitreißende Funktion im Dienste des Heils für die

ganze Menschheit.

2. Die Kirche umspannt alle Zeiten: Sie « begann
sich schon seit dem Anfang der Welt abzuzeichnen;

in der Geschichte des Volkes Israel und im
Alten Bund wurde sie aufwunderbare Weise
vorbereitet, in den letzten Zeiten gestiftet, durch die
Ausgießung des Heiligen Geistes geoffenbart, und

5 Vgl. Karl Rahner in dem in Anm. 1 zitierten Aufsatz,
S. 11-20.

345



am Ende der Welt wird sie in Herrlichkeit
vollendet werden». In ihr sammeln sich alle Gerechten

von Adam an bis zum letzten Auserwählten
(Art. 2). Die Kirche reicht also wurzelhaft hinter
das Neue Testament zurück. Darum auch unsere
Verbundenheit mit dem Volk des Alten Bundes.

3. Die Kirche ist Keimzelle des Reiches Christi auf
Erden: «Die Kirche, das heißt das im Mysterium
schon gegenwärtige Reich Christi...» (Art. 3)
«stellt Keim und Anfang dieses Reiches auf
Erden dar... und hat die Sendung des Reiches
Christi und Gottes anzukündigen und in allen
Völkern zu begründen» (Art. 5). Die Kirche ist
also nicht einfachhin mit dem Reiche Gottes
identisch, sondern dessen Keimzelle, dessen in
die Welt und die Menschheit hineingesenktes
Samenkorn, von dem die Gleichnisse des

Evangeliums reden.

4. Die Kirche harrt noch ihrer Vollendung:
«Während sie allmählich wächst, streckt sie sich

verlangend aus nach dem vollendeten Reich...»
(Art. 5); «sie weiß sich in der Fremde, so daß sie

sucht und sinnt nach dem, was oben ist» (Art. 6).
«Die Kirche wird erst in der himmlischen
Herrlichkeit vollendet werden» (Art. 48). Sie ist also
noch nicht etwas Abgeschlossenes, Definitives,
sondern sie ist immer noch im Werden und Wachsen;

daher auch die Notwendigkeit, sich zu wandeln,

sich den Umweltsbedingungen und
Zeitumständen anzupassen und immer wieder das

Kleid zu wechseln. Wir müssen somit von einem
starren und statischen zu einem lebendigen,
dynamischen Kirchenbild kommen und sind
dann imstande, den heutigen durchgreifenden
Umbau der Kirche zu verstehen und zu begrüßen
statt zu befürchten, daß man uns alles Katholische

raube.

5. Die Kirche ist auch noch nicht vollkommen.
«Während Christus heilig, schuldlos, unbefleckt
war (Hebr 7, 26) und Sünde nicht kannte (2 Kor
5, 21)..., umfaßt die Kirche Sünder in ihrem
eigenen Schöße. Sie ist zugleich heilig und stets
der Reinigung bedürftig, sie geht immer noch
den Weg der Buße und Erneuerung» (Art. 8).
Wir dürfen also die Kirche nicht apotheisieren —

sie ist nicht Gott selber, und wir dürfen weder sie

noch ihre Amtsträger kanonisieren. Wohl ist die
Kirche ihrem innern Wesen nach, insofern sie

Christi Leib und Braut ist, heilig und makellos;
Kirche als Volk aber ist ein Feld, auf dem Gutes
und Schlechtes wächst. Darum gilt es, wegzukom-

346

men von einem Hurra-Katholizismus zu einer
nüchternen Kirchlichkeit, die auf das
Scandalum, auf die «Verwüstung an heiliger Stätte»
gefaßt und dieser Belastung gewachsen ist. Schon
das Kind muß wissen, daß es in dieser Zeit nicht
zu erwarten steht, daß die innere übernatürliche
Herrlichkeit der Kirche in äußerem Triumphe
durchbricht. Nicht im Hosanna-Rufen, sondern
im Stehen unter dem Kreuz Christi und der
Kirche bewähren sich deren echte Anhänger.

6. Die Kirche Christi «hat ihre konkrete
Existenzform in der katholischen Kirche... Das
schließt nicht aus, daß außerhalb ihres Gefüges
vielfältige Elemente der Heiligung und der VWahrheit

zu finden sind, die als der Kirche Christi
eigene Gaben auf die katholische Einheit
hindrängen» (Art. 8). «Auf verschiedene Weise
gehören zu ihr oder sind ihr zugeordnet die
katholischen Gläubigen, die andern an Christus
Glaubenden und schließlich alle Menschen
überhaupt, die durch die Gnade Gottes zum Heil
berufen sind» (Art. 13). Wenn also auch die Kirche
Christi in der katholischen Kirche grundgelegt ist,
so reicht sie doch weit über deren sichtbare Grenzen

hinaus. Wir verweisen für diesen Punkt aufdie
Ausführungen über (Glaubensunterweisung in
ökumenischem Geist>.

7. Wie die Kirche als ganze, so hat innerhalb
derselben die Hierarchie eine dienende Funktion.
«Christus der Herr hat in seiner Kirche
verschiedene Dienstämter eingesetzt, die auf das

Wohl des ganzen Leibes ausgerichtet sind. Denn
die Amtsträger, die mit heiliger Vollmacht
ausgerüstet sind, stehen im Dienste ihrer Brüder»
(Art. 18). Sie müssen nützen, nicht ausnützen.
Nicht also ist das Kirchenvolk aufdie Amtsträger
hingeordnet, sondern diese auf die Gläubigen,
dem Worte Christi entsprechend: « Einer ist euer
Meister, ihr alle aber seid Brüder» (Mt 23, 8).
Autorität in der Kirche ist Autorität unter
Brüdern im Auftrag und in Stellvertretung Christi,
der der alleinige Meister bleibt. Darum muß in
unserer Katechese mehr die Rede sein von dieser
primären und primordialen Autorität Christi,
und die Autorität der Amtsträger ist auf sie
zurückzuführen und nicht als etwas Selbständiges
hinzustellen.

8. Die Kirche besteht nicht bloß in ihrer
Hierarchie und im Klerus, sondern sie ist« das von der
Einheit des Vaters und des Sohnes und des

Heiligen Geistes her geeinte Volk» (Art. 4). Dieser



für die Konsdtution über die Kirche
grundlegende, in der Bibel verwurzelte Begriff der
Kirche als des Volkes Gottes auf Erden (Art. 9)
muß auch der Grundgedanke der Lehre über die
Kirche in unseren Katechismen und unserer
Katechese werden. Diese Definition ist anschaulich,

faßbar und macht offenbar, daß die Kirche
nicht über oder neben dem Kirchenvolk besteht,
sondern in der Gesamtheit des Volkes Gottes, das

hierarchisch strukturiert ist. Daneben bestehen
weiterhin die andern biblischen Bilder für die
Kirche zu Recht, vor allem das Bild der Kirche
als des Leibes Christi, das besonders auf die
Verbundenheit mit Christus hinweist, aufdas Weiterleben

Christi in der Kirche (Art. 7).

9. Die Kirche als ganze, das gesamte Volk Gottes
nimmt - je nach dem Maße der amtlichen oder
charismatischen Berufung - teil am priesterlichen
Amt (Art. 10 und 11) «zur Ausübung eines
geistlichen Kultes» (Art. 34) und am Prophetenamt
Christi (Art. 12), «der sein prophetisches Amt...
auch durch die Laien erfüllt» (Art. 35). Eine ganz
hohe Auffasung hat das Konzil von den Laien als

den «Christgläubigen, die, durch die Taufe
Christus einverleibt, zum Volk Gottes gemacht
und des priesterlichen, prophetischen und königlichen

Amtes Christi auf ihre Weise teilhaftig, zu
ihrem Teil die Sendung des ganzen christlichen
Volkes in der Kirche und in der Welt ausüben»

(Art. 31). Sie sind nicht bloß Empfänger, sondern
auch Vermittler von Gnaden, nicht bloßes

Objekt der Belehrung im Glauben, sondern
Mitträger und Mitbürgen des Glaubens. Christus
bestellt auch sie «zu Zeugen und rüstet sie mit dem
Glaubenssinn und der Gnade des Wortes aus...»
(Art. 35). Diese hohe Würde und Sendung des

Laien diesem bewußt zu machen, ihm zuzurufen:
«Christ, erkenne deine Würde!» (Leo I.) ist eine

vordringliche Aufgabe der nachkonziliaren
Katechese.

10. Die Kirche ist auch schon gegenwärtig in der
konkreten Orts- und Altargemeinde.« Die Kirche
Christi ist wahrhaft da in allen rechtmäßigen
Ortsgemeinden von Gläubigen, die in der
Verbundenheit mit ihrem Hirten im Neuen Testament

selbst auch Kirchen heißen. Sie sind nämlich

je an ihrem Ort das von Gott gerufene Volk
im Heiligen Geist... In diesen Gemeinden,

mögen sie auch arm und klein sein und in der

Diaspora leben, ist Christus gegenwärtig» (Art.
26). Unsere Katechese darf also nicht immer nur

die Gesamtkirche im Auge haben und ausschließlich

von ihr reden, sondern mit der Konstitution
hat sie darauf aufmerksam zu machen, «daß die
Orts- und Altargemeinde nicht nur ein kleiner
Verwaltungssprengel einer religiösen Großorganisation,

Kirche genannt, ist, sondern die
Konkretheit der Kirche, ihr höchster Vollzug selbst,
die Präsenz Christi, und zwar im Wort, im
Abendmahl und... in der Liebe... Hier wird das
religiös und theologisch urgründlichste und
unmittelbarste Kirchen-< Erlebnis > seinen Platz
haben. Hier wird der Christ von morgen begreifen,

was Kirche eigentlich ist» 6. In der Ortskirche
muß sich zuerst und konkret der Kirchenglaube,
die Kirchenliebe und die Kirchentreue des
einzelnen Gläubigen erweisen. Jeder der Bequemlichkeit

oder dem Arger entsprungenen
Ausflucht «Kirche ja, Pfarrei nein» ist entgegenzuhalten:

«Hier ist der Platz, an dem sich deine
Kirchentreue zu bewähren hat.»
Damit sind wir auf das Anliegen der Treue zur
Kirche gestoßen, dem wir abschließend uns noch
kurz zuwenden wollen.

III. Die Festigung der Treue zur Kirche

Mancher Leser dieser Ausführungen und jener
über die Glaubensunterweisung in ökumenischem

Geist wird sich besorgt fragen: Wird diese

<Offnung> der Kirche nicht den ohnehin schon
grassierenden Indifferentismus eist recht
überhandnehmen lassen Wird bei einem solch weiten

Kirchenbild die Kirchentreue nicht Schaden
nehmen, um so mehr, als wir sie ja nicht mehr
festigen können mit den gewohnten Motiven, die
dem bisherigen Bild von der Kirche entnommen
sind Darum stellen wir mit Alois Müller, der in
seiner Schrift <Die neue Kirche und die Erzie-
hung> dieses neue Bild von der Kirche und die
damit aufgegebenen Erziehungsprobleme so klar
vor uns hingestellt hat, die Frage: «Wie geben
wir dem Kind das Bild der neuen, offenen Kirche,
ohne es zu einem lauen, gleichgültigen,
wankelmütigen Katholiken zu machen?»7.
Eines steht fest: Wir können die Kirchentreue
nicht mehr festigen «mit Haltungen, von denen
wir heute gerade loskommen müssen» (A. Müller),

sondern nur mit Beweggründen, die dem
neuen Kirchenbild entsprechen und aus ihm her-

6 K. Rahner, a.a.O., S. 10.
7 A. Müller, Die neue Kirche und die Erziehung (Offene
Wege 2. Benziger, Einsiedeln 1966) S. 56.

347



auswachsen. Gewiß scheint dieses, oberflächlich
besehen, den Indifferentismus eher zu begünstigen.

Bei näherem Zusehen enthält jedoch das
neue Kirchenbild Momente, die ein stärkeres,
tragfähigeres und dauerhafteres Motiv für die
Treue zur Kirche bilden als die frühere defensive
und integralistische kirchliche Einstellung.
Wie A. Müller aufzeigt, bilden zwei Elemente des

neuen Kirchenbildes Faktoren, welche die Treue
zur Kirche motivieren: der viel stärkere Bezug
der Kirche einerseits zu Christus, andererseits
zum Gläubigen. Im Kirchenbild des Zweiten
Vatikanums tritt viel stärker als in unsern
bisherigen Katechismen die Verbindung zwischen
Christus und der Kirche zutage. Christus hat die
Kirche nicht nur gestiftet wie ein Gründer einen
Verein. Es besteht zwischen ihm und der Kirche
eine bleibende Lebensgemeinschaft. Kirche ist
«der lebendige Christus, der sich durch alle Zeiten

hin den Seinen mitteilt»8, so daß Treue zu
Christus auch Treue zur Kirche verlangt. Sich
von ihr trennen hieße nicht nur, sich von einer
durch Christus gegründeten Institution, sondern

von Christus selber trennen. Es gibt also nicht die
Ausflucht: «Christus ja, Kirche nein».
Vom zweiten Element, das das neue Kirchenbild
für den Aufbau der Kirchentreue bietet, haben
wir schon gesprochen: von der tiefern < Ein-bin-
dung> des Gläubigen in die Kirche, und zwar
nicht von der Kirche, sondern von ihm selbst her.
Damit ist gemeint, daß der Gläubige sich selbst

mit der Kirche irgendwie identifiziert; daß sich
der einzelne Christ so erfährt, daß er aus der
Kirche lebt und sie in ihm lebt. Damit, daß sich

der Katholik — wie er das von der Konstitution
über die Kirche her darf und soll - als vollwertiges

Glied der Kirche fühlt und sich in der Kirche
und die Kirche in sich weiß, engagiert er sich in
ihr viel tiefer, als wenn er sie über sich oder sich

gegenüber sieht.
So finden sich im neuen Kirchenbild zwei
Einsichten, die ein starkes, lebendiges Motiv zur
Kirchentreue bilden: Treue zur Kirche ist Treue
zu Christus und auch Treue zu mir selbst. Zu
diesen beiden Elementen muß aber ein weiteres
kommen: die Verkörperung dieses neuen
Kirchenbildes durch den Katecheten. Wohl ist das

Glaubensbewußtsein der Gläubigen, viel mehr

s R. Guardini, Die Kirche des Herrn (Würzburg 1965),
S. 31. Vgl. die einleitenden Ausfuhrungen < Zwischen zwei
Büchern> (S. 11-19) über den Wandel des Kirchenbildes
seit der letzten Generation.

als wir oft meinen, durch die Sätze des
Katechismus geprägt. Darum auch wurde hier das
Kirchenbild unserer vorliegenden Katechismen
kritisch betrachtet. Ungleich wichtiger jedoch als
der Katechismus ist der Katechet. Am Katecheten

liegt es, das Kirchenbild des Zweiten
Vatikanums (und die andern neuen Linien) in seine
Katechese einzuarbeiten, und zwar am besten
und fundamentalsten so, daß er es selber in seiner

ganzen Haltung verkörpert. Der Katechet ist der
lebendige Katechismus, der vom Glaubensschüler

zumeist genauer gelesen und intensiver
studiert wird als der gedruckte. Er ist für den
Glaubensschüler Exponent und Bild der Kirche.
Das Kirchenbild des Glaubensschülers wird
entscheidend geprägt vom Bild der Kirche, das der
Katechet selber darlegt und darlebt. Nur ein
Katechet, der in sich selber die Kirche gültig
verkörpert, ist imstande, jenen «religiösen Vorgang
von unabsehbarer Tragweite» auszulösen: daß
nämlich «die Kirche erwacht in den Seelen»

(Romano Guardini).

Weitere Literatur
F. Holbock/Th. Sartory (Hrsg.), Mysterium Kirche in der
Sicht der theologischen Disziplinen (Salzburg 1962).
G. Barauna (Hrsg.), De Ecclesia. Beitrage zur Konstitution
< Über die Kirche des zweiten Vatikanischen Konzils > (Frei-
burgi.Br. 1965).

Die Mission
in der religiösen Unterweisung

Josef Kaiser SMB, Schöneck

Wenn man die Entwicklung der katholischen
Katechetik seit Beginn dieses Jahrhunderts ein
wenig überblickt, wird man mit Genugtuung
feststellen, daß eine fruchtbare Verschiebung des

Gewichtes von der Wissensvermittlung zur
Glaubenserweckung vor sich gegangen ist.
Erstaunlich ist dabei, daß die Mission in den
Handbüchern der Katechetik bis heute kaum eine
bedeutende Rolle spielt. Darum drängt sich die
Frage auf, ob das Thema < Mission> in der
religiösen Unterweisung wirklich so peripher sei, daß
es dem Wohlwollen des Religionslehrers überlassen

sein kann, sich damit einzulassen oder nicht.

348


	Die Umstellung der Katechese auf das neue Kirchenbild

