
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 53 (1966)

Heft: 11: Religionsunterricht nach dem Konzil

Artikel: Dogmatische Konstitution über die göttliche Offenbarung und Dekret
über die Hirtenaufgabe der Bischöfe

Autor: Lustenberger, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-531314

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-531314
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


herausholen! Damit ist auch gesagt, daß die
sogenannten Querverbindungen von größter
Bedeutung sind. Das in den Profanfächern Gelernte
soll im Religionsunterricht verwertet, gleichsam
in die religiöse Personmitte heimgeholt werden.
Umgekehrt muß das religiöse Gedankengut in
den Profanfächern aufleuchten (vgl. zu diesem
Problem: G. Garrone, Der Glaube als Mitte der
Erziehung. Patmos, Düsseldorf 1962).

12. Vollendende Gemeinschaft
«Eine christliche Gemeinschaft wird aber nur dann

auferbaut, wenn sie ihre Wurzel und ihren Angelpunkt in der

Eucharistiefeier hat; von ihr nimmt darum alle Erziehung

zum christlichen Gemeinschaftsgeist ihren Anfang.
Damit diese Feier aufrichtig und vollkommen sei, muß
sie sowohl zu den verschiedenen Werken der Liebe und

zu gegenseitiger Hilfe wie auch zur missionarischen Tat
und zu mannigfachen Formen christlichen Zeugnisses

führen» (DLP ig).

Im Lichte dieser Konzilsverlautbarungen kann
die sogenannte Schulmesse nicht mehr als bloßes

Anhängsel des Religionsunterrichtes betrachtet
werden. Die Eucharistiefeier ist vielmehr seine
Mitte. «Das gemeinsam recht gestaltete Meßopfer

ist der Ort, wo sich die Schule als christliche
Gemeinschaft manifestiert, wo sich die
Christusbegegnung zentral vollzieht» (Günther Weber).
Die Katechese soll in enger Verbindung mit dem
kirchlichen (pfarreilichen) Leben der Gläubigen
bleiben und fortwährend an das Erlebnis der
Gemeinschaft anknüpfen. Sie muß vom Leben
einer missionarischen Pfarrei getragen sein.
Klemens Tilmann fordert darum mit Recht, daß
das Kind die Pfarrei erleben muß als Trägerin
der Wahrheit (hier hört es das geltende Hirtenwort),

als Trägerin eines echten, stilschönen
Gottesdienstes und als Trägerin der Bruderliebe.
Denn alles, was der junge Mensch im
Religionsunterricht hört und lernt, soll in der Pfarrei, in der
christlichen Gemeinde, in einer für ihn erfahrbaren

Weise anschaulich, ansteckend und
überzeugend werden. Der Erfolg des Religionsunterrichtes

hängt also nicht nur von der Wirkkraft des

Heiligen Geistes, der Person des Katecheten und
seiner Methode, von der seelischen Verfassung
des Katechumenen, sondern ganz besonders auch
davon ab, ob das liturgische Leben in der Pfarrei
und das Zeugnis der Erwachsenen das Kind und
den Jugendlichen immer tiefer in das christliche
Mysterium eindringen lassen und ihm behilflich
sind, die Heilsbotschaft in die Tat umzusetzen.

In diesem Sinne ist jedes Glied der Pfarrei für die
religiöse Unterweisung und vor allem für das

religiöse Leben der Kinder undJugendlichen
mitverantwortlich.
Dieser skizzenhafte Uberblick zeigt, wie gerade
im Bereich der Katechese die pastorale Ausrichtung

des II. Vatikanums sehr betont in Erscheinung

tritt. Die Zeit, wo man sich im
Religionsunterricht mit der bloßen Wissensvermittlung
begnügen konnte bzw. meinte begnügen zu können,

ist endgültig vorbei. Vorbei aber auch eine
Katechese, in der sich der Religionslehrer
einseitig in der Rolle des Dozenten gefiel. In Zukunft
muß der selbständigen Mitarbeit der Schüler im
Religionsunterricht ein viel größerer Raum
gewährt, es muß eine viel planmäßigere Konfrontation

mit dem Alltag der Kinder und Jugendlichen

und eine systematische Hinführung zur
Gewissenswachheit, Urteilsreife und personalen
Entscheidung angestrebt werden. Die Katechumenen

sind ferner zu einer wahrhaft katholischen
Schau und für den Dienst gegenüber der ganzen
Menschheit zu erziehen. Das setzt voraus, daß wir
die Heilsbotschaft mehr als bislang als Botschaft
der Liebe für alle Menschen aufleuchten lassen.
Dabei werden wir vor allem beachten, daß die
gelebte Wahrheit der erkannten Wahrheit
vorausgehen kann und daß die bedeutsamste Form
der gelebten Wahrheit die Liebe ist. Dafür war
das II. Vatikanum ein einzigartiges Vorbild, an
dem sich alle nachkonziliare Katechese zu orientieren

hat. (Vgl. Marcel van Caster: La cate-
chese selon l'esprit de Vatican II, dans <Lumen
vitae>, Volume XXI, 1966, no 1, p. 11-28.)

Dogmatische Konstitution über die
göttliche Offenbarung und Dekret über
die Hirtenaufgabe der Bischöfe

Lie. theol. Hans Lustenberger, Sursee

Es geht in den nachstehenden Ausführungen um
die Frage, wie die beiden im Titel genannten
Erlasse des 2. Vatikanischen Konzils die Schwerpunkte

für die Verkündigung setzen. Diese
Hinweise zielen sowohl auf die Person des Kündenden

wie auch auf den Inhalt der Verkündigung.
Wir wollen beide Erlasse getrennt besehen.

337



I. Dogmatische Konstitution über die göttliche
Offenbarung

Vgl. dazu besonders die Lehrstücke 4, 22, 23, 51
des Deutschen Einheitskatechismus.

1. Offenbarung ereignet sich

Die geoffenbarten Wahrheiten sind für die Christen

ein zuverlässiger Bericht über Gott, Christus,
das Heil der Menschen, die Kirche und die Letzten

Dinge. Leider wird dieser Bericht häufig bloß
im Gedächtnis wie in einem Archiv bewahrt: an
sich erwähnenswert, aber nicht mehr aktuell. Die

Offenbarung spricht nicht mehr an. Besser würden

wir sagen: Die Verkündigung der
Offenbarung kommt beim Hörer nicht mehr an. Er
fühlt sich nicht mit hineingezogen. Er ist nicht
betroffen.
Zu dieser Lage hat vieles beigetragen. Es wäre

ungerecht, alle Schuld bloß den Dienern des

Wortes anzulasten. Aber einen Teil der Schuld
trifft auch sie. Haben Prediger und Katecheten
nicht zu versachlicht über die Glaubenswahrheiten

gesprochen? Offenbarung wurde vor
allem als geschichtliche Tatsache dargestellt. Sie

ereignete sich einmal - man wäre versucht, zu

sagen - in grauer Vorzeit. Im Alten Bunde durch
die Propheten und im Neuen Bunde durch Jesus
Christus und die Apostel. (Selbst im
Einheitskatechismus, Lehrstück 4, wird das Einzigartige
der Offenbarung durch Jesus Christus nicht
genügend herausgehoben, bloß in die Reihe
gestellt; als geschichtliche Tatsache unter anderen

erwähnt.)
Hier setzt das Konzil - wie es viele Katecheten

zuvor getan - den Schwerpunkt der Verkündigung

neu: «Durch die Offenbarung redet der
unsichtbare Gott aus der Fülle seiner Liebe die
Menschen als seine Freunde an und tritt mit
ihnen in Austausch, um sie zur Gemeinschaft mit
sich einzuladen und sie darin aufzunehmen»
(Nr. 2).
Beachten wir: Nicht der unnahbare Gott
erschreckt uns durch Sein Sprechen (vgl. 2 Mos 19).
Gott will nicht durch einen Machtspruch unseren
Gehorsam erzwingen. Nein. Die Fülle Seiner
Liebe lockt uns zur Freundschaft mit Ihm. In der
Neuschöpfung des Bundes durch Jesus dürfen
wir wieder mit Gott wandeln wie Adam vor
der Sünde (vgl. 1 Mos 3, 8). In Jesus Christus

spricht Gott heute noch zu einem jeden von uns

persönlich.

2. Wahrheit ist zuerst Person

<Wahrheit> hat für uns Heutige nicht mehr die

lebendige Sinnfülle. Für Kathaiina von Siena
noch war Gott die < prima dolce veritä > - die erste
süße Wahrheit. - <Wahrheiten> sind für uns
<&irAverhalte>. Etwas, wie sich Dinge und nicht
wie sich Personen verhalten. Das hat seine
Richtigkeit. Aber die geläufige Glaubensdefinition des

Konzils von Trient schadet gerade deshalb, weil
der Sinngehalt unseres landläufigen Wahrheitsbegriffes

mager geworden ist. «Wir müssen alles,
was Gott geoffenbart hat, gehorsam annehmen,
es fest für wahr halten und darauf unser Leben
aufbauen: wir müssen Gott glauben»
(Einheitskatechismus, Lehrstück 64). Wie ansprechender
sagt das Konzil: «Gott offenbart sich selbst...
Durch Jesus Christus... haben die Menschen
Zugang zum Vater und werden der göttlichen
Natur teilhaft» (Nr. 2). Wir müssen wieder die
lebendigen Personen - Gott, Jesus Christus, den
umworbenen Menschen - als Wichtigstes der
Offenbarung hinstellen. Dann bekommt <glauben!

wieder den deutschen Ursinn des Wortes:
<Treue geloben!, das heißt, einen Bund schließen,
der nicht zerbricht, weil Gott sein Garant ist.
«Dem offenbarenden Gott ist <Glaubensgehorsam

(Rom 1,6) zu leisten, durch den der Mensch
in Freiheit sich ganz Gott überantwortet» (Nr.
5)-

3. Schrift und Uberlieferung werden im Lehramt laut

«Die Aufgabe..., das Wort Gottes, sei es

geschrieben oder überliefert, verbindlich zu erklären,

ist nur dem lebendigen Lehramt der Kirche
anvertraut, dessen Vollmacht im Namen Jesu
Christi ausgeübt wird. Dabei steht das Lehramt
nicht über dem Wort Gottes, sondern dient ihm,
indem es nichts anderes lehrt, als was überliefert
ist» (Nr. 10).
Auch hier wird der Schwerpunkt auf das Jetzt,
auf die Lehrer in der Kirche gelegt. Durch sie

werden Schrift und Überlieferung, die beide von
Gott stammen, lebendige Gegenwart. Jesus
Christus spricht durch die lehrenden Bischöfe.

Spüren wir, wie schwindsüchtig unsere Auffassung

von der Kirche ist

4. Schriftauslegung ist mühsam

«'Will man nämlich richtig verstehen, was der
heilige Verfasser hat aussagen wollen, so muß
man auf jene angestammten Weisen des Emp-

338



findens, Sprechens und Erzählens achten, die zur
Zeit des Verfassers herrschten und die damals im
menschlichen Zusammenleben allgemein üblich
waren» (Nr. 12).
Daraus ergibt sich die Pflicht intensiven
Schriftstudiums für den Katecheten und Prediger. Gottes

Wort ist lebendig zu lebendigen Menschen

vergangener Zeit gesprochen. Daß die Wasser der
Schrift für uns lebenspendend werden, müssen

wir danach graben.

5. Unter allen Büchern der Schrift haben die Evangelien
den Vorrang

«Niemandem kann es entgehen, daß unter allen
biblischen Büchern, auch unter denen des Neuen
Testamentes, den Evangelien mit Recht ein Vorrang

zukommt» (Nr. 18).
Obwohl alle Bücher der Schrift den Heiligen
Geist zum Haupturheber haben, sind nicht alle

gleich wichtig. Die Betonung ist im angeführten
Text eindeutig gesetzt. Jedem einsichtig deshalb,
weil wir dem Herrn Jesus in den Evangelien
direkt begegnen.
Für die Unterrichtspraxis heißt das wohl, daß den

Evangelien mehr Raum gegeben werden muß als

dem AT und den übrigen neutestamentlichen
Schriften.
Wenn «das Schriftstudium die Seele der heiligen
Theologie sein muß» (Nr. 24), so sicher auch die
Seele der Predigt und der Katechese.

II. Dekret über die Hirtenaufgabe der Bischöfe

Vgl. im Einheitskatechismus die Lehrstücke 49,
56, 73. l82-

1. Die Hauptaufgabe des Bischofs

ist die Verkündigung der Frohen Botschaft. Er
erfüllt diesen Auftrag persönlich - und in weit
größerem Maße durch seine Helfer: die Priester,
Katecheten und die Eltern. Wenn das Konzil
sagt: «Die Priester machen den Bischof
gegenwärtig» (Konstitution über die Kirche, Nr. 28;

vgl. daselbst Nr. 35), so gilt das folgerichtig auch

für den Lehrauftrag der Laienkatecheten. - Was
das Konzil den Bischöfen für die Glaubensunterweisung

nahelegt, gilt in Fortsetzung auch für
die Prediger und Katecheten.

2. Die Hauptpunkte der Lehre

a) Zunächst muß das Geheimnis Christi verkündet

werden und der geoffenbarte Weg zur Verherrlichung

Gottes, der zugleich der Weg zur eigenen
Seligkeit ist (vgl. Nr. 12). — Wiederum sehen wir:
Glauben wecken bedeutet zuerst eine Verbindung

mit Christus schaffen. Glauben ist zutiefst
eine Personbeziehung. Glaubenswahrheiten sind
die persönliche Botschaft des lebendigen Gottes
und Christi an Seine Berufenen,
b) Die Wichtigkeit der <Welt>. Wer sich nur ein
wenig in der Geschichte der Laienfrömmigkeit
auskennt, der wird erstaunt und erfreut sein über
die Weitheizigkeit der Väter. Um fromm zu
leben, das heißt vollkommen zu werden, muß der
Christ nicht in eine Mönchsgemeinschaft eintreten

wie zur Zeit des Frühchristentums. Auch muß
er nicht wie der mittelalterliche Christ versuchen,
die Welt in ein Kloster umzuwandeln. (Die
größere Schau — wie sie z.B. in der Summa des hl.
Thomas von Aquin II — II - 184-3 dargelegt
wird - bleibt vereinzelt.) Das Konzil setzt dem
Christen das Heiligkeitsziel wieder mitten in der
Welt. Wegen seiner Wichtigkeit sei dieser
Abschnitt des Dekrets wörtlich angeführt: «Die
Bischöfe sollen aufzeigen, daß selbst die irdischen
Dinge und die menschlichen Einrichtungen nach
dem Plan des Schöpfergottes auf das Heil der
Menschen hingeordnet sind und somit zum Aufbau

des Leibes Christi nicht weniger beitragen
können. Sie mögen also aufzeigen, wie sehr nach
der Lehre der Kirche die menschliche Person zu
achten ist, mit ihrer Freiheit und auch mit ihrem
leiblichen Leben; ebenso die Familie, ihre Einheit

und Festigkeit sowie die Erzeugung und
Erziehung der Nachkommenschaft; die bürgerliche
Gesellschaft mit ihren Gesetzen und
Berufsständen; die Arbeit und die Freizeit; die Künste
und die technischen Erfindungen, die Armut und
der Reichtum...» (Nr. 12).

3. Psychologie groß geschrieben!

Die Unterweisung soll «den Erfordernissen der
Zeit angepaßt werden, das heißt, den Schwierigkeiten

und Fragen, von denen die Menschen so
sehr bedrängt und geängstigt werden,
entsprechen» (Nr. 13). - Das gilt doch zuerst für den
Unterricht auf der Oberstufe. Wie oft <türken>
wir einen Lehrplan durch - neben den Fragen
und Schwierigkeiten der Jungen vorbei! Umgekehrt

konnten wir feststellen, daß selbst die
<Christenlehre > für die Schulentlassenen in einer
großen Industriepfariei regelmäßig von 80 Prozent

Burschen und Mädchen besucht wurde

339



(ohne jeden Druck!), weil die Unterweisung auf
sie zugeschnitten war.
Jeder Katechet kennt schwierige Jugendliche.
Mag jeder für seine konkrete Situation die Mahnung

des Konzils übersetzen: «Es ist in erster
Linie Pflicht der Bischöfe, zu den Menschen zu
gehen und das Gesprach mit ihnen zu suchen und
zu fördern» (Nr. 13).
Nochmals wird an die Pflicht der Katecheten
erinnert, die Glaubenslehre, die psychologischen
und methodischen Gesetze kennenzulernen und
zu vertiefen: «Die Bischöfe mögen dafür sorgen,
daß die Katecheten für ihre Aufgabe gebührend
vorbereitet werden, indem sie die Lehre der
Kirche gründlich kennenlernen und auch die

psychologischen Gesetze und pädagogischen
Fächer theoretisch und praktisch erlernen»
(Nr. 14).
Diese Hinweise auf die beiden Erlasse möchten
das Verlangen wecken, die Konzilsdekrete gründlich

zu erarbeiten. Man erschrecke nicht ob der
<runden> Sprache! Die Großzahl der Bischöfe
sind Romanen, nicht Germanen. Der Aufbau der
Dekrete ist häufig für unser Empfinden zu wenig
straff. Das ist die Folge heftiger Diskussionen am
Konzil, die zu Streichungen und Zusätzen im
Text der <ersten Lesung> führten. Wer wollte
Edelsteine verschmähen, weil deren Fassung
Schönheitsfehler aufweist

Das (Wort Gottes> nach dem Konzil

Dr. Hans Krömler SMB, Immensee

Unseres Erachtens hat der Konzilpapst Paul VI.
kaum je mit so beredten, frischen Worten gesagt,
was das zweite Vaticanum zu tiefst beabsichtigt,
als in seiner bedeutsamen Rede vom 7. Dezember
1965. Hier gewinnt man den Eindruck, als ob der

Papst, selbst stark ergriffen vom Ausgang des

Konzils, in spontaner Intuitivität eine Art Uberschau

über das Konzil gewonnen habe1. Nach
einer rhetorischen und fast elegischen Einleitung
greift er ein Wort des Initianten, des Papstes

Johannes, auf: «Die Hauptaufgabe des Konzils

1 Vgl. KIPA-Ausgabe v. 8.12.65.

ist es, das heilige Erbgut der christlichen Lehre
wirksamer zu bewahren und zu verkünden.»2
Und dann fährt er fort: «Die Kirche hat sich in
ihrem inneren geistlichen Bewußtsein gesammelt,

um in sich selbst, in ihrem Leben und
Wirken im Heiligen Geiste das Wort Christi wieder

zu entdecken.»3
Selbstentdeckung der Kirche, Rückkehr zu den
Quellen des Christentums, Dialog mit der Welt,
Dienst am ganzen Menschen wurden zu
Grundanliegen des Konzils. Dies alles aber sollte erhellt
werden durch den < Spiegel des Wortes Gottes >, in
welchem die aufErden pilgernde Kirche Gott
anschaut, von dem sie alles empfangt, bis sie

hinausgeführt, Ihn von Angesicht zu Angesicht zu
sehen, so, wie Er ist (vg. 1 Jo 3, 2) 4. Das heißt nun
nichts anderes, als daß dies zu einem fast nicht zu
erwartenden großen biblischen Aufbruch führte.
Zwar war dieser schon irgendwie da. Es

geschieht das Geheimnisvolle, daß die < Bibelbewe-

gung> einerseits die mannigfachen Schemata des

Konzils antreibt und entscheidend beeinflußt,
daß anderseits aber eben diese Bewegung von
diesem Wehen des Heiligen Geistes eine neue
Dynamik erhält5.

I. Wünsche und Mahnungen des Konzils

Es muß einer großangelegten Forschungsarbeit
vorbehalten bleiben nachzuweisen, wie in der
Vorbereitung und im Verlauf des Konzils das Wort
Gottes der beiden Testamente zur Wirkung kam.
Hier kann es sich nur darum handeln, einige
Akzente herauszustellen, um hernach zu fragen,was
daraus fur die konkrete Bibelarbeit folgt. Die
zuerst promulgierte Konstitution, jene über die Heilige

Liturgie, hat durch zwei grundlegende Aussagen

eineArt Startlicht zur ErneuerungdesWortes
Gottes gegeben. Sie hat in Nr. 7 die Präsenz Christi
in seinem Wort dem Bewußtsein und Glauben der
Gläubigen neu geschenkt: «Gegenwärtig ist er
(Christus) in seinem Wort, da er selbst spricht,
wenn die heiligen Schriften in der Kirche
gelesen werden.»6 Anschaulicher und deutlicher
hätte sodann die Kirche nicht sagen können, daß
es ihr ernst ist mit dem Leben vom Worte Gottes
als so: «Der Tisch des Gotteswortes soll reicher

2 Zitiert ebenda S. 2 nach Discorsi 1962, S. 583.
3 Zitiert ebenda S. 3.
4 Dogm. Konstitution über die Offenbarung, 7.
5 Vgl. die Einleitung von Ratzinger zur Konstitution über
die Kirche, S. 7. Verlag Aschendorff, Munster.
6 Konstitution über die Hl. Liturgie, Nr. 7.

34°


	Dogmatische Konstitution über die göttliche Offenbarung und Dekret über die Hirtenaufgabe der Bischöfe

