
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 52 (1965)

Heft: 24

Artikel: Über die Kunst

Autor: Reck, Alfons

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-538404

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-538404
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über die Kunst

Dr. Alfons Reck, Altstätten

Es soll keine Kunsttheorie vorgelegt werden. Es

geht nur um einige einfache Hinweise, die
vielleicht ein tieferes Verstehen künstlerischen Schaffens

ermöglichen. Wir beachten nur einige wenige
Teilansichten dessen, was Kunst in Gott zu sein

scheint, wie die wahre Kunst ist, die Gott als

Welt vor unsere staunenden Sinne stellt, und was
der Künstler damit gemeint hat. Dieser Versuch
ist so etwas wie eine Paraphrase des tiefen
Gedichtes von Eichendorff:

Schläft ein Lied in allen Dingen,
Die da träumen fort und fort,
Und die Welt hebt an zu singen,
Triffst du nur das Zauberwort.

Schöpfergott und Kunst

Der Gottgläubige wird sagen: die Urgründe aller
Kunst liegen in Gott; der Christ wird präzisieren:
in Gott dem Dreieinen. Natürlich findet sich in
Gott nicht eigentlich Kunst, die nur der Mensch
zu schaffen vermag. Aber in Gott ruht das Vor-
und Urbild aller Kunst, die immer ein Voraussehen,

Voraushören und Vorausverkosten des

Ursprünglichen und Endgültigen ist.
Der Sohn ist das Ebenbild des ewigen Vaters.
Er geht aus ihm hervor in der Gleichheit der
göttlichen Natur. Dieser erste Hervorgang in
Gott muß wohl Vor- und Urbild allen
Kunstschaffens sein, sofern es echtes Erzeugen sein
will.
Um zutiefst zu wissen, was Kunst zu sein hat,
muß man um diesen göttlichen Urvorgang wissen.

Der Sohn ist nämlich als vollkommenes
Ebenbild des Vaters auch Vorbild jedes anderen
Bildes. In ihn ist alles hineingebildet, was sich im
Schöße des Vaters an unsagbaren Schätzen
findet. So muß wohl jedes wahre Bild von ihm her,
nach ihm und auf ihn hin sein, also aus ihm
geschöpft und ihm ähnlich.
Das göttliche Ebenbild des Sohnes ist gezeugt,
weil es seinen Grund im väterlichen Erkennen
hat. Der göttliche Sohn ist aber nicht <Werk>,
auch nicht <Kunstwerk> des Vaters; denn er ist
gleichewig mit ihm. Der Vater wird nicht erst
durch den Sohn, was er ist. Der Sohn ist
vollkommenes Abbild der urgöttlichen Natur des

Vaters. Das aber ist die unendliche Herrlichkeit
und Schönheit des Sohnes: gezeugtes, aus dem
Erkennen geborenes Abbild der ewigen
Substanz des Vaters zu sein. Aus der urwesentlichen,
notwendigen und gottewigen Fülle des Vaters
geht der Sohn notwendig hervor als gleichgöttlicher

Abglanz der Urherrlichkeit des Vaters.
Alle wahre Kunst: alles, was bildet, formt und
schafft, muß also aus dem Wort des ewigen
Vaters bilden, formen, schaffen. Da das Wort
allumfassendes Vorbild ist, kann es für den
Menschen nur ein Nachschaffen und Abbilden geben.
Das Wesen der Kunst kann deshalb nicht vorerst

Neuschöpfung sein, sondern liegt in der
Teilhabe an der Wort-< Kunst > des ewigen Vaters.
Wie der Sohn hervorgeht aus dem göttlichen
Erkennen, und wie er Ausdruck der Erkenntnis
ist, und deshalb auch Wort oder Logos genannt
wird, so muß auch alle wahre Kunst aus dem
Erkennen hervorgehen und Ausdruck und
Abbild des Erkennens sein. Dieses Erkennen ist
nicht eine matte Abstraktionskraft, sondern wie
die Liebe ein geistiges Urerlebnis. Und wie der
göttliche Sohn als notwendiger Ausdruck der
gottwesentlichen Uberfülle hervorgeht, so muß
auch alles wahre und wirkliche Bild aus geistiger
Fülle geboren sein. Solche Empfängnis vollendet
sich in der Gebuit.
Das göttliche Erkennen ist lustvoll, doch die Lust
strömt aus dem Erkennen. Alles in Gott ist
geordnet, und in dieser innergöttlichen Ordnung
besteht die ewige Weisheit. Liebe und Lust sind
in Gott nicht ein Erstes, da der Heilige Geist aus
dem Vater und dem Sohne ausgeht. Es kann
deshalb auch in der menschlichen Kunst nicht
das Lustvolle der Grund der Ordnung und des

Schönen sein. Aller Glanz, der über schöne Dinge
ausgebreitet sein mag, kommt aus der inneren
Ordnung ihres Wesens.
In Gott gibt es also nicht eigentliche Kunst, aber
in ihm ruhen Grund und Quelle aller Kunst. Alle
Werke, die Gott geschaffen hat, sind wahre
Kunst. Gott, der die Welt entwerfend schafft, ist
deshalb das große Vorbild für den Künstler. Ehe
Gott die ganze Schöpfung in einem einzigen
Denk- und Willensakte aus sich hervortreten ließ,
ruhte sie in seinem ewigen Denken, ewig ausgereift

und ausgetragen bis in die feinsten und
innersten Formen. Die ganze Schöpfung ist eine
einzige Idee im göttlichen Wort, in dem alle
unendliche Fülle zu unsäglicher Einheit
zusammengedacht war. Jedes einzelne Geschöpf: Stoff,

739



Baum, Tier, Mensch und reiner Geist stand bis
in die Wesenswurzeln klar gedacht in ihm,
scharfgeschnittene Wesensformen, unverwechselbar

und individuell, und ist doch nur Abbild des

Einen. Als Abbilder dieses Einen haben sie auch
unter sich Ähnlichkeit, da geboren aus dem
gleichen Schöße. Das ist das tiefste Band der
Schöpfung.
Im Blick auf diese ewige Welt der göttlichen
Ideen und nach seinen Gedankenbildern schul
Gott nun seine Welt. Da Gott beschlossen hatte,
eine sichtbare Welt zu schaffen, gestaltete er sie

nach den Gesetzen einer sichtbaren Welt. Da der
Stoff am wenigsten Licht und Geist ist,
vermochte er nicht die Fülle des unendlichen Lichtes

der göttlichen Ideen zu fassen. Immerhin:
soweit Gott ein Ding in Form und Stoff schuf,
soweit war es ganz Abbild eines göttlichen
Gedankens. In der Wesensform aber ist noch soviel
an geistiger Kraft und göttlicher Präzision des

Denkens, daß die Form den Stoff nach dem
eigenen Wesensbilde zu formen und bis in die
letzten Atome zu durchdringen vermag.
So erhält das Ding seine innersten Wesensgesetze
und seine eigene Schönheit. Diese Formkraft ist
so gewaltig, daß schon im Samen die volle Größe
und Stärke des ausgewachsenen Baumes vorgebildet

sind. Derart ist alles in der Natur
durchgereift, ausgebildet und ausgetragen bis in seine
letzten Fasern.

Der Mensch als Künstler

Der Künstler hat in besonderer Weise am
göttlichen Schöpfungsakte teil und vermag nur in
Abhängigkeit und im Hinblick auf die Schöpfertätigkeit

Gottes zu schaffen. Das gilt auch dann,
wenn er selbst nicht darum weiß oder wissen will.
Gott kann nicht des Menschen wegen seine
Gesetze aufheben! Da es keine größeren und
schöneren Ideen gibt als die göttlichen, und da
wir von diesen göttlichen Ideen nur durch das

denkende Anschauen der Schöpfung ahnend
wissen, gibt es auch kein größeres Vorbild für den
Künstler als die sichtbare Schöpfung. Natürlich
soll der Künstler Ideen darstellen, denn auch
Gott hat durch die Schöpfung göttliche Ideen
abgebildet und verwirklicht; aber verwirklicht
hat er sie nach den Gesetzen einer sichtbaren,
den Sinnen ausgesetzten Welt. Was immer der
Mensch an natürlichen Gedanken und Ideen hat,
das hat er aus der sichtbaren Welt geschöpft. Hat

740

es dem Schöpfer gefallen, uns seinen geistigen
Reichtum in dieser Weise zu offenbaren, warum
sollte dann der Mensch sich scheuen, nach dem
Vorbild dieser Natur sich auszudrücken und
zum Mitmenschen zu sprechen? Jene Ausprägung

des Naturalismus ist heidnisch, welche
vergißt, daß die ganze sichtbare Welt Werk und
Ausdruck des reinen Geistes, des Unsichtbaren
ist.
Der Künstler muß in ähnlicher Weise schaffen,
wie Gott in der Natur schuf und schafft. Das
meinten die Alten mit dem tiefsinnigen und darum

oft mißverstandenen Ausdruck: Die Kunst
ahmt die Natur in ihrem Wirken nach. Das
bedeutet keineswegs ein Kopieren der Natur,
sondern ist gleichsam eine Neuschaffung der Welt
im Menschen.
Gemeint ist zuerst das Herauslesen des göttlichen
Gedankens in den Dingen. Dieses Herauslesen des

göttlich Gedachten macht, daß die Dinge im
Geiste des Menschen besser beheimatet sind als in
sich selber, da sie im Geiste des Menschen ihrem
göttlichen Ursprung schon näher und damit
ähnlicher sind. Dieser göttliche Gedanke ist aber
so reich, so vielfältig, daß er nie, auch vom Genie
nicht, zuende erkannt werden kann.
Eichendorff sagt, durch die Schöpfung klinge
eine geheimnisvolle Schöpfermelodie, die nur der
Künstler zu hören vermöge, der Mensch, der das

<Zauberwort) kennt.
Für den Künstler genügt es also nicht, die Natur
bloß nachzugestalten, ihre Geräusche zum
Wiederklingen zu bringen. Das wäre ungeistiger
Naturalismus. Ein Künstler kann ein Ding erst
künstlerisch wiedergeben, wenn er es erkannt,
in seiner Weise voll erkannt hat. Da der
entwerfende Schöpfer aber ein Gott ist, ist der göttliche

Gedanken selbst im Kleinsten noch so

überreich und unauslotbar, daß tausend Künstler

den gleichen Gegenstand wiederzugeben
vermögen, immer andere Dimensionen erkennend,

und alle zusammen kommen sie dem
Ursprung etwas näher. Aber die Fülle schafft keiner,
sonst wäre er selber Gott.
Hat der Künstler so erkannt, muß er gleichsam
das Ding neuschaffen in Wort und Ton, Farbe
und Form. Wenn dies in Ähnlichkeit mit der
Weise geschieht, wie Gott nach seinen ewigen
Ideen schuf, wird er wahre Kunst schaffen,
dann drückt er auch am ehesten in seiner
Künstlernatur die ewige Schöpfernatur aus. Das Kunstwerk

verhält sich also zum erkennenden Men-



sehen, wie sich die Welt zum entwerfenden
Schöpfergott verhält. Die Welt macht aber nicht
unmittelbare Aussagen, sondern ihr Wesen, das

wir erkennen, ist in der Tiefendimension
göttliche Idee. Nur im uneigentlichen Sinne also
kann man sagen, die Welt spreche von Gott
oder mache Aussagen über ihn. Darum kennen
alle Religionen heilvolle und schöne Bräuche,
die Natur zu weihen, ihr gewissermaßen die
Geist-Worte von den stofflichen Lippen zu lesen
und laut an ihrer Stelle zu verkünden, was sie

selbst nicht kann: die Natur zum Propheten
Gottes zu machen.
Der Mensch ist in der Aussage durch das

gesprochene Wort an die Begriffsinhalte und
Wesenheiten gebunden, die er nicht nach Willkür

ändern kann, ohne deren Schönheit zu
zerstören. So ist er auch in der uneigentlichen Aussage

im Kunstwerk an die bestehenden Gesetze

gebunden, die im Gesamt der Welt verankert
sind. Nur schon das Nachdenken des in den
Gesetzen des Kosmos schöpferisch Gedachten
vermöchte Ewigkeiten der Erkenntnis auszufüllen!
Was der Mensch erkennt, erkennt er aus der
sinnenhaften sichtbaren Welt. Die Erkenntnisse,
die er im Worte ausdrückt, hat er alle aus dieser

sichtbaren, nach-denkbaren Welt. Das Gesamt
der Welt stellt also für ihn auch das Gesamt seines

möglichen natürlichen geistigen Reichtums dar.
Deshalb kann sich Kunst - in diesem weiten
Sinn — nie außerhalb von Natur und Welt
stellen. Die Ewige Weisheit hat die Dinge der
Welt so geformt, daß sie höchster und vollkommenster

Ausdruck göttlicher Ideen und zugleich
der menschlichen Erkenntnisart am gleichförmigsten

sind. So wie das Ding ist, ist es Ausdruck einer
göttlichen Idee: «Der Baum ist nur ein Wesen,
das Gottes Pläne wächst.» Gerade so spricht es

am deutlichsten und hellsten göttliche Schönheit
aus, und sei es nur in winzigen Splitterchen.

Und die Welt hebt an zu singen...

So ließe sich zusammenfassen: Der Künstler
schafft in der Ähnlichkeit mit dem göttlichen
Schöpfungsvorgang. Gottes Ideen und Pläne
sind ausgereift, ausgetragen, durchsonnen und
durchsonnt bis in die tiefsten Wesensgründe. Das

Ding, das der wissend-weise Gott schuf, ist nicht
bloß grob skizziert, sondern durchgeformt. Nur
deshalb vermögen die Dinge, ihr Wesen zu
offenbaren. Kein Atom, kein Fäserchen, das nicht von

der einen und ganzen Idee des Wesens geformt
und durchherrscht wäre. In diesem Sinne gilt:
im Anfang war das Wort. Diesen Gedanken,
Eichendorffs < Zauberwort >, muß der Künstler
aus der Welt Gottes herauslesen. Dies kann er
nicht anders, als daß er die sichtbare Welt im
Lichte Gottes betrachtet, wie alles von dem
Einen ausgeht und wie jedes Einzelne von dem
Einen redet.
Hat er ein Ding der Welt groß in Gott erkannt
und gleichsam bis aufden lauteren Wesensgrund
des Dinges geschaut, muß er aus seinem Geiste
das Ding neu schaffen, töne es nun, oder geschehe
es in Farben oder Worten. Wie der Sohn aus dem
väterlichen Erkennen hervorgeht, so muß das
Werk des Künstlers aus dem Gedanken
ausfließen. Indem es so ausgeht, wird es zum
Abbild des Sohnes und des Künstlers - und so zu
wahrer Kunst.
Linien, Farben, Formen, Töne und Worte sind
für den Künstler nur Mittel, seine Gedanken
darzustellen. Sie haben keinen Selbstwert, sie
verhalten sich wie der Stoff zur Form. Der
Gedanke muß alles durchbilden, durchformen,
durchsonnen. Ist der Gedanke ausgereift, wird es

auch das Werk sein. Wie die Seele in jedem Teil
des Körpers ganz und ungeteilt gegenwärtig ist,
so muß auch der Gedanke des Künstlers in
diesem Geist und Werk ganz sein. Dann verwirklicht

sich das, was Eichendorff meint:

Und die Welt hebt an zu singen,
Triffst du nur das Zauberwort.

Volksschule

Die Schlacht am Morgarten und der
Geschichtsunterricht

Otmar Zehnder, Rickenbach

Am 20./21. Oktober fand der Sternmarsch der
Schwyzer und Schweizer Schuljugend zum
Schlachtgelände am Morgarten statt. Es war
interessant, die Aufnahme dieses Ereignisses in der
Presse zu verfolgen. Uberall wurden die originelle

741


	Über die Kunst

