Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 52 (1965)

Heft: 24

Artikel: Uber die Kunst

Autor: Reck, Alfons

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-538404

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-538404
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Uber die Kunst
Dr. Alfons Reck, Altstédtten

Es soll keine Kunsttheorie vorgelegt werden. Es
geht nur um einige einfache Hinweise, die viel-
leicht ein tieferes Verstehen kiinstlerischen Schaf-
fens ermoglichen. Wir beachten nur einige wenige
Teilansichten dessen, was Kunst in Gott zu sein
scheint, wie die wahre Kunst ist, die Gott als
Welt vor unsere staunenden Sinne stellt, und was
der Kiinstler damit gemeint hat. Dieser Versuch
ist so etwas wie eine Paraphrase des tiefen Ge-
dichtes von Eichendorff:

Schlaft ein Lied in allen Dingen,
Die da traumen fort und fort,
Und die Welt hebt an zu singen,
Triffst du nur das Zauberwort.

Schipffergott und Kunst

Der Gottglaubige wird sagen: die Urgriinde aller
Kunst liegen in Gott; der Christ wird prézisieren:
in Gott dem Dreieinen. Natiirlich findet sich in
Gott nicht eigentlich Kunst, die nur der Mensch
zu schaffen vermag. Aber in Gott ruht das Vor-
und Urbild aller Kunst, die immer ein Voraus-
sehen, Voraushéren und Vorausverkosten des
Urspriinglichen und Endgiltigen ist.

Der Sohn ist das Ebenbild des ewigen Vaters.
Er geht aus ithm hervor in der Gleichheit der
gottlichen Natur. Dieser erste Hervorgang in
Gott muB3 wohl Vor- und Urbild allen Kunst-
schaffens sein, sofern es echtes Erzeugen sein
will.

Um zutiefst zu wissen, was Kunst zu sein hat,
mull man um diesen géttlichen Urvorgang wis-
sen. Der Sohn ist niamlich als vollkommenes
Ebenbild des Vaters auch Vorbild jedes anderen
Bildes. In ihn ist alles hineingebildet, was sich im
SchoBe des Vaters an unsagbaren Schatzen fin-
det. So mul3 wohl jedes wahre Bild von ihm her,
nach ihm und auf ihn hin sein, also aus ihm ge-
schopft und ihm ahnlich.

Das gottliche Ebenbild des Sohnes ist gezeugt,
weil es seinen Grund im viterlichen Erkennen
hat. Der gottliche Sohn ist aber nicht (Werko,
auch nicht «(Kunstwerk> des Vaters; denn er ist
gleichewig mit ihm. Der Vater wird nicht erst
durch den Sohn, was er ist. Der Sohn ist voll-
kommenes Abbild der urgéttlichen Natur des

Vaters. Das aber ist die unendliche Herrlichkeit
und Schénheit des Sohnes: gezeugtes, aus dem
Erkennen geborenes Abbild der ewigen Sub-
stanz des Vaters zu sein. Aus der urwesentlichen,
notwendigen und gottewigen Fiille des Vaters
geht der Sohn notwendig hervor als gleichgott-
licher Abglanz der Urherrlichkeit des Vaters.
Alle wahre Kunst: alles, was bildet, formt und
schafft, muf3 also aus dem Wort des ewigen
Vaters bilden, formen, schaffen. Da das Worf all-
umfassendes Vorbild ist, kann es fiir den Men-
schen nur ein Nachschaffen und Abbilden geben.
Das Wesen der Kunst kann deshalb nicht vor-
erst Neuschopfung sein, sondern liegt in der Teil-
habe an der Wort-<Kunst» des ewigen Vaters.
Wie der Sohn hervorgeht aus dem goéttlichen
Erkennen, und wie er Ausdruck der Erkenntnis
ist, und deshalb auch Wort oder Logos genannt
wird, so mull auch alle wahre Kunst aus dem
Erkennen hervorgehen und Ausdruck und Ab-
bild des Erkennens sein. Dieses Erkennen ist
nicht eine matte Abstraktionskraft, sondern wie
die Liebe ein geistiges Urerlebnis. Und wie der
gottliche Sohn als notwendiger Ausdruck der
gottwesentlichen Uberfiille hervorgeht, so muf
auch alles wahre und wirkliche Bild aus geistiger
Fille geboren sein. Solche Empfangnis vollendet
sich in der Geburt.

Das gottliche Erkennen ist lustvoll, doch die Lust
stromt aus dem Erkennen. Alles in Gott ist ge-
ordnet, und in dieser innergéttlichen Ordnung
besteht die ewige Weisheit. Liebe und Lust sind
in Gott nicht ein Erstes, da der Heilige Geist aus
dem Vater und dem Sohne ausgeht. Es kann
deshalb auch in der menschlichen Kunst nicht
das Lustvolle der Grund der Ordnung und des
Schonen sein. Aller Glanz, der tiber schéne Dinge
ausgebreitet sein mag, kommt aus der inneren
Ordnung ihres Wesens.

In Gott gibt es also nicht eigentliche Kunst, aber
in ihm ruhen Grund und Quelle aller Kunst. Alle
Werke, die Gott geschaffen hat, sind wahre
Kunst. Gott, der die Welt entwerfend schaflt, ist
deshalb das groBe Vorbild fur den Kunstler. Ehe
Gott die ganze Schopfung in einem einzigen
Denk- und Willensakte aus sich hervortreten liel3,
ruhte sie in seinem ewigen Denken, ewig ausge-
reift und ausgetragen bis in die feinsten und
innersten Formen. Die ganze Schopfung ist eine
einzige Idee im go6ttlichen Wort, in dem alle
unendliche Fiille zu unséglicher Einheit zusam-
mengedacht war. Jedes einzelne Geschopf: Stoff,

739



Baum, Tier, Mensch und reiner Geist stand bis
in die Wesenswurzeln klar gedacht in ihm,
scharfgeschnittene Wesensformen, unverwechsel-
bar und individuell, und ist doch nur Abbild des
Einen. Als Abbilder dieses Einen haben sie auch
unter sich Ahnlichkeit, da geboren aus dem
gleichen SchoBe. Das ist das tiefste Band der
Schopfung.

Im Blick auf diese ewige Welt der géttlichen
Ideen und nach seinen Gedankenbildern schut
Gott nun seine Welt. Da Gott beschlossen hatte,
eine sichtbare Welt zu schaffen, gestaltete er sie
nach den Gesetzen einer sichtbaren Welt. Da der
Stoff am wenigsten Licht und Geist ist, ver-
mochte er nicht die Fiille des unendlichen Lich-
tes der gottlichen Ideen zu fassen. Immerhin:
soweit Gott ein Ding in Form und Stoff schuf,
soweit war es ganz Abbild eines géttlichen Ge-
dankens. In der Wesensform aber ist noch soviel
an geistiger Kraft und gottlicher Prazision des
Denkens, daBl die Form den Stoff nach dem
eigenen Wesensbilde zu formen und bis in die
letzten Atome zu durchdringen vermag.

So erhélt das Ding seine innersten Wesensgesetze
und seine eigene Schonheit. Diese Formkraft ist
so gewaltig, daB schon im Samen die volle GroBe
und Stirke des ausgewachsenen Baumes vorge-
bildet sind. Derart ist alles in der Natur durch-
gereift, ausgebildet und ausgetragen bis in seine
letzten Fasern.

Der Mensch als Kiinstler

Der Kiinstler hat in besonderer Weise am gott-
lichen Schépfungsakte teil und vermag nur in
Abhingigkeit und im Hinblick auf die Schopfer-
tatigkeit Gottes zu schaffen. Das gilt auch dann,
wenn er selbst nicht darum weil3 oder wissen will.
Gott kann nicht des Menschen wegen seine Ge-
setze aufheben! Da es keine groBeren und
schoneren Ideen gibt als die gottlichen, und da
wir von diesen géttlichen Ideen nur durch das
denkende Anschauen der Schépfung ahnend
wissen, gibt es auch kein gréBeres Vorbild fiir den
Kiinstler als die sichtbare Schopfung. Natiirlich
soll der Kiinstler Ideen darstellen, denn auch
Gott hat durch die Schépfung géttliche Ideen
abgebildet und verwirklicht; aber verwirklicht
hat er sie nach den Gesetzen einer sichtbaren,
den Sinnen ausgesetzten Welt. Was immer der
Mensch an natiirlichen Gedanken und Ideen hat,
das hat er aus der sichtbaren Welt geschopft. Hat

740

es dem Schopfer gefallen, uns seinen geistigen
Reichtum in dieser Weise zu offenbaren, warum
sollte dann der Mensch sich scheuen, nach dem
Vorbild dieser Natur sich auszudriicken und
zum Mitmenschen zu sprechen? Jene Auspri-
gung des Naturalismus ist heidnisch, welche ver-
giBt, daB die ganze sichtbare Welt Werk und
Ausdruck des reinen Geistes, des Unsichtbaren
ist.

Der Kiinstler muB in dhnlicher Weise schaffen,
wie Gott in der Natur schuf und schafft. Das
meinten die Alten mit dem tiefsinnigen und dar-
um oft miBverstandenen Ausdruck: Die Kunst
ahmt die Natur in ihrem Wirken nach. Das be-
deutet keineswegs ein Kopieren der Natur, son-
dern ist gleichsam eine Neuschaffung der Welt
im Menschen.

Gemeint ist zuerst das Herauslesen des gittlichen
Gedankens in den Dingen. Dieses Herauslesen des
gottlich Gedachten macht, daB die Dinge im
Geiste des Menschen besser beheimatet sind als in
sich selber, da sie im Geiste des Menschen ihrem
gottlichen Ursprung schon ndher und damit
dhnlicher sind. Dieser gottliche Gedanke ist aber
so reich, so vielfaltig, daB3 er nie, auch vom Genie
nicht, zuende erkannt werden kann.
Eichendorff sagt, durch die Schépfung klinge
eine geheimnisvolle Schopfermelodie, die nur der
Kiinstler zu héren vermoge, der Mensch, der das
<Zauberwort> kennt.

Fiir den Kiinstler geniigt es also nicht, die Natur
bloB nachzugestalten, ihre Gerdusche zum Wie-
derklingen zu bringen. Das wire ungeistiger
Naturalismus. Ein Kiinstler kann ein Ding erst
kiinstlerisch wiedergeben, wenn er es erkannt,
in seiner Weise voll erkannt hat. Da der ent-
werfende Schopfer aber ein Gott ist, ist der gott-
liche Gedanken selbst im Kleinsten noch so
iiberreich und unauslotbar, da3 tausend Kinst-
ler den gleichen Gegenstand wiederzugeben
vermogen, immer andere Dimensionen erken-
nend, und alle zusammen kommen sie dem Ur-
Sprung etwas naher. Aber die Fiille schafft keiner,
sonst wire er selber Gott.

Hat der Kiinstler so erkannt, mul} er gleichsam
das Ding neuschaffen in Wort und Ton, Farbe
und Form. Wenn dies in Ahnlichkeit mit der
Weise geschieht, wie Gott nach seinen ewigen
Ideen schuf, wird er wahre Kunst schaffen,
dann driickt er auch am ehesten in seiner Kiinst-
lernatur die ewige Schopfernatur aus. Das Kunst-
werk verhilt sich also zum erkennenden Men-



schen, wie sich die Welt zum entwerfenden
Schopfergott verhélt. Die Welt macht aber nicht
unmittelbare Aussagen, sondern ihr Wesen, das
wir erkennen, ist in der Tiefendimension gott-
liche Idee. Nur im uneigentlichen Sinne also
kann man sagen, die Welt spreche von Gott
oder mache Aussagen iiber ihn. Darum kennen
alle Religionen heilvolle und schone Bréduche,
die Natur zu weithen, ihr gewissermafen die
Geist-Worte von den stofflichen Lippen zu lesen
und laut an ihrer Stelle zu verkiinden, was sie
selbst nicht kann: die Natur zum Propheten
Gottes zu machen.

Der Mensch ist in der Aussage durch das ge-
sprochene Wort an die Begriffsinhalte und
Wesenheiten gebunden, die er nicht nach Will-
kiir Andern kann, ohne deren Schonheit zu zer-
storen. So ist er auch in der uneigentlichen Aus-
sage im Kunstwerk an die bestehenden Gesetze
gebunden, die im Gesamt der Welt verankert
sind. Nur schon das Nachdenken des in den Ge-
setzen des Kosmos schopferisch Gedachten ver-
mochte Ewigkeiten der Erkenntnis auszufillen!
Was der Mensch erkennt, erkennt er aus der
sinnenhaften sichtbaren Welt. Die Erkenntnisse,
die er im Worte ausdriickt, hat er alle aus dieser
sichtbaren, nach-denkbaren Welt. Das Gesamt
der Welt stellt also fiir ihn auch das Gesamt seines
moglichen natiirlichen geistigen Reichtums dar.
Deshalb kann sich Kunst — in diesem weiten
Sinn — nie auBerhalb von Natur und Welt
stellen. Die Ewige Weisheit hat die Dinge der
Welt so geformt, daB sie héchster und vollkom-
menster Ausdruck géttlicher Ideen und zugleich
der menschlichen Erkenntnisartam gleichformig-
sten sind. So wie das Ding ist, ist es Ausdruck einer
gottlichen Idee: « Der Baum ist nur ein Wesen,
das Gottes Plane wichst.» Gerade so spricht es
am deutlichsten und hellsten gottliche Schonheit
aus, und sei es nur in winzigen Splitterchen.

Und die Welt hebt an zu singen. ..

So lieBe sich zusammenfassen: Der Kinstler
schafft in der Ahnlichkeit mit dem géttlichen
Schopfungsvorgang. Gottes Ideen und Plane
sind ausgereift, ausgetragen, durchsonnen und
durchsonnt bis in die tiefsten Wesensgriinde. Das
Ding, das der wissend-weise Gott schuf; ist nicht
bloB grob skizziert, sondern durchgeformt. Nur
deshalb vermégen die Dinge, thr Wesen zu offen-
baren. Kein Atom, kein Faserchen, das nicht von

der einen und ganzen Idee des Wesens geformt
und durchherrscht wire. In diesem Sinne gilt:
im Anfang war das Wort. Diesen Gedanken,
Eichendorffs <Zauberwort», mul3 der Kiinstler
aus der Welt Gottes herauslesen. Dies kann er
nicht anders, als dal3 er die sichtbare Welt im
Lichte Gottes betrachtet, wie alles von dem
Einen ausgeht und wie jedes Einzelne von dem
Einen redet.

Hat er ein Ding der Welt grof3 in Gott erkannt
und gleichsam bis auf den lauteren Wesensgrund
des Dinges geschaut, muB} er aus seinem Geiste
das Ding neu schaffen, téne es nun, oder geschehe
esin Farben oder Worten. Wie der Sohn aus dem
viterlichen Erkennen hervorgeht, so mul3 das
Werk des Kiinstlers aus dem Gedanken aus-
flieBen. Indem es so ausgeht, wird es zum Ab-
bild des Sohnes und des Kiinstlers — und so zu
wahrer Kunst.

Linien, Farben, Formen, Téne und Worte sind
fir den Kiinstler nur Mittel, seine Gedanken
darzustellen. Sie haben keinen Selbstwert, sie
verhalten sich wie der Stoff zur Form. Der Ge-
danke muB alles durchbilden, durchformen,
durchsonnen. Ist der Gedanke ausgereift, wird es
auch das Werk sein. Wie die Seele in jedem Teil
des Kérpers ganz und ungeteilt gegenwirtig ist,
so muf3 auch der Gedanke des Kiinstlers in die-
sem Geist und Werk ganz sein. Dann verwirk-
licht sich das, was Eichendorff meint:

Und die Welt hebt an zu singen,
Triffst du nur das Zauberwort.

Volksschule

Die Schlacht am Morgarten und der
Geschichtsunterricht

Otmar Zehnder, Rickenbach

Am 20./21. Oktober fand der Sternmarsch der
Schwyzer und Schweizer Schuljugend zum
Schlachtgelande am Morgarten statt. Es war in-
teressant, die Aufnahme dieses Ereignisses in der
Presse zu verfolgen. Uberall wurden die originelle

741



	Über die Kunst

