
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 52 (1965)

Heft: 22

Artikel: Über religiöse Erziehung

Autor: Schohaus, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-537674

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-537674
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Halbmonatsschrift für Erziehung und Unterricht

Ölten, 15. November 1965 52. Jahrgang Nr. 22

Schweizer Schule

Über religiöse Erziehung*

Von Dr. W. Schohaus, Zürich

1. Religion und Gemeinschaft

Religion ist Privatsache. Sie ist Inhalt unseres
persönlichsten, intimsten Erlebens. Sie erträgt
keine Bevormundung, keinen Zwang, keine
Aufdringlichkeit und keine Gleichmacherei. Den
Weg zum Heil kann kein anderer für uns gehen.
Es ist unser ganz individuelles Schicksal, ob wir
die Ruhe in Gott zu finden vermögen.
Religion ist aber nichtsdestoweniger
Gemeinschaftssache. Das war sie bei allen Völkern und
zu allen Zeiten. Alles religiöse Leben drängt zur
Mitteilung. Der religiös Ergriffene kann nicht
schweigen. Im Kultus der Gemeinde aber steigert

sich das religiöse Gefühl des Einzelnen, und
es wird auch der religiös weniger begabte
Mensch durch die gemeinsame Welle der
Herzenserhebung erfaßt. In Zeiten des Niedergangs
der großen Kirchen blühen die Sekten auf.
Die christliche Religion ist aber noch in einem

ganz bsonderen Sinne Gemeinschaftssache: Die
Lehre Christi hat nicht nur ein neues Verhältnis
des Menschen zu Gott, sondern auch ein neues
Verhältnis der Menschen untereinander
begründet. Nach dem Evangelium Jesu kann es

keine wahre Gotteskindschaft geben ohne
menschliches Brüdertum.
Man kann in unserer Zeit von Menschen, welche

dem sonntäglichen Gottesdienst fernbleiben,
etwa den Ausspruch hören: «Ich gehe am
Sonntagmorgen lieber in die Natur hinaus als in eine

dumpfe Kirche, um hier eine mittelmäßige Predigt

anzuhören; in W ald und Feld und Flur finde
ich viel leichter Andacht und Erbauung.» Das
ist in der Regel das etwas wichtigtuerische
Gerede von Individualisten, denen eine tiefere
religiöse Erlebnisfähigkeit abgeht. Sie verwech-

* Aus: <Im Dienste der Gesundheit>. Zeitschrift der Basler

Lebens-Versicherungs-Gesellschaft, 32. Jg., Nr. 4, S. 5ff.
Mit freundlicher Druckerlaubnis der Basler-Leben.

sein bestenfalls eine romantisch-pantheistische
Stimmung mit religiöser Ergriffenheit. — Gewiß,
Gott offenbart sich auch in der «Natur», und
es gibt Menschen, die gerade dieser
Offenbarungsform weit offen stehen. Aber das nach der
Verbindung mit dem Ewigen hungernde Gemüt
will Gott nicht nur spüren — es will ihm dienen.

Es will Kultus, das heißt eben Gottesdienst. Es
sehnt sich nach einem konzentrierten und aktiven

Ausdruck seiner Ergebenheit. Es will knien
und opfern, beten und singen. Das alles aber
erfordert die Teilhabe an der Herzenserhebung
einer religiösen Gemeinschaft.

Keine Naturbetrachtung und wohl auch keine
Andacht im stillen Kämmerlein kann die
gotterfüllte Stimmung erzeugen, die als religiöses
Gemeinschaftserlebnis zum Beispiel im Gesang
bestimmter Kirchenlieder zum Ausdruck kommt.
Der Weg der Gemeinschaft mit Gott führt durch die

menschliche Gemeinschaft hindurch. Das hat in der
ganzen pädagogischen Literatur niemand klarer
dargestellt als Heinrich Pestalozzi. Die Hinleitung
des Kindes zur Gottesverehrung nennt er den
«Schlußstein meines ganzen Systems». Der
Mensch soll zum Vatergott in ein Kindesverhältnis

kommen. Das Lehren von Glaubenssätzen

kann aber nie zu diesem Ziele führen. Das
Kind muß in seiner nächsten Umgebung, das
heißt im Elternhause, fühlen und verstehen
lernen, was Liebe, was Vertrauen, was Dankbarkeit

ist. Nur durch das Medium des Menschlichen

hindurch kann das Kind auf das Göttliche
hingelenkt werden. Pestalozzi sagt dies so: «Das
sehe ich bald, die Gefühle der Liebe, des

Vertrauens, des Dankes und die Fertigkeiten des

Gehorsams müssen in mir entwickelt sein, ehe
ich sie auf Gott anwenden kann. Ich muß
Menschen lieben, ich muß Menschen trauen, ich
muß Menschen danken, ich muß Menschen
gehorsamen, ehe ich mich dahin erheben kann,
Gott zu lieben, Gott zu danken, Gott zu
vertrauen und Gott zu gehorsamen: denn, wer
seinen Bruder nicht liebt, den er sieht, wie will er

673



seinen Vater im Himmel lieben, den er nicht
sieht?»
Im besonderen ist es — nach Pestalozzi - das

Verhältnis des Kindes zur Mutter, aus dem dann
später die rechte Gottesverehrung aufkeimt.
Das «Heiligtum der Wohnstube» formt alle die
Gefühlseinstellungen vor, die später eine echte
Frömmigkeit ausmachen. Daß die Religiosität
vorwiegend eine Sache des Gefühls und nicht
des Verstandes (oder eines bestimmten
Wortbekenntnisses) sei, das betont Pestalozzi immer
wieder: «Ich glaubte an meine Mutter, ihr
Herz zeigte mir Gott; Gott ist der Gott meiner
Mutter, er ist der Gott meines Herzens, er ist
der Gott ihres Herzens; ich kenne keinen andern
Gott, der Gott meines Hirns ist ein Hirngespinst

er ist ein Götze, ich verderbe mich in
seiner Anbetung; der Gott meines Herzens ist
mein Gott, ich veredle mich in seiner Liebe.»
So haben die Erzieher, und vornehmlich die
Mütter, das unvergleichlich hohe Amt, für die
kleineren Kinder Gottes Stellvertreter zu sein. Je
mehr aber die «Selbstkraft» im Kinde wächst,
desto mehr muß der Erzieher aus dieser
autoritativen Stellung heraustreten, um ihm den Weg
zu seinem Gotte freizumachen, denn es wird ja
nun fähiger, zu Gott in eine unmittelbare
Beziehung zu treten. Dazu sagt Pestalozzi: «... sie

(die Mutter) drückt ihr Geliebtes fester als je an
ihr Herz und sagt mit einer Stimme, die es noch
nie hörte: Kind es ist ein Gott, dessen du
bedarfst, wenn du meiner nicht mehr bedarfst
Die Gefühle der Liebe, des Dankes, des

Vertrauens, die sich an ihrer Brust entfaltet hatten,
erweitern sich und umfassen von nun an Gott
wie den Vater, Gott wie die Mutter.» So tritt
die absolute göttliche Autorität an die Stelle der
nur menschlichen. Der Erzieher aber soll diese

Ablösung und Umstellung bewußt und
selbstverleugnend fördern.
So sahen wir : Durch das Medium der Gemeinschaft

im engsten Kreise (das heißt eben in der
Familie) wächst das Kind in die Gottesgemeinschaft

hinein. Die Familie erfüllt diese
frömmigkeitsbildende Funktion um so vollkommener,
je stärker sie von echtem Glaubensgeist
durchdrungen ist. Auf zwei geistige Elemente kommt
es dabei vor allem an : auf Ehrfurcht und rechte
Liebe.
Ehrjurcht bedeutet Anerkennung des Überlegenen.

Sie bedeutet Respekt vor allem Ewigen,
auch gegenüber allen irdischen Formen, in de-

674

nen es in Erscheinung tritt. Ehrfurcht ist nichts
anderes als der Ausdruck des Respektes vor Gott,
welcher die tiefe Achtung vor Gottes Schöpfung
mit einschließt. - Ehrfurcht sollte das Familienleben

beherrschen als Achtung der Eltern vor
den Kindern und vor sich selbst, - als Achtung
der Kinder gegenüber den Eltern, untereinander
und vor sich selbst und als tiefer Respekt aller
gegenüber dem durch Gott geheiligten Geist der
Gemeinschaft.
Die rechte Liebe des Erziehers offenbart sich in
seiner Fähigkeit, die Kinder dankbar so
hinzunehmen, wie Gott sie geschaffen hat, - mit all
ihren Vorzügen und Mängeln. Eltern, die von
dieser wahrhaft frommen Liebesfähigkeit erfüllt
sind, werden sich deshalb nicht weniger bemühen,

ihre Kinder sittlich zu fördern. Aber sie
werden es nicht an jener Toleranz fehlen lassen,
welche in dem demütigen Bewußtsein wurzelt,
daß die Änderung der Wirklichkeit letzten Endes

nicht innerhalb menschlicher Kompetenz
liegt. Und so werden sie es einem Kinde niemals
übelnehmen, daß es eben das Schicksal hat, in
seiner Weise unvollkommen zu sein ; sie werden
darüber nicht einmal trauern, weil sie wissen,
daß die Kinder nicht so sein können, wie wir es

wünschen, sondern so sein müssen, wie sie
geschaffen wurden. Das ist auf Gottergebenheit
gegründete wahre Erzieherliebe. In der
Atmosphäre solcher Elternliebe kann die Frömmigkeit

der Kinder ungehemmt gedeihen, weil sie

sich in der Güte des Schöpfers anerkannt und
geborgen fühlen.
Solcher Geist der Ehrfurcht und der frommen
Duldung bildet die Voraussetzung dafür, daß
die religiösen Hausgebräuche sich natürlich in den
Lebensstil der Familie einfügen und demgemäß
auch die Kinder in ihren Bann zu ziehen und
seelisch zu formen vermögen. Ist diese Voraussetzung

erfüllt, dann verliert die Frage, ob man
im Schöße der Familie religiöse Gebräuche pflegen

soll, jede grundsätzliche Bedeutung.
Hausandachten, Vorlesen aus der Bibel, gemeisames
Beten und Singen, - all das vermag dann ganz
natürlicher Ausdruck des Verbundenseins in
Gott zu sein. Es kommt nur darauf an, ob man
zu solchem Tun den eindeutigen Willen und die
nötige Besinnlichkeit aufbringt.
Nun gibt es freilich Väter und Mütter, die häusliche

Besinnungsstunden aus echter Sehnsucht
nach einer religiösen Orientierung des Familienlebens

einführen möchten. Sie finden aber den



Mut nicht dazu. Sie kommen über eine lahmende

Befangenheit nicht hinweg. Es fehlt ihnen vor
allem am rechten Selbstvertrauen ; sie leiden am
Bewußtsein der mangelhaften eigenen Glaubensfestigkeit

und getrauen sich deshalb nicht, in
ihrer Familie laut zu beten, heilige Texte vorzulesen

oder gar in Betrachtungen dem personlichen

religiösen Innenleben Ausdruck zu geben.
(Das ist ja auch in der Familie viel schwieriger
als vor fremden Menschen, weil im intimsten
Kreise jeder unechte Unterton mit Sicherheit
registriert wird.) Und so verzichtet man dann
leicht auf diese häusliche Glaubenspflege.
Das ist schade. Man sollte all diesen Gutwilligen,
aber Zaghaften dies zum Bewußtsein bringen :

Das rechte Verhältnis zu Gott ist nicht etwas,
das man ein für alle Male <hat>. Gott nahe zu
kommen ist fur uns Menschen eine ewige
Aufgabe. Auch der frommste Mensch ist nur mit
einem Teil seines Wesens auf Gott gerichtet; ein
anderer Teil strebt auch bei ihm stets von Gott
weg. Diese Wahrheit ist im Neuen Testament
mit schönster Klarheit in den Worten jenes Vaters

ausgedruckt, der um das Feben seines Sohnes

bangt: «Herr, ich glaube, hilf meinem
Unglauben» (Mk 9, 24).
Die Frage, ob die religiösen Hausbräuche den
selischen Bedurfnissen der Kinder entsprechen,
ist grundsatzlich zu bejahen: Das normale Kind
hat ein naturliches religiöses Ahnungsvermogen.
Es hat einen ausgesprochenen Sinn fur das
Symbolhafte und das Kultische. Es ist ebensogut der
Andacht fähig wie der Erwachsene, und es hat
ebensosehr wie er Verständnis fur die Gebärden

der Frömmigkeit.
Freilich gibt es Leute, die sich später nur ungern,
zum Teil sogar mit Widerwillen an solche hausliche

Gepflogenheiten erinnern. Das liegt aber
durchaus nicht an der Sache selbst, sondern an
der unrichtigen Art ihrer Durchfuhrung: Diese

Besinnungsstunden sollten frei bleiben von
jedem Einschlag von Muckertum und Fanatismus.
Vor allem aber muß man mit diesen Übungen
Maß halten; jede Uberbetriebsamkeit fuhrt bei
den Kindern zu Übersättigung und innerer
Abkehr. Wichtig scheint mir vor allem der Grundsatz

zu sein, daß diese gemeinsamen Erbauungen

fur alle Hausgenossen und selbstverständlich
auch fur die Kinder völlig freiwillig sein müssen.
Man soll niemals einen Menschen zu Gott
hinstoßen oder hinschleppen wollen.
Es ist nicht immer leicht, bei dieser hauslichen

Frommigkeitspflege die natürliche Schamhaftigkeit
des Kindes gebührend zu schonen. Ich erinnere
mich sehr lebhaft, wie peinlich es mir als Kind
war, Erwachsene mit milder Stimme vom <

Heiland), von den < lieben Engelein > usw. reden zu
hören. Da stimmte etwas nicht. Besonders scheu

war ich in der Kundgabe eigener religiöser
Gefühle. Unbefangen beten konnte ich nur allein
mit der Mutter; schon mit dem Vater ware es

mir eine Qual gewesen. Einmal stellte ein
erwachsener Gast recht unvermittelt die Frage an
mich: «Hast du eigentlich den Heiland lieb?»
Ich war wie vor den Kopf geschlagen, und heute
noch gehört diese Episode zu den peinlichsten
Erinnerungen aus meiner Jugend.
Das entspricht wohl durchaus der naturlichen
Reaktion eines Kindes. In der Jugend empfindet

man eine elementare Abneigung, seine
intimeren Gefühle zu zeigen. Man redet als Kind
ja auch nicht von seinen Angsttraumen, von
seinen geheimen Wünschen, von seinen Verliebtheiten

und von seinen tieferen Idealen. Diese
Scheu der Preisgabe des Personlichsten besteht
auch hinsichtlich der religiösen Gefühle; das
Kind ist der Profanierung dessen, was ihm heilig
ist, durchaus abhold. - Die Erwachsenen aber
sollten diese Scheu der Kinder taktvoll respektieren.

Sie sollten ihm nie durch eigene seelische

Entblößungen ein Ärgernis geben, — noch viel
weniger aber das Kind selbst zu irgendwelchen
Gefuhlsindiskretionen veranlassen. Das heißt
mit andern Worten: Die gemeinsamen Erbauungen

sollten von einer sauberen Sachlichkeit
geprägt sein. Nicht die Subjektivität unserer
Gefühle sollte dabei im Vordergrund stehen,
sondern die Objektivität Gottes.
Naturlich muß man damit rechnen, daß die
jungen Leute sich im Pubertatsalter diesen
hauslichen Erbauungen entziehen. Das liegt in den
psychologischen Gegebenheiten dieser Lebensphase

begründet. Die Jugendlichen sind in
diesem Alter verschlossener, in sich gekehrter als
früher. Sie sind stark mit sich selbst beschäftigt.
Sie geraten mit der alteren Generation, und
besonders mit den Eltern, in mannigfaltige Konflikte

hinein. Sie rebellieren innerlich mehr oder
weniger gegen samtliche Autoritäten und sind
von einem starken Selbstandigkeitsdrang erfüllt.
All dies entfremdet sie dem religiösen Hausgeist.
Nehmen wir diesen Wandel als ein
entwicklungsnotwendiges Stadium gelassen hin. Es

bleibt ja die Hoffnung, daß sich der junge

675



Mensch am Ende seiner Garungszeit zum
Gemeinschaftsgeiste semes Elternhauses zurückfindet.

Wir sahen, wie durch die Gemeinschaft mit
Menschen ein Weg zu Gott bereitet wird. Die
Gemeinschaft mit Gott aber fuhrt immer wieder
zurück zu den Menschen. So schließt sich der
Kreis. — Es gibt kein stärkeres Band unter den
Menschen als gemeinsamer Glaube. Das zeigt
sich besonders deutlich immer wieder in Zeiten
der kulturellen Auflockerung und des Zerfalls.
Das stärkste menschliche Brudertum ward nicht
durch Kunst, nicht durch Wissenschaft, nicht
durch Technik, nicht durch Sitte geschaffen,
auch nicht durch die Gleichheit des wirtschaftlichen

Schicksals, des politischen Bekenntnisses
oder der Rasse. Im gemeinsamen Streben nach
Erlösung aus der Daseinsangst liegt das beste,
das zuverlässigste Verteidigungsmittel der
Menschen. Der tragfahigste Gemeinschaftsgrund ist
die Religion.

2. Das Kind, und das Gebet

Soll man die Kinder beten lehren Es gibt auch
unter den Erziehern, welchen die religiose
Erziehung ein echtes Anliegen ist, solche, welche
die Anleitung zum Gebet fur kleinere Kinder
(etwa bis zum 8. oder 9. Lebensjahre) ablehnen.
Es ist immer wieder dasselbe Argument, das

zugunsten dieses Standpunktes ins Feld gefuhrt
wird: «Beten geschieht in Worten. Diese Worte
aber kann das kleinere Kind noch nicht recht
verstehen. Es wird daher zu einem gedankenlosen

Tun angehalten. Das Beten wird so zum
Plappern herabgewürdigt.»
Ist diese Gedankenfolge stichhaltig? Es war im
18. Jahrhundert, als diese Denkart aufkam, ein
Bestandteil der Aufklärungsphilosophie. J-J.
Rousseau hat als Pionier dieser rationalistischen
Weltanschauung sogar gefordert, daß dem jungen

Menschen bis zu seinem 15. Lebensjahre
keinerlei religiose Unterweisung zuteil werden
sollte. Erst mit diesem Alter beginne die Fähigkeit

zur vernunftmaßig-kritischen Auffassung
religiöser Lehren. Jede frühere Vermittlung
religiöser Anschauungen und Begriffe bedeute
deshalb eine autoritative Vergewaltigung der
kindlichen Seele.

Die Meinung, daß das Erfassen religiöser Wahrheiten

wesentlich eine Sache des Verstandes sei,
hat sich vielfach über das Aufklarungszeitalter
hinaus erhalten; sie hat in der zweiten Hälfte

des 19. Jahrhunderts neuerdings an Boden
gewonnen und macht sich auch heute noch als in-
tellektualistische Trübung religiöser Seelenhaltung

bei unzahligen Menschen bemerkbar.
Angesichts dieser Tatsache ist es auch in unserer
Zeit immer wieder notwendig, daß man sich auf
das wahre Wesen der Religion besinnt:
Religion ist das Gerichtetsein des Menschen auf
Gott. Sie ist zugleich das Fundament unserer
gesamten Einstellung zur Welt und zum Leben.-
Religion ist ihrem Wesen nach immer Angelegenheit

des ahnenden Gemütes, das Gefühl fur
das Eine und Ganze. Das Vorstellbare, das

Begriffliche, das in Worte Faßbare ist immer nur
Zutat. Es sind stammelnde Versuche, dem großen

Erleben Ausdruck zu geben.
Glaube im religiösen Sinne ist nicht wesentlich
ein Furwahrhalten bestimmter Lehren, das
heißt bestimmter Behauptungen über Geschehnisse

und Beziehungen. Glaube ist eine Hingabe
unserer Person; er ist das Aufgeben unserer
individuellen Interessen zugunsten des Aufgehens
in Gott.
Und Frömmigkeit ist die ergriffene Hingabe an
das Ewige. Sie schließt in sich die demutige
Bejahung des Schicksals, das ja den <Willen> des

Ewigen ausdruckt.
Religion ist somit durchaus nur sekundär Sache
des Verstandes. Sie kann nicht <gelehrt> werden
wie etwa Geschichte oder Geometrie. Wohl kann
man sie ein Stuck weit in die Sphäre des Begrifflichen

ziehen. Man kann über Angelegenheiten
der Religion reden, man kann Urteile darüber
bilden und Lehrsysteme aufstellen. Aber man ist
damit so weit vom Wesen der Religion entfernt,
wie man vom wirklichen Kunsterleben entfernt
ist, wenn man etwa ein Gemälde nach seiner
gegenstandlichen Darstellung analysiert. (Man
vergleiche hierzu das im ersten Teil dieses
Aufsatzes angeführte Bekenntnis Pestalozzis:«
Gott meines Hirns ist ein Hirngespinst. .»)
So ist auch das Beten keine verstandesmaßige
Handlung. Beten ist eine Gebärde der Hingabe.
Beten ist Meditation, ein Eintauchen in den

Einheitsgrund alles Seins.

Zumeist geschieht das Beten nun zwar in Worten.

Aber der begriffliche Gehalt dieser Worte
ist von ganz untergeordneter Bedeutung. Gebetsworte

sind lediglich Symbole fur das im Grunde
Denkuntaugliche und Unaussprechbare.
Und darum ist zwischen dem Beten des Kindes
und dem Beten des Erwachsenen gar kein we-

676



sentlicher Unterschied. Was sich der Erwachsene

bei seinen Gebetsworten < denkt >, ist im
Hinblick auf seine wahre Andacht belanglos. Das
naivste Gebetssprüchlein ans der Kindheit kann
daher dem gelehrtesten Menschen zur
Erreichung der Gebetsversenkung genügen. Der rechte

Beter ist immer ein Kind, insofern, als er unter
Ausschaltung des eitlen Verstandes vor Gott
hinzutreten vermag.
So können wir denn die Kinder getrost beten
lehren! Es kommt ja nicht auf den Denkinhalt
der Worte an. Das Gebet bringt dem Kinde
denselben Segen wie dem Erwachsenen: Es bringt
ihm Beruhigung, Trost, Bannung der tiefen
Ängste und ein seliges Gefühl des Geborgenseins.
Schon vom dritten Lebensjahre an haben die
Kinder Sinn für das Heilige, und demgemäß
stehen sie dem Gebetserlebnis offen.
Man befürchtet etwa, das Beten der Kinder
könnte zu einer äußerlichen Gewohnheit werden.

Wohl ist ein Beten aus Gewohnheit weniger
wert als ein Beten aus spontanem Bedürfnis.
Ein Gewohnheitsgebet ist aber immer noch eine
Gebärde der Hinwendung zum Ewigen, wenn
auch eine schwache Gebärde. Solches Beten
erhält einen Zustand, der jederzeit der Vertiefung
fähig ist. Deshalb sollten wir versuchen, unsere
Kinder ans Gebet zu gewöhnen.

Noch dies: Man soll sich hüten, von den Kindern
das Beten wie die Erfüllung einer sittlichen
Pflicht zu fordern. Darin liegt eine bedenkliche
Vermoralisierung des Gebetes. Beten ist nicht
eine Angelegenheit des moralischen Lebens; es

ist vielmehr ein Ausdruck der Frömmigkeit. Der
Mensch muß nicht beten, er darf beten. - Wir
sollen deshalb nie zu einem Kinde sagen: «Du
bist brav, wenn du betest.» Wohl aber dürfen
wir etwa sagen: «Der liebe Gott freut sich, wenn
man ihn lieb hat und wenn man sich -an ihn
wendet», oder «Dein Herz wird leichter werden,
wenn du betest». - Es trägt wohl nichts so sehr
dazu bei, den Kindern das Beten überdrüssig zu
machen, als eben die sehr verbreitete Gewohnheit,

ihm Pflichtcharakter beizulegen.
Betenkönnen ist letzten Endes Gnade, so wie Glaubenkönnen

Gnade ist.
Der eigentliche Gehalt des echten Gebetes liegt
immer darin, daß es eine Gebärde der Hingabe,
des Vertrauens und der Demut ist. Auch das

Bittgebet kann im Grunde nur den Sinn haben,
daß wir in ihm zum Ausdruck bringen, daß wir
uns in allen Dingen von Gott abhängig wissen

und daß wir diese Abhängigkeit demütig bejahen

und uns in ihr geborgen wissen. «Werfet alle
eure Sorge auf ihn.» Wo das Bittgebet getan
wird, um irgendeinen Vorteil von Gott zu
erreichen, da ist es im Grunde unreligiös, da ist die
religiöse Haltung <verzweckt>. Die Gefahr solch
selbstsüchtiger Gebetsentstellung liegt aber
schon bei den Kindern nahe. Neben dem
Bittgebet sollte deshalb mit den Kindern viel mehr,
als es allgemein geschieht, das Dank- und
Lobgebet gepflegt werden. Solches Beten bleibt viel
leichter ein ungetrübter Ausdruck reiner
Frömmigkeit.

Volksschule

Wir und die Fremden

Das Zusammenleben mit den Gastarbeitern
Elisabeth Schnyder, Solothurn

Zum<Tag der Menschenrechte> der UNO am 10. Dezember
1965 hat die Verfasserin diese Arbeit geschrieben, um den
Lehrkräften unserer Schulen einige Hinweise und Anregungen

zu geben, das Problem der ausländischen Arbeitnehmer
in unserem Land in ihren Schulstuben zu behandeln. Der
Artikel wurde uns von der Nationalen Schweizerischen
Unesco-Kommission zur Verfügung gestellt.

Alle Menschen sind frei und gleich an Würde
und Rechten geboren. Sie sind mit Vernunft und
Gewissen begabt und sollen einander im Geiste
der Brüderlichkeit begegnen. (Allgemeine
Erklärung der Menschenrechte, Artikel 1.)

Jeder von uns ist verpflichtet, rings um sich so
viel wie möglich die Beziehungen von Mensch
zu Mensch zu vervielfältigen und eben dadurch
so aktiv wie möglich gegen die Art fi essender

Anonymität zu kämpfen, die rings um uns wie
ein krebsbefallenes Gewebe wuchert. Diese
Beziehungen von Mensch zu Mensch sind aber
nichts anderes als das. was man stets die Brüderlichkeit

genannt hat. (Gabriel Marcel: <Die
Erniedrigung des Menschen >.)

Die Abwehr des Fremden und die Furcht vor
dem Ungewohnten gehören zu den ursprüng-

677


	Über religiöse Erziehung

