Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 52 (1965)

Heft: 22

Artikel: Uber religiése Erziehung

Autor: Schohaus, W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-537674

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-537674
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Halbmonatsschrift fiir Erziehungund Unterricht

Olten, 15. November 1965 52. Jahrgang Nr.22

Uber religiose Erziehung*
Von Dr. W. Schohaus, Ziirich

1. Religion und Gemeinschaft

Religion ist Privatsache. Sie ist Inhalt unseres
personlichsten, intimsten Erlebens. Sie ertragt
keine Bevormundung, keinen Zwang, keine Auf-
dringlichkeit und keine Gleichmacherei. Den
Weg zum Heil kann kein anderer fiir uns gehen.
Es ist unser ganz individuelles Schicksal, ob wir
die Ruhe in Gott zu finden vermogen.

Religion ist aber nichtsdestoweniger Gemein-
schaftssache. Das war sie bei allen Vélkern und
zu allen Zeiten. Alles religiose Leben drangt zur
Mitteilung. Der religios Ergriffene kann nicht
schweigen. Im Kultus der Gemeinde aber stei-
gert sich das religiose Gefiihl des Einzelnen, und
es wird auch der religiés weniger begabte
Mensch durch die gemeinsame Welle der Her-
zenserhebung erfaBt. In Zeiten des Niedergangs
der groBen Kirchen blithen die Sekten auf.

Die christliche Religion ist aber noch in einem
ganz bsonderen Sinne Gemeinschaftssache: Die
Lehre Christi hat nicht nur ein neues Verhaltnis
des Menschen zu Gott, sondern auch ein neues
Verhaltnis der Menschen untereinander be-
griindet. Nach dem Evangelium Jesu kann es
keine wahre Gotteskindschaft geben ohne
menschliches Briidertum.

Man kann in unserer Zeit von Menschen, wel-
che dem sonntiglichen Gottesdienst fernbleiben,
etwa den Ausspruch héren: «Ich gehe am Sonn-
tagmorgen lieber in die Natur hinaus als in eine
dumpfe Kirche, um hier eine mittelmaBige Pre-
digt anzuhéren; in Wald und Feld und Flur finde
ich viel leichter Andacht und Erbauung.» Das
ist in der Regel das etwas wichtigtuerische Ge-
rede von Individualisten, denen eine tiefere re-
ligiose Erlebnisfahigkeit abgeht. Sie verwech-

* Aus: «Im Dienste der Gesundheit>. Zeitschrift der Basler
Lebens-Versicherungs-Gesellschaft, 32. Jg., Nr. 4, S. 5ff.
Mit freundlicher Druckerlaubnis der Basler-Leben.

Schweizer Schule

seln bestenfalls eine romantisch-pantheistische
Stimmung mit religioser Ergriffenheit. — GewiB,
Gott offenbart sich auch in der «Natur», und
es gibt Menschen, die gerade dieser Offenba-
rungsform weit offen stehen. Aber das nach der
Verbindung mit dem Ewigen hungernde Gemiit
will Gott nicht nur spturen — es will thm dienen.
Es will Kultus, das heilit eben Gottesdienst. Es
sehnt sich nach einem konzentrierten und akti-
ven Ausdruck seiner Ergebenheit. Es will knien
und opfern, beten und singen. Das alles aber er-
fordert die Teilhabe an der Herzenserhebung
einer religiosen Gemeinschaft.

Keine Naturbetrachtung und wohl auch keine
Andacht im stillen Kimmerlein kann die gott-
erfullte Stimmung erzeugen, die als religioses
Gemeinschaftserlebnis zum Beispiel im Gesang
bestimmter Kirchenlieder zum Ausdruck kommt.
Der Weg der Gemeinschaft mit Gott fiihrt durch die
menschliche Gemeinschaft hindurch. Das hat in der
ganzen padagogischen Literatur niemand klarer
dargestellt als Heinrich Pestalozzi. Die Hinleitung
des Kindes zur Gottesverehrung nennt er den
«SchluBstein meines ganzen Systems». Der
Mensch soll zum Vatergott in ein Kindesver-
haltnis kommen. Das Lehren von Glaubenssat-
zen kann aber nie zu diesem Ziele fithren. Das
Kind muB in seiner niachsten Umgebung, das
hei3t im Elternhause, fithlen und verstehen ler-
nen, was Liebe, was Vertrauen, was Dankbar-
keit ist. Nur durch das Medium des Menschli-
chen hindurch kann das Kind auf das Géttliche
hingelenkt werden. Pestalozzi sagt dies so: «Das
sehe ich bald, die Gefiihle der Liebe, des Ver-
trauens, des Dankes und die Fertigkeiten des
Gehorsams miussen in mir entwickelt sein, ehe
ich sie auf Gott anwenden kann. Ich mul3 Men-
schen lieben, ich mulB3 Menschen trauen, ich
mull Menschen danken, ich mul3 Menschen ge-
horsamen, ehe ich mich dahin erheben kann,
Gott zu lieben, Gott zu danken, Gott zu ver-
trauen und Gott zu gehorsamen: denn, wer sei-
nen Bruder nicht liebt, den er sieht, wie will er

673



seinen Vater im Himmel lieben, den er nicht
siecht ?»

Im besonderen ist es — nach Pestalozzi — das
Verhaltnis des Kindes zur Mutter, aus dem dann
spater die rechte Gottesverehrung aufkeimt.
Das «Heiligtum der Wohnstube» formt alle die
Gefiihlseinstellungen vor, die spater eine echte
Frommigkeit ausmachen. DaB die Religiositdt
vorwiegend eine Sache des Gefiihls und nicht
des Verstandes (oder eines bestimmten Wortbe-
kenntnisses) sei, das betont Pestalozzi immer
wieder: «Ich glaubte an meine Mutter, ihr
Herz zeigte mir Gott; Gott ist der Gott meiner
Mutter, er ist der Gott meines Herzens, er ist
der Gott ihres Herzens; ich kenne keinen andern
Gott, der Gott meines Hirns ist ein Hirnge-
spinst ..., er ist ein Gotze, ich verderbe mich in
seiner Anbetung; der Gott meines Herzens ist
mein Gott, ich veredle mich in seiner Liebe.»

So haben die Erzieher, und vornehmlich die
Miitter, das unvergleichlich hohe Amt, fiir die
kleineren Kinder Gottes Stellvertreter zu sein. Je
mehr aber die «Selbstkraft» im Kinde wichst,
desto mehr muB der Erzieher aus dieser autori-
tativen Stellung heraustreten, um ihm den Weg
zu seinem Gotte freizumachen, denn es wird ja
nun fiahiger, zu Gott in eine unmittelbare Be-
ziehung zu treten. Dazu sagt Pestalozzi: «. . .sie
(die Mutter) driickt ihr Geliebtes fester als je an
ihr Herz und sagt mit einer Stimme, die es noch
nie horte: Kind! es ist ein Gott, dessen du be-
darfst, wenn du meiner nicht mehr bedarfst . . .
Die Gefiihle der Liebe, des Dankes, des Ver-
trauens, die sich an ihrer Brust entfaltet hatten,
erweitern sich und umfassen von nun an Gott
wie den Vater, Gott wie die Mutter.» So tritt
die absolute gottliche Autoritit an die Stelle der
nur menschlichen. Der Erzieher aber soll diese
Abloésung und Umstellung bewufBit und selbst-
verleugnend férdern.

So sahen wir : Durch das Medium der Gemein-
schaft im engsten Kreise (das heil3t eben in der
Familie) wichst das Kind in die Gottesgemein-
schaft hinein. Die Familie erfiillt diese frémmig-
keitsbildende Funktion um so vollkommener,
je starker sie von echtem Glaubensgeist durch-
drungen ist. Auf zwei geistige Elemente kommt
es dabei vor allem an : auf Ehrfurcht und rechte
Liebe.

Ehrfurcht bedeutet Anerkennung des Uberlege-
nen. Sie bedeutet Respekt vor allem Ewigen,
auch gegeniiber allen irdischen Formen, in de-

674

nen es in Erscheinung tritt. Ehrfurcht ist nichts
anderes als der Ausdruck des Respektes vor Gott,
welcher die tiefe Achtung vor Gottes Schépfung
mit einschlieBt. — Ehrfurcht sollte das Familien-
leben beherrschen als Achtung der Eltern vor
den Kindern und vor sich selbst, — als Achtung
der Kinder gegeniiber den Eltern, untereinander
und vor sich selbst und als tiefer Respekt aller
gegeniiber dem durch Gott geheiligten Geist der
Gemeinschaft.

Die rechte Liebe des Erziehers offenbart sich in
seiner Fahigkeit, die Kinder dankbar so hinzu-
nehmen, wie Gott sie geschaffen hat, — mit all
ihren Vorziigen und Mangeln. Eltern, die von
dieser wahrhaft frommen Liebesfahigkeit erfiillt
sind, werden sich deshalb nicht weniger bemii-
hen, ihre Kinder sittlich zu férdern. Aber sie
werden es nicht an jener Toleranz fehlen lassen,
welche in dem demiitigen BewuBtsein wurzelt,
daB die Anderung der Wirklichkeit letzten En-
des nicht innerhalb menschlicher Kompetenz
liegt. Und so werden sie es einem Kinde niemals
iibelnehmen, daB es eben das Schicksal hat, in
seiner Weise unvollkommen zu sein ; sie werden
dariiber nicht einmal trauern, weil sie wissen,
daB die Kinder nicht so sein kénnen, wie wir es
wiinschen, sondern so sein miissen, wie sie ge-
schaffen wurden. Das ist auf Gottergebenheit
gegriindete wahre Erzieherliebe. In der Atmo-
sphére solcher Elternliebe kann die Frommig-
keit der Kinder ungehemmt gedeihen, weil sie
sich in der Giite des Schopfers anerkannt und
geborgen fiihlen.

Solcher Geist der Ehrfurcht und der frommen
Duldung bildet die Voraussetzung dafiir, daB
die religiisen Hausgebrduche sich natirlich in den
Lebensstil der Familie einfiigen und demgemal
auch die Kinder in ihren Bann zu ziehen und
seelisch zu formen vermogen. Ist diese Voraus-
setzung erfiillt, dann verliert die Frage, ob man
im SchoBe der Familie religiése Gebriauche pfle-
gen soll, jede grundsitzliche Bedeutung. Haus-
andachten, Vorlesen aus der Bibel, gemeisames
Beten und Singen, — all das vermag dann ganz
natiirlicher Ausdruck des Verbundenseins in
Gott zu sein. Es kommt nur darauf an, ob man
zu solchem Tun den eindeutigen Willen und die
notige Besinnlichkeit aufbringt.

Nun gibt es freilich Viter und Miitter, die haus-
liche Besinnungsstunden aus echter Sehnsucht
nach einer religiésen Orientierung des Familien-
lebens einfithren moéchten. Sie finden aber den



Mut nicht dazu. Sie kommen uber eine lihmen-
de Befangenheit nicht hinweg. Es fehlt ihnen vor
allem am rechten Selbstvertrauen ; sie leiden am
BewuBtsein der mangelhaften eigenen Glaubens-
festigkeit und getrauen sich deshalb nicht, in
ihrer Familie laut zu beten, heilige Texte vorzu-
lesen oder gar in Betrachtungen dem persénli-
chen religiésen Innenleben Ausdruck zu geben.
(Das ist ja auch in der Familie viel schwieriger
als vor fremden Menschen, weil im intimsten
Kreise jeder unechte Unterton mit Sicherheit
registriert wird.) Und so verzichtet man dann
leicht auf diese hédusliche Glaubenspflege.

Das ist schade. Man sollte all diesen Gutwilligen,
aber Zaghaften dies zum BewuBtsein bringen:
Das rechte Verhiltnis zu Gott ist nicht etwas,
das man ein fiir alle Male <hat>. Gott nahe zu
kommen ist fiir uns Menschen eine ewige Auf-
gabe. Auch der frommste Mensch ist nur mit
einem Teil seines Wesens auf Gott gerichtet ; ein
anderer Teil strebt auch bei ithm stets von Gott
weg. Diese Wahrheit ist im Neuen Testament
mit schonster Klarheit in den Worten jenes Va-
ters ausgedriickt, der um das Leben seines Soh-
nes bangt : «Herr, ich glaube, hilf meinem Un-
glauben» (Mk o, 24).

Die Frage, ob die religiosen Hausbrauche den
selischen Bediirfnissen der Ainder entsprechen,
ist grundsatzlich zu bejahen: Das normale Kind
hat ein natiirliches religiéses Ahnungsvermaogen.
Es hat einen ausgesprochenen Sinn fiir das Sym-
bolhafte und das Kultische. Es ist ebensogut der
Andacht fahig wie der Erwachsene, und es hat
ebensosehr wie er Verstdndnis fiir die Gebdrden
der Frommigkeit.

Freilich gibt es Leute, die sich spater nur ungern,
zum Teil sogar mit Widerwillen an solche haus-
liche Gepflogenheiten erinnern. Das liegt aber
durchaus nicht an der Sache selbst, sondern an
der unrichtigen Art ihrer Durchfithrung: Diese
Besinnungsstunden sollten frei bleiben von je-
dem Einschlag von Muckertum und Fanatismus.
Vor allem aber muB3 man mit diesen Ubungen
MaB halten; jede Uberbetriebsamkeit fithrt bei
den Kindern zu Ubersittigung und innerer Ab-
kehr. Wichtig scheint mir vor allem der Grund-
satz zu sein, daB diese gemeinsamen Erbauun-
gen fiir alle Hausgenossen und selbstverstandlich
auch fiir die Kinder véllig freiwillig sein miissen.
Man soll niemals einen Menschen zu Gott hin-
stoBen oder hinschleppen wollen.

Es ist nicht immer leicht, bei dieser hiuslichen

Frommigkeitspflege die natiirliche Schamhaftigkeit
des Kindes gebiihrend zu schonen. Ich erinnere
mich sehr lebhaft, wie peinlich es mir als Kind
war, Erwachsene mit milder Stimme vom <Hei-
land», von den <lieben Engelein> usw. reden zu
héren. Da stimmte etwas nicht. Besonders scheu
war ich in der Kundgabe eigener religioser Ge-
fihle. Unbefangen beten konnte ich nur allein
mit der Mutter; schon mit dem Vater wire es
mir eine Qual gewesen. Einmal stellte ein er-
wachsener Gast recht unvermittelt die Frage an
mich: «Hast du eigentlich den Heiland lieb?»

Ich war wie vor den Kopf geschlagen, und heute
noch gehoért diese Episode zu den peinlichsten
Erinnerungen aus meiner Jugend.

Das entspricht wohl durchaus der natirlichen
Reaktion eines Kindes. In der Jugend empfin-
det man eine elementare Abneigung, seine inti-
meren Gefiithle zu zeigen. Man redet als Kind
ja auch nicht von seinen Angsttraumen, von sei-
nen geheimen Wiinschen, von seinen Verliebt-
heiten und von seinen tieferen Idealen. Diese
Scheu der Preisgabe des Personlichsten besteht
auch hinsichtlich der religiosen Gefiihle; das
Kind ist der Profanierung dessen, was ihm heilig
ist, durchaus abhold. — Die Erwachsenen aber
sollten diese Scheu der Kinder taktvoll respek-
tieren. Sie sollten ihm nie durch eigene seelische
Entbl6Bungen ein Argernis geben, — noch viel
weniger aber das Kind selbst zu irgendwelchen
Gefihlsindiskretionen veranlassen. Das heil3t
mit andern Worten: Die gemeinsamen Erbau-
ungen sollten von einer sauberen Sachlichkeit
gepragt sein. Nicht die Subjektivitdt unserer Ge-
fiihle sollte dabei im Vordergrund stehen, son-
dern die Objektivitdt Gottes.

Natiirlich muB3 man damit rechnen, daB3 die
jungen Leute sich im Pubertdtsalter diesen hius-
lichen Erbauungen entziehen. Das liegt in den
psychologischen Gegebenheiten dieser Lebens-
phase begriindet. Die Jugendlichen sind in die-
sem Alter verschlossener, in sich gekehrter als
frither. Sie sind stark mit sich selbst beschéftigt.
Sie geraten mit der dlteren Generation, und be-
sonders mit den Eltern, in mannigfaltige Kon-
flikte hinein. Sie rebellieren innerlich mehr oder
weniger gegen samtliche Autorititen und sind
von einem starken Selbstdandigkeitsdrang erfiillt.
All dies entfremdet sie dem religiésen Hausgeist.
Nehmen wir diesen Wandel als ein entwick-
lungsnotwendiges Stadium gelassen hin. Es
bleibt ja die Hoffnung, daB sich der junge

675



Mensch am Ende seiner Garungszeit zum Ge-
meinschaftsgeiste seines Elternhauses zuriick-
findet.

Wir sahen, wie durch die Gemeinschaft mit
Menschen ein Weg zu Gott bereitet wird. Die
Gemeinschaft mit Gott aber fithrt immer wieder
zuriick zu den Menschen. So schlieBt sich der
Kreis. ~ Es gibt kein starkeres Band unter den
Menschen als gemeinsamer Glaube. Das zeigt
sich besonders deutlich immer wieder in Zeiten
der kulturellen Auflockerung und des Zerfalls.
Das starkste menschliche Brudertum wird nicht
durch Kunst, nicht durch Wissenschaft, nicht
durch Technik, nicht durch Sitte geschaffen,
auch nicht durch die Gleichheit des wirtschaft-
lichen Schicksals, des politischen Bekenntnisses
oder der Rasse. Im gemeinsamen Streben nach
Erlésung aus der Daseinsangst liegt das beste,
das zuverlassigste Verteidigungsmittel der Men-
schen. Der tragfahigste Gemeinschaftsgrund ist
die Religion.

2. Das Kind und das Gebet

Soll man die Kinder beten lehren ? Es gibt auch
unter den Erziehern, welchen die religiose Er-
ziehung ein echtes Anliegen ist, solche, welche
die Anleitung zum Gebet fir kleinere Kinder
(etwa bis zum 8. oder g. Lebensjahre) ablehnen.
Es ist immer wieder dasselbe Argument, das zu-
gunsten dieses Standpunktes ins Feld gefiihrt
wird : «Beten geschieht in Worten. Diese Worte
aber kann das kleinere Kind noch nicht recht
verstehen. Es wird daher zu einem gedanken-
losen Tun angehalten. Das Beten wird so zum
Plappern herabgewtirdigt. »

Ist diese Gedankenfolge stichhaltig? Es war im
18. Jahrhundert, als diese Denkart aufkam, ein
Bestandteil der Aufklarungsphilosophie. 7.-7.
Rousseau hat als Pionier dieser rationalistischen
Weltanschauung sogar gefordert, dall dem jun-
gen Menschen bis zu seinem 15. Lebensjahre
keinerlei religise Unterweisung zuteil werden
sollte. Erst mit diesem Alter beginne die Fahig-
keit zur vernunftmaiBig-kritischen Auffassung
religioser Lehren. Jede frithere Vermittlung re-
ligioser Anschauungen und Begriffe bedeute
deshalb eine autoritative Vergewaltigung der
kindlichen Seele.

Die Meinung, daB3 das Erfassen religioser Wahr-
heiten wesentlich eine Sache des Verstandes sei,
hat sich vielfach uber das Aufkldarungszeitalter
hinaus erhalten; sie hat in der zweiten Hailfte

676

des 19. Jahrhunderts neuerdings an Boden ge-
wonnen und macht sich auch heute noch als in-
tellektualistische Triabung religioser Seelenhal-
tung bei unzahligen Menschen bemerkbar.
Angesichts dieser Tatsache ist es auch in unserer
Zeit immer wieder notwendig, dall man sich auf
das wahre Wesen der Religion besinnt:

Religion ist das Gerichtetsein des Menschen auf
Gott. Sie ist zugleich das Fundament unserer

~gesamten Einstellung zur Welt und zum Leben. -

Religion ist ihrem Wesen nach immer Angele-
genheit des ahnenden Gemiites, das Gefiihl fiir
das Eine und Ganze. Das Vorstellbare, das Be-
griffliche, das in Worte FaBbare ist immer nur
Zutat. Es sind stammelnde Versuche, dem gro-
Ben Erleben Ausdruck zu geben.

Glaube im religiosen Sinne ist nicht wesentlich
ein Fiurwahrhalten bestimmter Lehren, das
heiBt bestimmter Behauptungen tiber Gescheh-
nisse und Beziehungen. Glaube ist eine Hingabe
unserer Person; er ist das Aufgeben unserer in-
dividuellen Interessen zugunsten des Aufgehens
in Gott.

Und Friommigkeit ist die ergriffene Hingabe an
das Ewige. Sie schlieft in sich die demiitige Be-
jahung des Schicksals, das ja den Willen» des
Ewigen ausdriickt.

Religion ist somit durchaus nur sekundir Sache
des Verstandes. Sie kann nicht <gelehrt> werden
wie etwa Geschichte oder Geometrie. Wohl kann
man sie ein Stiick weit in die Sphare des Begrifi-
lichen ziehen. Man kann tuber Angelegenheiten
der Religion reden, man kann Urteile dartiber
bilden und Lehrsysteme aufstellen. Aber man ist
damit so weit vom Wesen der Religion entfernt,
wie man vom wirklichen Kunsterleben entfernt
ist, wenn man etwa ein Gemailde nach seiner
gegenstandlichen Darstellung analysiert. (Man
vergleiche hierzu das im ersten Teil dieses Auf-
satzes angefiithrte Bekenntnis Pestalozzis:«. ..
Gott meines Hirns ist ein Hirngespinst . . .»)

So ist auch das Beten keine verstandesmaBige
Handlung. Beten ist eine Gebirde der Hingabe.
Beten ist Meditation, ein Eintauchen in den Ein-
heitsgrund alles Seins.

Zumeist geschieht das Beten nun zwar in Wor-
ten. Aber der begriffliche Gehalt dieser Worte
ist von ganz untergeordneter Bedeutung. Gebets-
worte sind lediglich Symbole fiir das im Grunde
Denkuntaugliche und Unaussprechbare.

Und darum ist zwischen dem Beten des Kindes
und dem Beten des Erwachsenen gar kein we-



sentlicher Unterschied. Was sich der Erwach-
sene bel seinen Gebetsworten <denkt>, ist 1m
Hinblick auf seine wahre Andacht belanglos. Das
naivste Gebetsspriichlein aus der Kindheit kann
daher dem gelehrtesten Menschen zur Errei-
chung der Gebetsversenkung geniigen. Der rech-
te Beter ist immer ein Kind, insofern, als er unter
Ausschaltung des eitlen Verstandes vor Gott
hinzutreten vermag.

So kénnen wir denn die Kinder getrost beten
lehren! Es kommt ja nicht auf den Denkinhalt
der Worte an. Das Gebet bringt dem Kinde den-
selben Segen wie dem Erwachsenen: Es bringt
ihm Beruhigung, Trost, Bannung der tiefen
Angste und ein seliges Gefiihl des Geborgenseins.
Schon vom dritten Lebensjahre an haben die
Kinder Sinn fiir das Heilige, und demgemaB ste-
hen sie dem Gebetserlebnis offen.

Man befiirchtet etwa, das Beten der Kinder
konnte zu einer dufllerlichen Gewohnheit wer-
den. Wohl ist ein Beten aus Gewohnheit weniger
wert als ein Beten aus spontanem Bediirfnis.
Ein Gewohnheitsgebet ist aber immer noch eine
Gebirde der Hinwendung zum Ewigen, wenn
auch eine schwache Gebirde. Solches Beten er-
halt einen Zustand, der jederzeit der Vertiefung
fahig ist. Deshalb sollten wir versuchen, unsere
Kinder ans Gebet zu gewdihnen.

Noch dies: Man soll sich hiiten, von den Kindern
das Beten wie die Erfullung einer sittlichen
Pflicht zu fordern. Darin liegt eine bedenkliche
Vermoralisierung des Gebetes. Beten ist nicht
eine Angelegenheit des moralischen Lebens; es
ist vielmehr ein Ausdruck der Frommigkeit. Der
Mensch muB3 nicht beten, er darf beten. — Wir
sollen deshalb nie zu einem Kinde sagen: «Du
bist brav, wenn du betest.» Wohl aber diirfen
wir etwa sagen: «Der liebe Gott freut sich, wenn
man ihn lieb hat und wenn man sich -an ihn
wendet», oder « Dein Herz wird leichter werden,
wenn du betest». — Es tragt wohl nichts so sehr
dazu bei, den Kindern das Beten tberdriissig zu
machen, als eben die sehr verbreitete Gewohn-
heit, ihm Pflichtcharakter beizulegen. Beten-
kénnen ist letzten Endes Gnade, so wie Glauben-
kénnen Gnade ist.

Der eigentliche Gehalt des echten Gebetes liegt
immer darin, daB es eine Gebarde der Hingabe,
des Vertrauens und der Demut ist. Auch das
Bittgebet kann im Grunde nur den Sinn haben,
daB wir in thm zum Ausdruck bringen, dafl wir
uns in allen Dingen von Gott abhidngig wissen

und daB wir diese Abhédngigkeit demiitig beja-
hen und uns in ihr geborgen wissen. «Werfet alle
eure Sorge auf ihn.» Wo das Bittgebet getan
wird, um irgendeinen Vorteil von Gott zu er-
reichen, da ist es im Grunde unreligiés, da ist die
religiése Haltung <verzweckt>. Die Gefahr solch
selbststichtiger Gebetsentstellung liegt aber
schon bei den Kindern nahe. Neben dem Bitt-
gebet sollte deshalb mit den Kindern viel mehr,
als es allgemein geschieht, das Dank- und Lob-
gebet gepflegt werden. Solches Beten bleibt viel
leichter ein ungetriibter Ausdruck reiner From-
migkeit.

Wir und die Fremden

Das Zusammenleben mit den Gastarbeitern
Elisabeth Schnyder, Solothurn

Zum <T'ag der Menschenrechte> der UNO am 10. Dezember
1965 hat die Verfasserin diese Arbeit geschrieben, um den
Lehrkraften unserer Schulen einige Hinweise und Anregun-
gen zu geben, das Problem der auslandischen Arbeitnehmer
in unserem Land in ihren Schulstuben zu behandeln. Der
Artikel wurde uns von der Nationalen Schweizerischen
Unesco-Kommission zur Verfiigung gestellt.

Alle Menschen sind frei und gleich an Wiirde
und Rechten geboren. Sie sind mit Vernunft und
Gewissen begabt und sollen einander im Geiste
der Bruderlichkeit begegnen. (Allgemeine Er-
klirung der Menschenrechte, Artikel 1.)

Jeder von uns ist verpflichtet, rings um sich so
viel wie moéglich die Beziehungen von Mensch
zu Mensch zu vervielfdltigen und eben dadurch
so aktiv wie moglich gegen die Art fressender
Anonymitat zu kdmpfen, die rings um uns wie
ein krebsbefallenes Gewebe wuchert. Diese Be-
ziehungen von Mensch zu Mensch sind aber
nichts anderes als das, was man stets die Briider-
lichkeit genannt hat. (Gabriel Marcel: <Die Er-
niedrigung des Menschen>.)

Die Abwehr des Fremden und die Furcht vor
dem Ungewohnten gehéren zu den urspriing-

677



	Über religiöse Erziehung

