
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 52 (1965)

Heft: 16: Indien, Land im Aufbruch

Artikel: Yoga und Christentum

Autor: Frei, Gebhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-534954

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-534954
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Yoga und Christentum

Dr. Gebhard Frei, Schöneck

i. Die Schwierigkeiten des Verstehens

Die Aufgabe einer echten Begegnung mit der
Religiosität des Ostens, die bei einer weiten
Fassung des Begriffes Yoga wie in einer Sammellinse
und einem Brennpunkt zusammengefaßt ist, ist
viel schwieriger, als der Durchschnitt sich denkt.
Entweder erliegt der westliche Denker einem
unchristlichen Synkretismus und Relativismus, für
den Yogawege und christliche Wege nur
verschiedene Möglichkeiten der Annäherung an das

Absolute, verschiedene, aber gleichberechtigte
Fleilswege sind. Beispiel: Yesudian-Haich: Yoga
in den zwei Welten. (Frankhauser-Verlag,
Thielle, 1951) Die maximale Toleranz macht
diese Art der Stellungnahme vielen Menschen
sympathisch. - Oder aber: der überzeugte Christ
sieht in aller östlichen Weisheit nur heidnisches,
antichristliches Produkt, das einfach unter dem
< Gericht > steht, das die Offenbarung Gottes in
Christus darstellt.
Wer die beiden Extreme zu meiden sucht, geht
von der Überzeugung der Kirchenväter aus, daß
die <logoi spermatikoi>, die < Samenkörner des

göttlichen Logos> sich überall finden, daß jeder
Lichtstrahl der Wahrheit Licht aus dem göttlichen

Licht ist und ernst genommen zu werden
verdient. Wenn auch die Offenbarung die Fülle
des dem Menschen Geschenkten enthält, so ist
doch das westliche, griechisch-römisch-germanische

Kleid, in das die Offenbarung sich bisher
hüllte, nicht mit der Fülle identisch.
Wer als Christ das Positive und Negative östlicher
und christlicher Erkenntnisse gegenseitig
abzuwägen versucht, darf die Schwierigkeiten eines
solchen Unternehmens nicht unterschätzen. Die

ganze Art des Denkens und damit auch der
Inhalt scheinbar verwandter Begriffe und Werte ist

ständig im Auge zu haben. Wer zentrale östliche
Begriffe, wie <Tao> oder <Brahman> einfach mit
Gott übersetzt, gehört zu den <terribles simpli-
ficateurs> und sieht Identitäten zwischen
östlichem und christlichem Denken, die gar nicht da
sind, weiß auch nichts von den zahlreichen und
so verschiedenen Versuchen, diesem terminologischen

Problem gerecht zu werden.
Wer das Nirwana Buddhas und der Buddhisten
dem schlechthinigen Nichts, nihil, gleichsetzt,

wird schwerlich erklären können, wieso es

zugleich < höchste Wonne > sein soll, und wieso ein
so nihilistisches Ideal durch zweieinhalbtausend
Jahre ungezählte Millionen fesseln konnte. Wer
den östlichen Ausdruck < Gnade > und < Gnadenhilfe

> unbesehen dem biblisch-christlichen
Begriff der Gnade gleichsetzt, macht sich einer zu
großen Vereinfachung schuldig.
Wer vermeint, die spekulative Wahrheitsfrage
und die Diskussion um die Wahrheitserkenntnis
sei dem östlichen Heilssucher ebenso wichtig wie
dem westlichen, verkennt die so verschiedenen
Grundhaltungen hüben und drüben. (Siehe den

diesbezüglichen Beitrag von Prof. Ernst Benz im
Sammelband: < Geist und Werk — Aus der Werkstatt

unserer Autoren>. Rheinverlag, Zürich).

2. Positives

Es ist nicht bedeutungslos, daß im Osten, wo die
Welt des Innern so viel mehr im Vordergrund
steht als die Welt der äußeren Weltbeherrschung
und Technik, in den rund dreitausend erfaßbaren

Jahren zum, seit den Veden bekannten, Yogaweg

nichts wesentlich Neues hinzugefügt werden
mußte. Es muß sich wohl um gewisse Urerfah-
rungen und Urgesetze handeln, zu denen wir
auch im westlich-christlichen Bereich fast Punkt
für Punkt Parallelen haben, wenn sie auch nicht
in dieser Systematik ausgebaut sind. Da jede
Ethik und jeder religiöse Heilsweg bewußt oder
unbewußt die Konsequenzen aus bestimmten
metaphysischen Aussagen über Gott, Geschöpf
und Menschenbild zieht, darfdie Frage nicht
vernachlässigt werden, wie weit auch die metaphysischen

Aussagen des Ostens, zum Beispiel über
das Menschenbild, Einsichten enthalten, die
zum Teil dem Westen entfallen sind.
1. Die dritte und vierte Yogastufe, die Asanas,
Mudras, das Pranayama, alle körperlichen
Übungen zeigen eine Erfahrung über die
Wirkungen des Körperlichen auf das Psychische und das

geistige Ich, die oft im Westen zu wenig ernst
genommen wird und wenigstens als Anregung
überdacht zu werden verdient. Gerade der Begriff
<Prana> als ätherisch-astrale Energie ist ein
Beispiel, wie das Gespräch mit dem Osten auch an
kosmologischen und metaphysischen Themen
nicht vorbeigehen kann. Das Ernstnehmen der
körperlichen Seite aufdem Heilsweg ist einer der
positiven Punkte, auf die uns Yoga hinweist.
2. Wenn wir sagten, daß nicht die Diskussion um
die Wahrheitserkenntnis dem östlichen Menschen

450



und damit dem Yoga primäres Anliegen sei, was
ist es dann Die Verwirklichung, die Realisation,
die geistige Erfahrung. Wenn im Westen das Wissen

um des Wissens willen ein so großer Wert ist

(cf.: Examina, Kreuzworträtsel, Quiz), so schätzt
der Osten das Wissen um des Heiles willen. Im Westen

geht es stark um die Beherrschung der äußeren

Wirklichkeit in Technik, Wirtschaft, im Yoga
ganz um die innere Wirklichkeit, mit allem
Positiven und Negativen, zum Beispiel der
Vernachlässigung der sozialen und technischen
Belange. Etwas überspitzt formuliert: im Westen

gilt das Wissen, im Osten die Weisheit. Für das

Wissen genügt es, Gelerntes weiterzugeben,
Weisheit kann nur aus Erfahrung weiter gezeugt
werden. Im Westen sehen wir die Hochschätzung

der Bücher und des Bücherwissens, im
Osten die Suche nach dem Guru, Lehrer und
Propheten, und eine Hochschätzung und
Verehrung des so gefundenen, die der psychologi-
sierende Westen als < Projektion > abwertet. Im
Westen lieben wir die klare Definition, den
Katechismus, das System, im Osten das Bildhafte,
das Symbol, die Bibel, und haben Angst vor
einem allzu glatten und abgerundeten System.
Nicht derjenige, der den Irrtum glänzend widerlegt,

überzeugt am meisten, sondern wer die
Wahrheit am echtesten lebt.

Deswegen zeigt uns der Yoga auch eine maximale

Hochschätzung der < inneren Arbeit >, die den Vorrang

vor allem äußeren Tun hat, ganz im
Einklang mit der Bibel: «Was nützt es dem
Menschen, wenn er die ganze Welt gewinnt, aber an
seiner Seele Schaden leidet?» Wer die <kostbare
Perle > gefunden hat, geht hin und verkauft alles,

um diese Perle zu gewinnen. Was nimmt der
Mensch im Tode mit Nur seinen inneren Reichtum

oder seine innere Armut. Die <Anjochung
des Geistes an das Absolute > ist deswegen auch
höchster Anstrengung wert. Yoga ist mehr als

ruhige Entspannung gegenüber Hast, Hetze und
Managertum. Es ist maximale Anstrengung,
weil sie von der Welt des Scheins, Maya, zur
eigentlichen Wirklichkeit führt.
Es ist auch nicht nur ein egoistisches: <Rette
deine Seele >, weil Yoga mit echtem christlichem
Denken einig ist, daß wir im Guten und Bösen

nichts nur für uns allein tun und selbst ein rein
meditatives Leben für die Gemeinschaft nicht
nutzlos, also auch nicht egoistisch ist. Ein
meditativer Mensch und meditative Zentren sind viel¬

mehr Akkumulatoren zuvergleichen,in denen die
geistigen Kräfte für die Gemeinschaft potenziert
gehäuft werden. Deswegen geht von den großen
Yogins, zum Beispiel Ramakrishna, Vivekanan-
da, Shri Ramana, Aurobindo, Yogananda und
vielen andern auch eine Faszination aus, die
selbst der westliche und christliche Mensch dankbar

spürt, so wie von den Heiligen und Mystikern
des Christentums.
3. Mit dem Primat der Weisheit vor dem bloßen
Wissen hängt auch das zusammen, was wir den
Primat des <Herzdenkens> vor dem bloßen <Kopf-
denken> nennen können.
Der Westen geht zugrunde an seinem einseitigen
Rationalismus und Intellektualismus, und der
< verwestlichte > Osten mit ihm. Hier gilt das
Rationale, Diskursive, Logische alles, beim
Herzdenken aber mehr der einfache < Schaublick >.

« Mit dem Kopf, das heißt mit den Denkvorgängen
des Gehirns vermag der Mensch die Dinge

und Tatsachen einer Welt zu erfassen, deren
Sinneseindrücke von seinem Verstand zu Begriffen
und von seiner Vernunft zu sinnvollen
Zusammenhängen verarbeitet werden. Mit dem Herzen,
das heißt mit den Empfindungsvorgängen des

Gemütes, nimmt der Mensch Anteil an einer
geistig-seelischen Welt, die unsichtbar in die
Materie hineinragt, und jedes Atom der grobstofflichen

Welt durchdringt. Als Geist ist der Mensch
auch während seines Erdenlebens Bürger dieser
außerstofflichen Welten, die wir nur darum als

<Jenseits> bezeichnen, da ihrem Erkennen durch
die zeitweilige Einkörperung des Geistes Schranken

gesetzt sind» (Kahir).
4. Damit hängt auch die Anerkennung einer umfassenderen

Wirklichkeit im Denken des Yoga und des
Ostens zusammen, als der westlich-naturwissenschaftliche

Mensch sie kennt, die Realität des
Übersinnlichen und Göttlichen. Außer dem
chemisch und physikalisch Faßbaren werden auch
die ätherische, astrale und geistige Welt ernst
genommen, die Welt der Naturgeister, Verstorbenen,

Dämonen und Engel und die kosmischen
Bezüge von Mensch und Geschichte, was alles im
Grunde dem biblischen Denken näher steht als
das naturwissenschaftlich-mechanistische Denken

der Neuzeit.
5. Positiv auch für den Christen anregend sind
endlich die praktischen Hinweise und Hilfen zu
geistiger Konzentration und Meditation, wie die
fünfte bis siebte Yogastufe sie zeigen, die Gedanken

über Mantra-, Tantra-, Yantra-Yoga, die

451



Bewertung von Riten, Zeremonien, Bildverehrung

und Kult.

3. Negatives
Vom Standpunkt des gläubigen Christen jeder
Konfession aus ist aber auch eine Besinnung auf
die wesenhaften Unterschiede des östlichen und
christliehen Heilsweges nötig, ein Anliegen, das

für die Seelsorge im Westen wie für die Mission
im Osten gleich wichtig ist.

1. Gottesbegriff
Im Lauf der indischen Geistesgeschichte gibt es

Auseinandersetzungen über den Gottesbegriff,
das Gottesbild, die ganz in die Richtung dessen

gehen, was der Christ zu sagen hat. In dem, was
Ramanuja von Shankara, was Bhakti-Yoga von
Jnana-Yoga, was den Begriff <Tien> von <Tao>

unterscheidet, empfindet das christliche Denken
auch sein eigenes Anliegen ausgesprochen: ist der
Gottesbegriff letztlich monistisch-pantheistisch
oder personenhaft, sowohl immanent wie
transzendent zu denken
In der heute, besonders auch im Westen, verbreiteten

Literatur über Yoga herrscht stark der
monistische Zug: Das <Selbst> und das <Überselbst>
sind eins, Atman, die Tiefe des Menschen, ist
identisch mit Brahman, derTiefe des Kosmos. Alle
Einzeldinge sind Wellengekräusel auf dem einen,
göttlichen Meer des Seins, sind Tropfen aus dem
Allmeer, von der gleichen Substanz, sind
Feuerfunken aus dem einen Feuer, sind Verdichtungen,
weniger hohe Schwingungen der einen Allenergie.

Meditierend geht der Mensch von Ding zu
Ding und sagt: «tat twam asi», «das bist du», du
und dies da sind im Grunde dasselbe und alles ist
göttlich. Es gilt also, «den Gott in uns zu
realisieren», unser «Einssein mit Gott», «das Göttliche

im Menschen» zu verwirklichen, bis wir mit
unserem «göttlichen Bruder» und Vorbild Jesu
und genau wie er sagen können: «Ich und der
Vater sind eins». Wie Vivekananda sagt: «Ihr
seid Kinder Gottes, heilige, vollkommene Wesen.

Ihr Gottheiten auf Erden — Sünder? Sünde
ist, einen Menschen so zu nennen! Es ist ein
ständiger Hohn auf das menschliche Wesen. Tretet
hervor, ihr Löwen, und schüttelt die Täuschung
ab, ihr wäret Schafe.»
Warum <realisieren> wir dies noch nicht, wie Jesus

Weil wir noch traum-befangensind, statt
Erwachte, wie Buddha der Erwachte). Weil wir
den Schein der Maja noch für das Wirkliche an¬

schauen, einenStrickimDunkelnmiteiner Schlange

verwechseln, und uns von ihr hypnotisieren
lassen, statt den Strick als Strick zu durchschauen.
Deswegen sind wir noch ins Rad der Wiedergeburten

<verstrickt>, in der <a-vidya> gebannt, und
müssen zur <vidya> kommen, vom <Un-wissen>

zum <Wissen>, von der Täuschung zur Schau.
Hier liegt die < Erbsünde >, von der uns der
Bewußtseinswandel in der 8. Yogastufe, Samadhi,
im Satori der Zenbuddhisten, erlöst. Bis dieses

Ziel erreicht ist, müssen wir ständig wieder in der
Schule der Körperlichkeit uns <re-inkarnieren>.
Samadhi aber ist «unio mystica> mit dem
Absoluten, mit Gott. Anderes, Größeres gibt es nicht,
und jeder muß selbst diesen Weg gehen. Wohl
kann ihm <aus Gnade > auf diesem Wege aus den
höheren geistigen Welten geholfen werden, gibt
es <Einbrüche> gnadenhafter Art von oben. Aber
letztlich kann niemand den Weg zur Realisierung
des Göttlichen, zur Auflösung des Karma, dem
Menschen abnehmen, niemand ihn aus dem Rad
der Wiedergeburten, dem Samsara, befreien, als

sein eigener Wechsel von der a-vidya zur vidya.
Daß Selbst und Überselbst identisch sind, ist nicht
Resultat der Spekulation, sondern der Erfahrung.
Wer den mystischen Bewußtseinswandel, Samadhi,

Satori, erlebt hat, hat die Alleinheit erlebt.
Gott ist nicht <im Himmel oben>, sondern wird
im Seelen- und Weltengrund erlebt. Er ist ein
immanenter Gott.
Auch für das christliche Denken ist Gott
immanenter Welt- und Seelengrund. Nicht kraft einer
Emanation aus Gott, aber kraft eines ständigen,
kontinuierlichen Schöpfungsaktes, ist alles - bis

zum letzten Atom — in IHM und ER in allem.
«In IHM leben wir, bewegen wir uns, und sind
wir.» In allem, bis zum letzten Stücklein Brot,
hat Jesus Christus den <Vater> gesehen.

Aber, christlich und auch philosophisch gesehen,
ist zu sagen:
a) Kraft der Unveränderlichkeit Gottes kann er
keine <Teile> abgeben, keine <Wassertropfen> aus
dem <göttlichen Meer>, keine <Funken> als Teile
seines <Feuers>. Im Abgeben ändert sich etwas,
vermindert sich etwas, was gegen Gottes
Unveränderlichkeit und absolute Einfachheit ist. Auch
wenn ein Schaffender Großes schafft, so kommt er
durch den schöpferischen Akt in einen Zustand,
der rein seinsmäßig etwas Neues, und damit ein
<Mehr> besagt, das er vorher nicht hatte. Er wird
in diesem Augenblick vom < Nicht-Schaffenden >

zum <Schaffenden», ein Werden ist in ihm, und

452



damit ein < Übergang >, was nur auf der Linie der
Zeit möglich ist. Das Absolute kann nichts Neues
hinzubekommen, sonst ist es im Augenblick vorher

weniger vollkommen, als im Augenblick
nachher, was der absoluten Vollkommenheit des

Absoluten widerspricht.
b) Die Gesamtschöpfung kann also nicht aus
Gott < emanieren >, und so sehr er auch seiner

Schöpfung immanent ist, so wenig ist er mit der
Gesamtschöpfung identisch, noch mit einem Teil
des physischen oder psychischen Kosmos. Er ist
noch mehr transzendent als immanent, er ist beides

zugleich.
c) Wenn es in der Welt schon geistige Wesen gibt,
die <Ich> sagen können, die <Du> sagen können,
Personhaftigkeit, Personwürde haben, dann muß
das Urbild und der Urheber dieser geistigen und
personhaften Wesen mindestens selber auch geistig

und personhaft sein, muß auch <Du> sagen,
erkennen und lieben können, kann nicht bloß
eine a-personale, unpersönliche <Weltkraft> sein,
eine Art elektromagnetische Prana- oder Mana-
Kraft. Das Absolute, Brahman, kann mit keinem
Relativen, Atman, identisch sein, und muß höchste

geistige und personhafte, unveränderliche
Wirklichkeit sein.

d) Wenn der monistisch Denkende sich auf die

Erfahrung beruft, so ist kritisch zu fragen: Was

wird im mystischen Bewußtseinswandel erlebt,
in Samadhi, Satori, unio mystica mit dem
Weltgrund

Zunächst einmal zeigen alle Schilderungen: eine

Wirklichkeit, die raumlos und zeitlos ist, und für
den Erlebenden numinosen Charakter hat,
zugleich <tremendum>, erschreckend andersartig,
aber auch <fascinosum>, anziehend und entzük-
kend ist. Die Durchbrechung der Raum-Zeit-
Schranke wirkt meist befreiend, beseligend auf
den Erlebenden. Auch jene, die durch Narkotika,
wie Meskalin, LSD 25 usw. diesen Bewußtseinswandel

herbeiführen, erleben das so, und doch
wird niemand behaupten wollen, dadurch könne
ein Mensch schon automatisch in die unio mystica

mit Gott kommen, dem Allheiligen.
Es gibt wohl eine unio mystica mit einem raum-
und zeitlosen Weltengrund, einer immanenten
übersinnlichen Realität, die nicht identisch ist

mit dem zugleich immanenten und transzendenten,

geistig-personhaften Gott. Wohin diese unio
letztlich im konkreten, individuellen Einzelfall,
auch in Samadhi und Satori, führt, zu einer
kosmischen Größe oder zum überkosmischen Gott,

das ist erst abzuklären. Die Erfahrung ist noch
kein Beweis für die behauptete Identität, sondern
für die Realität eines Raum- und Zeitlosen.

2. Auffassung von Christus und Erlösung

Wir setzen voraus, daß -von einer liberalen Theologie

abgesehen — die katholische, orthodoxe und
evangelische Kirche darin einig sind, daß Jesus
Christus Gott und Mensch zugleich ist und seine
erste Funktion die Erlösung von Mensch und
Kosmos aus der Sünde, der Gottferne, ist, durch
seinen Tod vollbracht, der in der Auferstehung
das göttliche Siegel bekam. Daneben ist er auch
Lehrer und Vorbild wie niemand anders.
Das Christentum ist nicht ein <Weg>, ein <Pfad>,
das Christentum ist im Letzten Christus selbst.
Vom Yoga und östlichen Denken her gibt es wohl
<göttliche Inkarnationen) Avataras, besondere

Manifestationen des Göttlichen. So sagt etwa
Ramda von Buddha, Jesus und Gandhi: «Diese
drei großen Männer sind die vollsten Manifestationen

des <Ram>, der großen Wahrheit, der
unendlichen Liebe.» Andere können es ebenso sein,
und Jesus ist einer unter ihnen.
Ergriffen und ergreifend sprechen und schreiben
östliche Weise und Yogins oft von Jesus Christus,
dem Lehrer der Wahrheit, des < Pfades), dem
Vorbild der Liebe, der Hingabe, des Dienens, bis

zu seiner Hingabe am Kreuz, des Menschen, der,
wie kein anderer, die Identität mit dem Vater
realisierte, wie wir alle in seiner Nachfolge es tun
sollten.
Was aber ganz undenkbar ist, und worin es nur
ein <Entweder - Oder) gibt, ist die Lehre der
Offenbarung, daß Jesus «das Lamm Gottes ist, das

da hinwegnimmt die Sünden der Welt», daß es

keine Erlösung gibt, kein ewiges Heil, außer durch
ihn, selbst wenn der edle, suchende Heide von ihm
nichts weiß. Selbst ihn nimmt der Vater nur auf
im Hinschauen auf Jesu Erlösungstat, selbst er
gehört unbewußt zum geheimnisvollen Leib
Christi.
Für solche Gedanken ist im Denken Yoga schon

gar kein Platz, keine offene Stelle, solange die
Uberzeugung herrscht, Atman sei gleich Brahman,

Erbsünde sei nur avidya, und nicht
willensmäßiges Weggehen in die Gottesferne, aus der
uns keine noch so große Anstrengung zurückführen

kann, sondern aus der uns nur der Vater selbst

durch und in Christus zurückgeholt hat. Hier
spüren wir wieder, welch große <meta-noia>,
welches Um-denken der Glaube erfordert.

453



Zum Schluß sei darauf hingewiesen, daß schon
die Grundrichtung des östlichen und christlichen
Heilsweges eine je andere ist. Beim indischen
Heilsweg ist es, besonders anschaulich im Kun-
dalini-Yoga, ein Aufsteigen vom < Erdlotus >, dem
Erdhaften, durch das Wasserhafte, Feuerhafte,
Lufthafte, Ätherhafte zum < Denklotus > und ein
Ubersteigen durch den mystischen Bewußtseinswandel

in den <tausendblätterigen Lotus), unio
mystica mit dem vorpolaren Einen: Weg der
Vergeistigung.
Christlich gesehen heißt die Grundbewegung:
« Das Wort ist Fleisch geworden », ein Hinabsteigen
bis ins Erdhafte, ja bis in Tod und Grab,
allerdings: als Durchgangspunkt zur österlichen
Verklärtheit des Leiblichen, Erdhaften: Weg der
Durch-geistigung. <Ablegen> des Fleisches im Yoga,
<Auferstehung des Fleisches) nach dem apostolischen

Glaubensbekenntnis, Durch-geistigung
vom Heiligen Geist her, bis sein wir d « neuer Himmel

und neue Erde».

Empfehlenswerte Literatur

Dechanet J.-M.: Mein Joga in 10 Lektionen. Räber, Lu-
zern 1963.
— Joga fur Christen. Räber Luzern. 6. Auflage 1963.

Stichworte, Zahlen, Karten und Glossen
zu Indien

W. Sidler, St. Michael, Zug

Der Beitrag will nur aufeinzelne Probleme hinweisen. Darum

gebe ich immer Werke an, wo man nähere Auskunft
findet.
Mancher wird in einem Nachschlagewerk andere Zahlen
finden. Ich stütze mich vor allem auf indische Quellen wie
< India i964>, < Directory and Yearbook Times of India >

1962/63 usw., Literatur, die mir freundlicherweise die
Indische Botschaft in Bern sowie der < Indian Information
Service, London > schenkte oder lieh.

Viel Anregung fand ich in den Artikeln der Zeitschrift des

von Jesuiten geleiteten < Indian Social Institute >, der
< Social Action >. Die Redaktion beantwortete auch bereitwillig

Fragen. Ihr sowie P. Nevett, Darjeeling, sei fur die
Auskünfte herzlich gedankt.

A. Bevölkerung

Eine Zeitungsnotiz:
Neudelhi, 16.Juli, ag. (R) Der indische Premierminister
Shastri eröffnete am Donnerstag die < Familienplanungswoche

>, eine breit angelegte Kampagne zur Geburtenkontrolle,

welche darauf abzielt, die Bevölkerungszunahme zu
verlangsamen.
In einer in Neudelhi veröffentlichten Botschaft erklarte
Shastri, die Geburtenkontrolle sei zu einer lebenswichtigen
Angelegenheit geworden. Der explosive Bevölkerungszuwachs

mache die wirtschaftliche Entwicklung Indiens
weitgehend illusorisch und verschärfe das Ernährungsproblem.

Wenn man bedenke, daß Indiens Bevölkerung von 470
Millionen Menschen, sich jährlich um 10 Millionen
vermehre, so könne man, sagte der Premierminister, das gewaltige

Ausmaß der sich stellenden Aufgabe ermessen.

/. Die Explosion

a) Die Einwohnerzahlen

Tabelle 1

Jahr Einwohner Zunahme in %

1901 238,3 Mio
1911 252,0 Mio 5,7
1921 251,2 Mio —0,3*
^ß1 278,9 Mio 11,0

!94! 3l8>5Mic> 14,2
1951 360,9 Mio 13,3
1961 439,1 Mio 21,5

* Grippeepidemie am Ende des Weltkrieges!

Wie Tabelle 2 zeigt, ist die Entwicklung nicht
etwa durch eine höhere Geburtenrate bedingt,
sondern durch den Rückgang der Sterblichkeit.
Während in den ersten Jahrzehnten die Seuchen
wie Malaria und Cholera verheerend wirkten,
sank die Zahl ihrer Opfer in den letzten Jahr-

Tabelle 2 Geburten und Sterbefälle auf 1000 Einwohner

Jahrzehnt 1901-10 1911-20 1921-30 1931-40 1941-50 1951-60

Geburten 48,1 49,2 46,4 45,2 39,9 41,7
Sterbefälle 42,6 48,6 38,3 31,2 27,4 22,8

Kindersterblichkeit auf 1000 Geburten in den Jahren 1901-10 zirka 250, im Jahre 1958 zirka 146.
Zum Vergleich in der Schweiz 21.

454


	Yoga und Christentum

