
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 52 (1965)

Heft: 16: Indien, Land im Aufbruch

Artikel: Hinduismus und Christentum

Autor: Plattner, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-534700

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-534700
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Außerdem kommen Bauxit, Chromit, Kupfer,
Gold (6000 kg), Gips, Magnesite und Glimmer
vor. Die Erdölgewinnung ist bis jetzt unbedeutend.

Die eisenverarbeitende Industrie stellt in etwa
tausend Fabriken Maschinen und Werkzeuge
her. Am wichtigsten ist jedoch die Baumwollindustrip.

Die Jutefabriken um Kalkutta decken
den gesamten Bedarf des Landes. Die
Schwerindustrie konzentriert sich um die Lagerstätte
selbst (um Rantschi und Dschemschedpur),
während sich die verarbeitende Industrie in der
Nähe der großen Kapitalzentren Bombay und
Kalkutta und anderer Großstädte im Industal
ausbreitete.
Trotz einer Gewichtsverlagerung auf die Basis-
und Schwerindustrien sind der Ausbau der
ländlichen Industrien und die Schaffung von
Heimindustrien nicht vergessen worden. Nur sie
werden imstande sein, die Arbeitslosigkeit auf
dem Lande zum Verschwinden zu bringen.

Benützte Literatur:
Echo der Welt, Band in. Metz Verlag, Zurich.
Karl Kruger: Weltpolitische Landerkunde. Safari Verlag,
Berlin.
Der Große Herder. Verlag Herder, Freiburg i. Br.
A. Widrig: Geographie der Welt. Logos Verlag, Zurich.
Fischer Weltalmanach. Verlag Fischer-Bucherei, Frankfurt

am Main.
Wommelsdorff: Inselreich Japan und Indien. Westermann

Taschenbuch.

Hinduismus und Christentum

P. Plattner, S.J., Zürich

Als Papst Paul VI. am Morgen des 2. Dezember
zu seinem Flug nach Bombay startete, gab er in
Rom eine letzte Erklärung über den Sinn seines

Indienbesuches ab. Nachdem er zunächst betont
hatte, er wolle am Eucharistischen Weltkongreß
mit den Pilgern aus aller Welt Christus den
Herrn verehren, fuhr der Heilige Vater in seiner
Botschaft fort: «Wir möchten durch diese Reise
eine lang ersehnte Gelegenheit ergreifen, ein großes

Volk aus der Nähe kennen zu lernen, ein
Volk, das wegen seiner ererbten Religiosität und
seines Adels, wegen seiner Kunst und Kultur, die
selbst die höchsten Höhen menschlichen Denkens

erreicht hat, unsere Achtung genießt und

446

dem die Wahrheit des Evangeliums eine
ungeahnte Erfüllung seiner Aspirationen zu bringen
vermag.»
Man darfdiese Worte nicht nur als Kompliment
auffassen, wie es ein Gast aufdiplomatische Weise

vor einem Staatsbesuch macht. Sie sind mehr. Sie
sind Ausdruck einer echten Hochschätzung
indischer Eigenart und Religiosität aus einer
bestimmten theologischen Schau, welche die großen
Religionen der Menschheit als Morgenröte des

christlichen Tages betrachtet. Paul VI. hat denn
auch während seines denkwürdigen Besuches in
Indien sich in allen seinen Reden bemuht, die
wahren Werte indischer Kultur und Geistigkeit
anzuerkennen, den Menschen aller Stände und
Religionen mit Achtung, Liebe und Ehrfurcht
vor ihrer persönlichen Uberzeugung zu begegnen
und sie doch immer wieder behutsam und leise

aufdie Einmaligkeit der göttlichen Offenbarung
in Christus hinzuweisen. Der Papst hat damit
auch der indischen Kirche Fingerzeige gegeben,
wie er sich in Zukunft ihr missionarisches Wirken
vorstellt.
Wer die Geschichte der christlichen Mission in
Indien kennt, wird in dieser Haltung Pauls VI.
keineswegs etwas ganz Neues sehen. Aber es ist
doch wichtig, daß das oberste Haupt der Kirche
und damit der Missionen bei seinem ersten
persönlichen Zusammentreffen mit Vertretern
indischer Religionsgemeinschaften sich zu dieser
Einstellung bekannt hat. Es ergibt sich so die Frage,
was die Elemente in der indischen Kultur sind,
die so positiv bewertet werden, und wie das
Christentum dem Hinduismus zu begegnen
sucht.
Jeder aufgeschlossene Besucher Indiens wird auch
heute bald den starken Eindruck gewinnen, daß
das Religiöse in diesem Land seit eh und je
eine sehr bedeutsame Funktion ausübt. Religiöse
Bräuche durchdringen das Leben des Volkes.
Religiöse Feste bilden die Höhepunkte des Jahres.

Religion wird ernst genommen und der
fromme Mensch nicht belächelt, sondern
geachtet. Fragen der Gotteserfahrung beschäftigen
viele Menschen aller Stände. Man hat keine
Scheu, darüber selbst mit Fremden zu sprechen,
wie man ohne Menschenfurcht seine Andacht
öffentlich verrichtet. Diese Aufgeschlossenheit für
das Religiöse ist ein Charakterzug, der den Inder
dem gläubigen Europäer sympathisch macht.
Wer nun die indische Geschichte studiert,
erkennt in dieser Religiosität ein altes Erbstück



der indischen Kultur. Seit den ältesten Zeiten
weisen die auf uns gekommenen Zeugnisse
indischen Lebens und Denkens eine starke religiöse
Dominante auf. Im Gegensatz zu anderen
Frühkulturen wie etwa die ägyptische und chinesische

weiß die indische Geschichte wenig von
den Königen und Dynastien der Frühzeit, kennt
aber die religiöse Entwicklung der Völker, die in
Indien beheimatet sind, durch eine sich stromartig

ausbreitende Literatur philosophischer und
theologischer Art. Die ältesten Schriften, die aus
dem arischen Bereich stammenden Veden, gelten
als göttliche Offenbarung. Sie genießen deshalb
noch mehr als die sich ihnen anschließenden
Erklärungen und Rituale eine bis auf den heutigen
Tag nicht in Frage gestellte Autorität. Immer
wieder sind sie von den nachfolgenden Generationen

als Quellen religiöser Inspiration benützt
oder neu kommentiert worden, ob das nun in
großen Epen, in geistlichen Lehrschriften oder
philosophischen Abhandlungen systematischer
Art geschehen ist oder noch geschieht.
In diesem Schrifttum erreicht das religiöse Denken

Indiens stellenweise jene echtmenschliche
und erhabene Weisheit, um derentwillen ent-
christlichte Europäer im Osten das Licht suchen,
aber auch wii Christen von einer Führung durch
den Geist Gottes sprechen dürfen. Hören wir statt
einer (auf so kleinem Raum doch nicht
möglichen) systematischen Darstellung einige Stimmen

indischer Gottsucher aus verschiedenen
Epochen:

Der sogar die Urwässer mit seiner Größe
überschaute,

die den Gott Werkmeister empfingen und das

Opfer gebaren,
der über den Göttern der alleinige Gott war -
Wer ist der Gott, dem wir mit Opfer dienen
wollen
Kein anderer als Du umfaßt dies alles, was je
erschaffen ist,
was wir beim Opfer an dich wünschen, das werde
uns zuteil.
Mögen wir Gebieter über Reichtümer sein.

(Rig-Veda)

Kleiner als das Kleinste,
größer als das Größte,
ruht der Atman (das unsterbliche Selbst) im
Herzen der Kreatur.
Die Herrlichkeit des Atman sieht der Begierde¬

lose, Kummerlose
infolge der Gnade des Schöpfers.

Nicht ist dieser Atman durch Belehrung zu
erlangen.
Durch den, den dieser Atman erwählt, ist er zu
erlangen,
für den enthüllt dieser Atman seine Gestalt.

(Kathaka-Upanishad)

Wie aus zerbrochenen Krügen, die Räume, die
in den Krügen waren,
im Raum aufgehen, so die Einzelseele im Atman.

(Karika-Upanishad)

Frei von Leidenschaft, von Furcht, von Zorn,
von mir erfüllt, auf mich allein bauend
sind viele durch Erkenntnisdrang
geläutert in mein Wesen eingegangen.

(Bhavagad-Gita)

Was du tust, was du ißt, was du opferst, was du
spendest,
was an Kasteiung du dir auferlegst,
das alles tu um meinetwillen.
So wirst von den Früchten des Guten und Bösen,
den Fesseln des Karma du dich befreien,
wenn allem du entsagst, Versenkung übst,
wirst du erlöst zu mir gelangen.

(ebd.)

Ich habe dein Geheimnis erraten:
Ich werde mich wie die Schildkröte in mir selbst
versteckt halten.
Ich werde dich von Auge zu Auge sehen

und mich nicht von dir trennen lassen.

Dich betrachten, o Gott, heißt dir dienen.
(Toukaram, 17.Jh.)

Aus diesen fast zufällig gesammelten Texten geht
hervor, wie zu allen Zeiten sich der indische Geist
vordringlich mit dem Problem der Erlösung des

Menschen aus diesem leidvoll erfahrenen Leben
und um das Eingehen in das Ewige Sein der Gottheit

bemüht hat. Seit vorchristlichen Zeiten
glaubt der Inder an das Gesetz des Karma oder
einer Verstrickung durch die Frucht der guten
wie bösen Werke in die sichtbare Welt, damit
folgerichtig an die Seelenwanderung, bis die
Seele sich endlich lösen und in das Atman oder
das Nirwana eingehen kann. Die Wege oder
Methoden dieser Befreiung können verschieden

447



sein, die Erkenntnis oder Mystik, die Buße, die
liebende Hingabe. Das innerste Anliegen bleibt
dasselbe.
Es ist verständlich, daß dieses leidenschaftliche
Ringen um Erlösung zu keiner einheitlichen
Glaubenslehre oder zu einer umfassenden
Religionsgemeinschaft geführt hat. Die indische
Religion ist im Laufe der Jahrhunderte wie ein
tropischer Urwald in eine nicht übersehbare Fülle
von Lehren, Kulten, Mythologien, Sekten, Praktiken

ausgewuchert. Hinduismus bezeichnet
deshalb keine Religion, sondern vielmehr eine ganze
Anzahl von religiösen Systemen, die irgendwie
sich von den Veden ableiten mögen oder jedenfalls

auf indischem Boden entstanden sind. Diese
Systeme sind objektiv gesehen gegensätzlich. Ein
Hindu kann Monotheist, Polytheist, Atheist sein,
ein vergeistigter Aszet oder ein krasser Materialist,

ein monistischer Idealist oder ein abergläubischer

Götzendiener. Er kennt auf religiösem
Gebiet keine logischen Widersprüche. Die Wahrheit

ist ihm relativ. Es geht ihm viel weniger um
objektive Erkenntnisse als um die Gotteserfahrung,

das mystische Gotterlebnis. Fragen der
Spiritualität sind ihm wichtiger als Dogma oder
Moral.
Unter diesen Umständen ist es denn auch nicht
verwunderlich, daß es neben den oben angedeuteten

Höhenflügen religiösen Denkens in der
erdhaften Wirklichkeit religiöser Praxis im Hinduismus

sehr viel Menschliches, besser gesagt
Allzumenschliches oder gar Untermenschliches gibt.
Man darfüber den echten Werten, an denen das
< Heilige Indien > sicher reich ist, doch diese

andere, ebenso wirkliche Seite nicht übersehen,
etwa die populäre Vielgötterei, die Tierkulte, die
erotischen und perversen Praktiken vieler Sekten
und vor allem auch die religiös verbrämten und
allzu lange geduldeten sozialen Ubelstände wie
etwa die Exzesse des Kastenwesens. Sie alle
haben furchtbare Verheerungen angerichtet.
Diesen < ambivalenten > Charakter des Hinduismus

muß man in Auge behalten, wenn man die
Haltung der christlichen Missionare ihm gegenüber
gerecht beurteilen will. Lassen wir hier die auf
Teile Keralas isolierte frühchristliche und wenig
erforschte Einwanderung christlicher Gruppen
aus Mesopotamien beiseite und wenden uns
sofort der Neuzeit zu. Als im Zeitalter der großen
Entdeckungen um 1500 der erste dauernde Kontakt

zwischen dem Christentum westlicher
Prägung und den Hindus zustande kam, sahen sich

die Missionare einer heidnischen Welt gegenüber,
deren vordergründige Abgötterei sie mit
Abscheu erfüllte, genauso wie sich die Hindus über
diese rindfleischessenden und < unreinen > Pran-
guis entsetzten. Der Zusammenstoß zweier ganz
anders gearteter Zivilisationen führte zunächst
zu einem furchtbaren Schockerlebnis, weil jeder den
anderen nur nach gewissen Äußerlichkeiten
beurteilen konnte.
In einer zweiten Phase suchte dann ein bedeutender

Teil der Missionare der von P. Robert de
Nobili SJ (1577-1656) eröffneten Methode zu
folgen. Sie paßten sich in ihrer Lebensweise
möglichst den Landessitten an und versuchten auch
das christliche Brauchtum westlicher Prägung zu
Gunsten indischer <Riten> umzugestalten. Es

gelang im Süden Indiens auf diese Weise
bodenständige christliche Gemeinden zu bilden. Aber
das Experiment blieb örtlich und zeitlich
beschränkt, da die kirchlichen Autoritäten in Rom
von der Richtigkeit dieser missionarischen Vision
nicht zu überzeugen waren und die Aufhebung
des Jesuitenordens den Nachschub seit 1760 an
Glaubensboten unterband.
Die europäische Expansion des 19. Jahrhunderts gab
der Mission in Indien <die große Chance >, im
Schutz der Pax britannica sich überall, frei und
systematisch organisieren zu können. Ich habe in
meinem Buch <Indien) (Kirche unter den
Völkern, Grünewald-Verlag, Mainz 1963) gegenüber

der heute üblichen Kritik nachzuweisen
versucht, daß dieser zwar langsame und schwierige

Prozeß gemessen an den eingesetzten Mitteln
doch erstaunlich erfolgreich war, indem er noch

vor Erreichung der indischen Unabhängigkeit
im Jahre 1947 zur Bildung einer einheimischen
Kirche führte. Das setzte voraus, daß die Missionare

zunächst einmal durch eifrige Seelsorge und
gute Schulen die Altchristen geistig erneuerten.
Die Folge dieser Arbeit war das Aufblühen
zahlreicher Priester- und Ordensberufe und damit die

Bildung eines einheimischen Klerus und schließlich

einer indischen Hierarchie. 1962 zählte man
denn auch für die 6,3 Millionen Katholiken in gut
70 Diözesen 5480 indische und 1338 ausländische
Priester. Von den 22000 Schwestern waren nur
schwach 10% Ausländerinnen. Diese indische
Kirche besitzt kraft der neuen Verfassung, die

Religionsfreiheit gewährt, in Indien Heimatrecht

und steht nun vor der Aufgabe, die christliche

Botschaft im indischen Volk wirksam werden

zu lassen.

448



Es ist zuzugeben, daß die indischen Katholiken
(wie auch die Protestanten) zu sehr ihrer heimatlichen

Kultur entfremdet sind. In der Zeit der
europäischen Vormachtstellung und dem vor-
konziliaren Zentralismus war ein weitreichendes
Eingehen aufindische Kulturformen weder
naheliegend noch eigentlich möglich. Im übrigen
glaube ich auch, daß eine Missionskirche doch
zuerst in den jeweils gegebenen kirchlichen
Formen innerlich stark werden muß, bevor sie sich
dann aus eigener Selbstbesinnung und nicht von
fremden Missionaren geführten Wegen in ihrer
angestammten Kultur beheimatet. In Indien
zumal, wo sich eine einflußreiche Führerschicht
nach westlichen Mustern modernisiert, wünschte
diese von der Kirche neuzeitliche Schulen, moderne

Krankenpflege und soziale Hilfe.
Die katholische Kirche ist diesem Bedürfnis
entgegengekommen, weil sie einzig auf diese Weise
auf die mittleren und höheren Schichten der
Hindubevölkerung einen nachhaltigen Einfluß
ausüben konnte. Heute leistet die katholische
Minderheit von 1,7% der Bevölkerung mit 70

Hochschulcolleges und fast 40000 Studenten (davon

rund ein Viertel katholischen Glaubens)
einen annähernd ioprozentigen Erziehungsbeitrag

am indischen Hochschulwesen. In ihren
rund 6000 Volks- und Mittelschulen werden
über 1,5 Millionen Jugendliche unterrichtet. Die
Nachfrage nach Zulassung zu diesen Schulen
auch von Seiten der Hindus ist ungeheuer. Denn
unsere Schulen gelten als die besten, vor allem

wegen des beispielhaften Einsatzes des

Lehrpersonals. Die Bischofskonferenz von i960
bezeichnete deshalb die Schulen als eines der
wichtigsten Mittel der Kirche, im Sinne des Evangeliums

in Indien zu wirken. Wenn auch zahlenmäßig

erfaßbare Bekehrungen von Schülern
selten sind, so wissen die vielen Erzieher von dem
großen Einfluß, den sie auf ganze Generationen
und Familien ausgeübt haben. Das läßt sich
vielleicht durch Statistiken nicht feststellen. Wenn
aber heute der indische Erziehungsminister, Mr.
Chagla, ein Alt-Schüler des von Schweizer
Jesuiten gegründeten St.Xavier-Colleges in
Bombay ist und kürzlich wiederum in einer großen
Rede die Erziehungsarbeit der Gesellschaft Jesu
gepriesen hat, so ist doch jedem Einsichtigen
klar, wie oberflächlich die Kritiker der Mission,
richtiger der indischen Hierarchie sind, die meinen,

man solle statt der Schulen mehr die
Missionsarbeit bei den ärmsten Bevölkerungsschich¬

ten pflegen. Natürlich soll man beides tun,
soweit die Kräfte und Mittel vorhanden sind.
Wichtiger ist heute, daß noch mehr indische
Geistliche und Laien sich um eine tiefere Kenntnis
der angestammten Religionen und Kultur
Indiens bemühen, um so von christlicher Seite den
vom Heiligen Vater gewünschten Dialog mit
einer hinduistischen und islamischen Elite we i -

terführen zu können. Es ist nicht fair und zeugt
von wenig Sachkenntnis, wenn man aber meint,
die Missionare hätten sich nicht ernstlich um ein
solches Gespräch bemüht. Zu einem Dialog
gehören zwei. Leider haben die politischen
Auseinandersetzungen und die sozialen Probleme
bislang die indische Intelligentsia so sehr
beansprucht, daß eine richtige Bereitschaft zu einer
geistigen Auseinandersetzung kaum vorhanden
war. Die religiösen Führergestalten des neueren

Indiens haben sich doch mit einem sehr
oberflächlichen Synkretismus zufrieden gegeben. Gewiß
sind sie bereit, Christus zu verehren, den viele
kennen. Aber sich die eigentliche Wahrheitsfrage
zu stellen und sie allenfalls trotz aller sozialen
Folgen im christlichen Sinne zu beantworten, das
ist nur wenigen geschenkt worden.
Wir selbst sollten vielleicht unsere Einstellung zu
den <Missionen> korrigieren. Beständig neigen
wir zur Frage: Wie geht es voran? Wieviele
Bekehrungen gibt es in Indien? Diese Mentalität
stammt aus der Technik. Man kann von einer
Firma fragen, wieviel sie produziere. Auf religiösem

Gebiet ist diese Frage abwegig. Denn
Bekehrung setzt Glauben voraus, Glaube aber ist
Gnade. Wir dürfen vertrauen, daß Gott auch in
den indischen Weisen gnadenvoll wirkte und
manches Licht durch sie den Völkern Indiens
gebracht wurde. Wer um deren Frömmigkeit
weiß, der spürt Gott am Werk, wie er auch anderseits

das Böse wahrnimmt. Wir müssen helfen,
was Gutes da ist und getan wird, zur Vollendung
zu führen. Aber so wie man eine Blume nicht
ungeduldig und gewaltsam erschließen kann, so
auch nicht die Seele eines Volkes. So hat auch
Papst Paul VI. bei seinem indischen Besuch nur
ehrfürchtig an das Tor Indiens gepocht.

Aus der Begrenztheit unseres Empfindens und Denkens

zu einer umfassenderen Freiheit zu gelangen, ist der

Sinn unserer Unsterblichkeit.

Rabindranath Tagore

449


	Hinduismus und Christentum

