Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 52 (1965)

Heft: 16: Indien, Land im Aufbruch
Artikel: Hinduismus und Christentum

Autor: Plattner, P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-534700

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-534700
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

AuBerdem kommen Bauxit, Chromit, Kupfer,
Gold (6ooo kg), Gips, Magnesite und Glimmer
vor. Die Erdélgewinnung ist bis jetzt unbedeu-
tend.

Die eisenverarbeitende Industrie stellt in etwa
tausend Fabriken Maschinen und Werkzeuge
her. Am wichtigsten ist jedoch die Baumwoll-
industrie. Die Jutefabriken um Kalkutta decken
den gesamten Bedarf des Landes. Die Schwer-
industrie konzentriert sich um die Lagerstatte
selbst (um Rantschi und Dschemschedpur),
wahrend sich die verarbeitende Industrie in der
Nihe der groBen Kapitalzentren Bombay und
Kalkutta und anderer GrofBstidte im Industal
ausbreitete.

Trotz einer Gewichtsverlagerung auf die Basis-
und Schwerindustrien sind der Ausbau der
landlichen Industrien und die Schaffung von
Heimindustrien nicht vergessen worden. Nur sie
werden imstande sein, die Arbeitslosigkeit auf
dem Lande zum Verschwinden zu bringen.

Beniitzte Literatur:

Echo der Welt, Band m1. Metz Verlag, Ziirich.

Karl Kriiger: Weltpolitische Landerkunde. Safari Verlag,
Berlin.

Der GroBe Herder. Verlag Herder, Freiburg i. Br.

A. Widrig: Geographie der Welt. Logos Verlag, Zirich.
Fischer Weltalmanach. Verlag Fischer-Biicherei, Frank-
furt am Main.

Wommelsdorff: Inselreich Japan und Indien. Wester-
mann Taschenbuch. '

Hinduismus und Christentum
P. Plattner, S.]J., Zirich

Als Papst Paul VI. am Morgen des 2. Dezember
zu seinem Flug nach Bombay startete, gab er in
Rom eine letzte Erklarung tiber den Sinn seines
Indienbesuches ab. Nachdem er zunichst betont
hatte, er wolle am Eucharistischen WeltkongreB3
mit den Pilgern aus aller Welt Christus den
Herrn verehren, fuhr der Heilige Vater in seiner
Botschaft fort: «Wir méchten durch diese Reise
eine lang ersehnte Gelegenheit ergreifen, ein gro-
Bes Volk aus der Ndahe kennen zu lernen, ein
Volk, das wegen seiner ererbten Religiositat und
seines Adels, wegen seiner Kunst und Kultur, die
selbst die hochsten Hohen menschlichen Den-
kens erreicht hat, unsere Achtung genieBt und

446

dem die Wahrheit des Evangeliums eine unge-
ahnte Erfillung seiner Aspirationen zu bringen
vermag.»

Man darf diese Worte nicht nur als Kompliment
auffassen, wie es ein Gast aufdiplomatische Weise
vor einem Staatsbesuch macht. Sie sind mehr. Sie
sind Ausdruck einer echten Hochschitzung indi-
scher Eigenart und Religiositit aus einer be-
stimmten theologischen Schau, welche die groBen
Religionen der Menschheit als Morgenrote des
christlichen Tages betrachtet. Paul VI. hat denn
auch wihrend seines denkwiirdigen Besuches in
Indien sich in allen seinen Reden bemiiht, die
wahren Werte indischer Kultur und Geistigkeit
anzuerkennen, den Menschen aller Stinde und
Religionen mit Achtung, Liebe und Ehrfurcht
vor ihrer persénlichen Uberzeugung zu begegnen
und sie doch immer wieder behutsam und leise
auf die Einmaligkeit der gottlichen Offenbarung
in Christus hinzuweisen. Der Papst hat damit
auch der indischen Kirche Fingerzeige gegeben,
wie er sich in Zukunft thr missionarisches Wirken
vorstellt.

Wer die Geschichte der christlichen Mission in
Indien kennt, wird in dieser Haltung Pauls VI.
keineswegs etwas ganz Neues sehen. Aber es ist
doch wichtig, daf3 das oberste Haupt der Kirche
und damit der Missionen bei seinem ersten per-
sonlichen Zusammentreffen mit Vertretern indi-
scher Religionsgemeinschaften sich zu dieser Ein-
stellung bekannt hat. Es ergibt sich so die Frage,
was die Elemente in der indischen Kultur sind,
die so positiv bewertet werden, und wie das
Christentum dem Hinduismus zu begegnen
sucht.

Jeder aufgeschlossene Besucher Indiens wird auch
heute bald den starken Eindruck gewinnen, daf3
das Religiose in diesem Land seit eh und je
eine sehr bedeutsame Funktion ausiibt. Religiose
Brauche durchdringen das Leben des Volkes.
Religitse Feste bilden die Hohepunkte des Jah-
res. Religion wird ernst genommen und der
fromme Mensch nicht belachelt, sondern ge-
achtet. Fragen der Gotteserfahrung beschaftigen
viele Menschen aller Stande. Man hat keine
Scheu, dariiber selbst mit Fremden zu sprechen,
wie man ohne Menschenfurcht seine Andacht
offentlich verrichtet. Diese Aufgeschlossenheit fiir
das Religiose ist ein Charakterzug, der den Inder
dem glaubigen Europder sympathisch macht.
Wer nun die indische Geschichte studiert,
erkennt in dieser Religiositdt ein altes Erbstick



der indischen Kultur. Seit den iltesten Zeiten
weisen die auf uns gekommenen Zeugnisse indi-
schen Lebens und Denkens eine starke religidse
Dominante auf. Im Gegensatz zu anderen Friih-
kulturen wie etwa die agyptische und chine-
sische weil3 die indische Geschichte wenig von
den Konigen und Dynastien der Friithzeit, kennt
aber die religiose Entwicklung der Vélker, die in
Indien beheimatet sind, durch eine sich strom-
artig ausbreitende Literatur philosophischer und
theologischer Art. Die altesten Schriften, die aus
dem arischen Bereich stammenden Veden, gelten
als gottliche Offenbarung. Sie genieBen deshalb
noch mehr als die sich ihnen anschlieBenden Er-
klarungen und Rituale eine bis auf den heutigen
Tag nicht in Frage gestellte Autoritdt. Immer
wieder sind sie von den nachfolgenden Genera-
tionen als Quellen religiéser Inspiration beniitzt
oder neu kommentiert worden, ob das nun in
groBen Epen, in geistlichen Lehrschriften oder
philosophischen Abhandlungen systematischer
Art geschehen ist oder noch geschieht.

In diesem Schrifttum erreicht das religiése Den-
ken Indiens stellenweise jene echtmenschliche
und erhabene Weisheit, um derentwillen ent-
christlichte Europder im Osten das Licht suchen,
aber auch wir Christen von einer Fithrung durch
den Geist Gottes sprechen diirfen. Héren wir statt
einer (auf so kleinem Raum doch nicht még-
lichen) systematischen Darstellung einige Stim-
men indischer Gottsucher aus verschiedenen
Epochen:

Der sogar die Urwisser mit seiner Grole iiber-

schaute,

die den Gott Werkmeister empfingen und das

Opfer gebaren,

der iiber den Géttern der alleinige Gott war —

Wer ist der Gott, dem wir mit Opfer dienen

wollen?

Kein anderer als Du umfaBt dies alles, was je

erschaffen ist,

was wir beim Opfer an dich wiinschen, daswerde

uns zuteil.

Maégen wir Gebieter iiber Reichtiimer sein.
(Rig-Veda)

Kleiner als das Kleinste,

groBer als das GroBte,

ruht der Atman (das unsterbliche Selbst) im
Herzen der Kreatur.

Die Herrlichkeit des Atman sieht der Begierde-

lose, Kummerlose

infolge der Gnade des Schopfers.

Nicht ist dieser Atman durch Belehrung zu

erlangen.

Durch den, den dieser Atman erwahlt, ist er zu

erlangen,

fir den enthiillt dieser Atman seine Gestalt.
(Kathaka-Upanishad)

Wie aus zerbrochenen Kriigen, die Rdume, die
in den Kriigen waren,
im Raum aufgehen, so die Einzelseele im Atman.

(Karika-Upanishad)

Frei von Leidenschaft, von Furcht, von Zorn,
von mir erfiillt, auf mich allein bauend

sind viele durch Erkenntnisdrang

gelautert in mein Wesen eingegangen.

(Bhavagad-Gita)

Was du tust, was du i8t, was du opferst, was du
spendest,

was an Kasteiung du dir auferlegst,

das alles tu um meinetwillen.

So wirst von den Friichten des Guten und Bosen,
den Fesseln des Karma du dich befreien,

wenn allem du entsagst, Versenkung tubst,

wirst du erlést zu mir gelangen.
(ebd.)

Ich habe dein Geheimnis erraten:

Ich werde mich wie die Schildkréte in mir selbst

versteckt halten.

Ich werde dich von Auge zu Auge sehen

und mich nicht von dir trennen lassen,

Dich betrachten, o Gott, hei3t dir dienen.
(Toukaram, 17.Jh.)

Aus diesen fast zuféllig gesammelten Texten geht
hervor, wie zu allen Zeiten sich der indische Geist
vordringlich mit dem Problem der Erlisung des
Menschen aus diesem leidvoll erfahrenen Leben
und um das Eingehen in das Ewige Sein der Gott-
heit bemuht hat. Seit vorchristlichen Zeiten
glaubt der Inder an das Gesetz des Karma oder
einer Verstrickung durch die Frucht der guten
wie bosen Werke in die sichtbare Welt, damit
folgerichtig an die Seelenwanderung, bis die
Seele sich endlich l6sen und in das Atman oder
das Nirwana eingehen kann. Die Wege oder
Methoden dieser Befreiung konnen verschieden

447



sein, die Erkenntnis oder Mystik, die BuBle, die
liebende Hingabe. Das innerste Anliegen bleibt
dasselbe.

Es ist verstandlich, daB dieses leidenschaftliche
Ringen um Erlésung zu keiner einheitlichen
Glaubenslehre oder zu einer umfassenden Reli-
gionsgemeinschaft gefithrt hat. Die indische
Religion ist im Laufe der Jahrhunderte wie ein
tropischer Urwald in eine nicht iibersehbare Fiulle
von Lehren, Kulten, Mythologien, Sekten, Prak-
tiken ausgewuchert. Hinduismus bezeichnet des-
halb keine Religion, sondern vielmehr eine ganze
Anzahl von religisen Systemen, die irgendwie
sich von den Veden ableiten mogen oder jeden-
falls auf indischem Boden entstanden sind. Diese
Systeme sind objektiv gesehen gegensatzlich. Ein
Hindu kann Monotheist, Polytheist, Atheist sein,
ein vergeistigter Aszet oder ein krasser Materia-
list, ein monistischer Idealist oder ein abergliau-
bischer Gotzendiener. Er kennt auf religiosem
Gebiet keine logischen Widerspriiche. Die Wahr-
heit ist ihm relativ. Es geht ihm viel weniger um
objektive Erkenntnisse als um die Gotteserfah-
rung, das mystische Gotterlebnis. Fragen der Spiri-
tualitdt sind ihm wichtiger als Dogma oder
Moral.

Unter diesen Umstdnden ist es denn auch nicht
verwunderlich, daB3 es neben den oben angedeu-
teten Hohenfliigen religiosen Denkens in der erd-
haften Wirklichkeit religiéser Praxis im Hindu-
ismus sehr viel Menschliches, besser gesagt Allzu-
menschliches oder gar Untermenschliches gibt.
Man darf iiber den echten Werten, an denen das
«Heilige Indien»> sicher reich ist, doch diese
andere, ebenso wirkliche Seite nicht tibersehen,
etwa die populdre Vielgitierer, die Tierkulte, die
erotischen und perversen Praktiken vieler Sekten
und vor allem auch die religiés verbramten und
allzu lange geduldeten sozialen Ubelstinde wie
etwa die Exzesse des Kastenwesens. Sie alle
haben furchtbare Verheerungen angerichtet.
Diesen <ambivalenten> Charakter des Hindu-
ismus mub3 man in Auge behalten, wenn man die
Haliung der christlichen Muissionare ihm gegentiiber
gerecht beurteilen will. Lassen wir hier die auf
Teile Keralas isolierte frithchristliche und wenig
erforschte Einwanderung christlicher Gruppen
aus Mesopotamien beiseite und wenden uns so-
fort der Neuzeit zu. Als im Zeitalter der groen
Entdeckungen um 1500 der erste dauernde Kon-
takt zwischen dem Christentum westlicher Pra-
gung und den Hindus zustande kam, sahen sich

448

die Missionare einer heidnischen Welt gegeniiber,
deren vordergriindige Abgotterei sie mit Ab-
scheu erfillte, genauso wie sich die Hindus tiber
diese rindfleischessenden und <unreinen» Pran-
guis entsetzten. Der Zusammensto3 zweier ganz
anders gearteter Zivilisationen fiihrte zunichst
zu einem furchtbaren Schockerlebnis, weil jeder den
anderen nur nach gewissen AuBerlichkeiten be-
urteilen konnte.

In einer zweiten Phase suchte dann ein bedeuten-
der Teil der Missionare der von P. Robert de
Nobili SJ (1577-1656) er6fineten Methode zu fol-
gen. Sie paBten sich in ihrer Lebensweise mog-
lichst den Landessitten an und versuchten auch
das christliche Brauchtum westlicher Priagung zu
Gunsten indischer «Riten> umzugestalten. Es ge-
lang im Siiden Indiens auf diese Weise boden-
standige christliche Gemeinden zu bilden. Aber
das Experiment blieb értlich und zeitlich be-
schriankt, da die kirchlichen Autoritdten in Rom
von der Richtigkeit dieser missionarischen Vision
nicht zu Gberzeugen waren und die Aufhebung
des Jesuitenordens den Nachschub seit 1760 an
Glaubensboten unterband.

Die europdische Expansion des 19. Jahrhunderts gab
der Mission in Indien «die groe Chance>, im
Schutz der Pax britannica sich tiberall, frei und
systematisch organisieren zu kénnen. Ich habe in
meinem Buch «Indien> (Kirche unter den Vél-
kern, Griinewald-Verlag, Mainz 1963) gegen-
iiber der heute ublichen Kritik nachzuweisen
versucht, daB3 dieser zwar langsame und schwie-
rige Prozel3 gemessen an den eingesetzten Mitteln
doch erstaunlich erfolgreich war, indem er noch
vor Erreichung der indischen Unabhiangigkeit
im Jahre 1947 zur Bildung einer einheimischen
Kirche fiihrte. Das setzte voraus, dal3 die Missio-
nare zunichst einmal durch eifrige Seelsorge und
gute Schulen die Altchristen geistig erneuerten.
Die Folge dieser Arbeit war das Aufblithen zahl-
reicher Priester- und Ordensberufe und damit die
Bildung eines einheimischen Klerus und schlieB3-
lich einer indischen Hierarchie. 1962 zéhlte man
denn auch fir die 6,3 Millionen Katholiken in gut
70 Didzesen 5480 indische und 1338 ausldandische
Priester. Von den 22000 Schwestern waren nur
schwach 109% Auslinderinnen. Diese indische
Kirche besitzt kraft der neuen Verfassung, die
Religionsfreiheit gewéhrt, in Indien Heimat-
recht und steht nun vor der Aufgabe, die christ-
liche Botschaft im indischen Volk wirksam wer-
den zu lassen.



Es ist zuzugeben, daf3 die indischen Katholiken
(wie auch die Protestanten) zu sehr ihrer heimat-
lichen Kultur entfremdet sind. In der Zeit der
europdischen Vormachtstellung und dem vor-
konziliaren Zentralismus war ein weitreichendes
Eingehen aufindische Kulturformen weder nahe-
liegend noch eigentlich méglich. Im iibrigen
glaube ich auch, daB eine Missionskirche doch
zuerst in den jeweils gegebenen kirchlichen For-
men innerlich stark werden muB3, bevor sie sich
dann aus eigener Selbstbesinnung und nicht von
fremden Missionaren gefithrten Wegen in ihrer
angestammten Kultur beheimatet. In Indien zu-
mal, wo sich eine einfluBreiche Fiihrerschicht
nach westlichen Mustern modernisiert, wiinschte
diese von der Kirche neuzeitliche Schulen, moder-
ne Krankenpflege und soziale Hilfe.

Die katholische Kirche ist diesem Bediirfnis ent-
gegengekommen, weil sie einzig auf diese Weise
auf die mittleren und hoéheren Schichten der
Hindubevolkerung einen nachhaltigen Einfluf3
ausiiben konnte. Heute leistet die katholische
Minderheit von 1,79% der Bevélkerung mit 70
Hochschulcolleges und fast 40 ooo Studenten (da-
von rund ein Viertel katholischen Glaubens)
einen anndhernd 1oprozentigen Erziehungsbei-
trag am indischen Hochschulwesen. In ihren
rund 6000 Volks- und Mittelschulen werden
iiber 1,5 Millionen Jugendliche unterrichtet. Die
Nachfrage nach Zulassung zu diesen Schulen
auch von seiten der Hindus ist ungeheuer. Denn
unsere Schulen gelten als die besten, vor allem
wegen des beispielhaften Einsatzes des Lehr-
personals. Die Bischofskonferenz von 1960 be-
zeichnete deshalb die Schulen als eines der wich-
tigsten Mittel der Kirche, im Sinne des Evange-
liums in Indien zu wirken. Wenn auch zahlen-
méabBig erfafBbare Bekehrungen von Schiilern
selten sind, so wissen die vielen Erzieher von dem
groBen EinfluB, den sie auf ganze Generationen
und Familien ausgetibt haben. Das 148t sich viel-
leicht durch Statistiken nicht feststellen. Wenn
aber heute der indische Erziehungsminister, Mr.
Chagla, ein Alt-Schiiler des von Schweizer
Jesuiten gegrindeten St. Xavier-Colleges in
Bombayist und kiirzlich wiederumin einergrofien
Rede die Erziehungsarbeit der Gesellschaft Jesu
gepriesen hat, so ist doch jedem Einsichtigen
klar, wie oberflachlich die Kritiker der Mission,
richtiger der indischen Hierarchie sind, die mei-
nen, man solle statt der Schulen mehr die Mis-
sionsarbeit bei den drmsten Bevolkerungsschich-

ten pflegen. Natiurlich soll man beides tun, so-
weit die Krifte und Mittel vorhanden sind.
Wichtiger ist heute, daB noch mehr indische
Geistliche und Laien sich um eine #efere Kenntnis
der angestammten Religionen und Kultur In-
diens bemiihen, um so von christlicher Seite den
vom Heiligen Vater gewiinschten Dialog mit
einer hinduistischen und islamischen Elite wei-
terfithren zu kénnen. Es ist nicht fair und zeugt
von wenig Sachkenntnis, wenn man aber meint,
die Missionare hatten sich nicht ernstlich um ein
solches Gesprach bemiiht. Zu einem Dialog ge-
horen zwei. Leider haben die politischen Aus-
einandersetzungen und die sozialen Probleme
bislang die indische Intelligentsia so sehr bean-
sprucht, daB eine richtige Bereitschaft zu einer
geistigen Auseinandersetzung kaum vorhanden
war. Die religiésen Fihrergestalten des neue-
ren Indiens haben sich doch mit einem sehr ober-
Sfldchlichen Synkretismus zufrieden gegeben. Gewil3
sind sie bereit, Christus zu verehren, den viele
kennen. Aber sich die eigentliche Wahrheitsfrage
zu stellen und sie allenfalls trotz aller sozialen
Folgen im christlichen Sinne zu beantworten, das
ist nur wenigen geschenkt worden.

Wir selbst sollten vielleicht unsere Einstellung zu
den <«Missionen> korrigieren. Bestdndig neigen
wir zur Frage: Wie geht es voran ? Wie viele Be-
kehrungen gibt es in Indien? Diese Mentalitét
stammt aus der Technik. Man kann von einer
Firma fragen, wieviel sie produziere. Aufreligis-
sem Gebiet ist diese Frage abwegig. Denn Be-
kehrung setzt Glauben voraus, Glaube aber ist
Gnade. Wir dirfen vertrauen, daB3 Gott auch in
den indischen Weisen gnadenvoll wirkte und
manches Licht durch sie den Vélkern Indiens
gebracht wurde. Wer um deren Frommigkeit
weil3, der spiirt Gott am Werk, wie er auch ander-
seits das Bose wahrnimmt. Wir miissen helfen,
was Gutes da ist und getan wird, zur Vollendung

~ zu fithren. Aber so wie man eine Blume nicht

ungeduldig und gewaltsam erschlieBen kann, so
auch nicht die Seele eines Volkes. So hat auch
Papst Paul VI. bei seinem indischen Besuch nur
ehrfiirchtig an das Tor Indiens gepocht.

Aus der Begrenztheit unseres Empfindens und Denkens
zu einer umfassenderen Fretheit zu gelangen, ist der
Sinn unserer Unsterblichkeit.

RABINDRANATH TAGORE

449



	Hinduismus und Christentum

