
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 51 (1964)

Heft: 11

Artikel: Beispiel einer Filmanalyse : Der Kardinal

Autor: Haala, Erika

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-531939

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-531939
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Synthese der Bildung. Es gibt viel weniger
Widerspruche und Uneinigkeiten unter den Lehrern.
Zusammenarbeit in Konzentrationstagen,
Konzentrationswochen ist eine Selbstverständlichkeit. So

wiid die Bildung zu einem Ganzen.

c) Es wird mehr geboten fur das Leben. Freie katholische

Schulen sind Pioniere in der Soziallehre,
Lebenskunde, Filmschulung, Ökumene, musischer

Bildung, Kunstbetrachtung, Musikkunde usw.

Es wurde auch die Frage gestellt, ob diese
unbestreitbare Qualität der freien Schulen nicht in erster
Linie dadurch bedingt sei, daß sie als freie Schulen
ihre Existenzberechtigung ständig beweisen müssen.
Das ist zuzugeben, aber gerade eine solche Notwendigkeit

sich zu bewahren ist sehr heilsam. Eben
darum sollte Schulfreiheit bestehen. Ein öffentliches

Schulmonopol, wie auch eine rein organisatorische
totale konfessionelle Trennung, werden immer
geistige Festgefahrenheit befordern. Ein echter

Wettbewerb wäre fur unser öffentliches Schulwesen äußerst
heilsam. Das aber furchten gerade nervöse Verfechter

des Staatsmonopols.

Weiter wurde gefragt, ob es nicht ebenso christlich

ware, wenn die katholischen Schulen nicht die
besten Schuler um sich sammeln, sondern sich gerade
der gefahrdetsten annehmen wurden, die fur die
öffentlichen Schulen ein unlösbares Problem
darstellen. Darauf wuide geantwortet, diese Aufgabe
erfüllen vor allem die Heime, und auf diesem
Gebiete leistet die katholische Kirche Gewaltiges. Eine

Tagesschule fur lauter Kinder aus geschadigten
Familien ware nicht zu begrüßen. Sie würde den
Familieneinfluß nicht ausschalten, dafür den
gegenseitigen, negativen Einfluß verstärken.

Zu einer ernsten Besinnung gab die Frage Anlaß,
ob die katholischen Schulen nicht eine Art Ghetto

bilden. Haben sie wirklich einen echten pädagogischen

Kontakt untereinander und mit andern
Schulen? Hier wird ein Mangel empfunden. Die
katholischen Schulen pflegen schon untereinander
zuwenig Kontakt, geschweige denn mit andern
privaten Schulen. Diese wünschen ihn allerdings zum
Teil auch nicht. Vielfach bleibt der Kontakt auf
äußere organisatorische Dinge beschränkt, wie
Abonnemente, Schulzahnpflege usw. Auch hier
wird die Forderung deutlich, daß die katholische
Schule noch offener werden muß.

(Schluß folgt)

Beispiel einer Filmanalyse: Der Kardinal
(The cardinal)

Dr. Erika Haala

Amerika 1963 (F) — Produktion: Gamma - Verleih:
Columbia - 4815 m (173 Min.) - Buch: Robert
Dozier, nach dem gleichnamigen Roman von Henry
Morton Robinson - Kamera: Leon Shamroy -
Musik: Jerome Moross

Regie: Otto Preminger

Darsteller:
Stephen Fermoyle
Mona Fermoyle
Kardinal Lawrence Glennon
Kardinal Orfeo Quarenghi
Kardinal Theodor Innitzer
Bennie Rampbeil
Annemarie Ledebur

Tom Tryon
Carol Lynley
John Huston
Raf Vallone
Josef Meinrad
John Saxon

Romy Schneider

Burgess Meredith, Dorothy Gith, Bill Hayes, Tullio
Carminati, Cecil Kcllawa\, Peter Week, Rudolf
Forster, Erik Frey, Wolfgang Preiss

Inhalt:

Lebensgeschichte und Karriere des amerikanischen
Priesters Stephen Fermoyle von der Priesterweihe
bis zur Ernennung zum Kardinal. - Stephen
Fermoyle ist das Kind einer einfachen irisch-katholischen

Arbeiterfamilie in Boston. Nach seinen
Studien in Rom, wo er sich das besondere Wohlwollen
seines Lehrers, Monsignore Quarenghi, erworben

hat, kehrt der Neugeweihte in die Heimat zurück
und wirkt dort zunächst als Kaplan in einer Bostoner
Pfarrei. In seiner Familie gibt es Schwierigkeiten mit
seiner Schwester, die sich in einenJuden verliebt hat.
Derjunge Priester muß ihr jede Beziehung zu Bennie

verbieten, weil dieser sich weigert, sich taufen und
katholisch trauen zu lassen. Mona flieht deshalb aus

dem Vaterhaus und wird Tänzerin. Der Kardinal
von Boston versetzt Stephen Fermoyle, dem er Hochmut

vorwirft, in eine ganz armselige Landpfarrei,
um dort von dem heiligmäßigen Priester Ned Halley
Demut zu lernen. In Stonebury erlebt Stephen das

Sterben dieses Mannes, der in völliger Bedürfnislosigkeit

und Armut lebte und sein Versagen als

Priester demutig auf sich nahm. Nach seinem Tod

356



wird Stephen von Kardinal Glennon zu seinem
Sekretär berufen und als Konklavist zur nächsten

Papstwahl nach Rom mitgenommen. Vorher hatten
die Brüder Fermoyle endlich Mona wiedergefunden:
in einem verrufenen Haus, in Wehen liegend. Die
Geburt ist schwer - und Stephen muß die Erlaubnis
zur Craniotomie (Schädelzertrümmerung des Kindes)

verweigern, die allein ihr Leben hätte retten
können. Mona stirbt - aber das Kind lebt. In Rom
wird Stephen an die Kurie berufen - aber er lehnt
diese Berufung ab, denn er will überhaupt nicht
Priester bleiben. Seit Monas Tod leidet er an Zweifeln

über seine Berufung, und unter der Bürde seines

Amtes. Kardinal Glennon gibt ihm daraufhin
Urlaub für zwei Jahre: er solle sich - von seinem Amt
dispensiert, aber noch seiner Weihe verpflichtet -
die Welt ansehen und genau prüfen, welche
Entscheidung er treffen wolle. Stephen verbringt diese

zwei Jahre als Sprachlehrer in Mailand, Paris und
zuletzt in Wien, wo er dem Mädchen Annemarie
Ledebur begegnet, das sich in ihn verliebt und ihn
zu gewinnen trachtet. Auch er fühlt sich zu ihr
hingezogen - entschließt sich aber bei Exerzitien
endgültig für seinen Priesterberuf und kehrt nach Rom
zurück. Dort arbeitet er im Vatikan, an der Kurie,
als Experte für nordamerikanische Angelegenheiten.
Einmal kommt ein Negerpriester aus Georgia nach

Rom, um hier Hilfe zu suchen, denn in seiner Stadt
ist es zu Schwierigkeiten zwischen weißen und
schwarzen Katholiken gekommen. Der
Kardinalstaatssekretär verweigert aber jede Einmischung in
innere Angelegenheiten Amerikas. Da fährt Stephen
als Privatmann hinüber, um Father Gilles zu helfen.
Er findet die Pfarrkirche der Negergemeinde von
Fanatikern verbrannt, und vor der Kirche der
Weißen eine Demonstration der Katholiken gegen
die Rassenintegration. Er bekommt kein Hotelzimmer,

wird in der Nacht ebenso wie der Negerpriester
von maskierten Kapuzenmännern (Angehörigen
des Ku-Klux-Klan, eines fanatischen Geheimbundes

gegen Juden, Neger und Katholiken im Süden
der USA) verschleppt und ausgepeitscht. In Rom
wird Stephen zum Bischofgeweiht und bald darauf-
!93^ ~ nach Wien geschickt, um dort mit Kardinal
Innitzer die Stellung der Kirche zum Nationalsozialismus

nach dem Anschluß Österreichs an das

Reich zu klären. In Wien erlebt er den Sturm der

Hitlerjugend auf das Erzbischöfliche Palais, dann
findet er Annemarie als Gattin eines Bankiers wieder,

der von der Gestapo gesucht wird und Selbst¬

mord begeht, weil er sich bedroht weiß. Auch Annemarie

wird verhaftet, ohne daß er ihr helfen kann.
Er kehrt nach Rom zurück und wird dort vom Papst

zum Kardinal ernannt.

Die Vorlage

Dieser Film wurde nach einem Roman von H.M.
Robinson gedreht, der iq^o erschien und sehr rasch

zu einem Bestseller wurde. In frischem, ungeniertem
Stil und einem — für Europäer vielleicht irgendwie
überraschenden - Freimut geht Robinson darin an
sein Thema heran und schildert als Hintergrund für
die Lebensgeschichte eines Priesters ein mit breitem
Pinselstrich gemaltes Bild des amerikanischen
Katholizismus, das dem Europäer interessante
Einblicke gewährt. Dazu wird eine möglichst große
Zahl katholischer Probleme abgehandelt, und zwar
in einer Form, die an apologetische Absichten denken

läßt — als solle der Roman Unwissenheit und
Mißtrauen breiter puritanischer Kreise gegenüber
dem Katholizismus abbauen und seine Vertreter,
die Priester und Kirchenfürsten als verläßliche und

vertrauenswürdige Demokraten erscheinen lassen.

Dieses Buch ist nur mit gewissen Vorbehalten als

religiöses Werk anzusprechen, und verweist sich
selbst durch seinen allzu glatten, aber leicht lesbaren

Stil, seine oberflächlich-populäre Darstellungsweise
und seinen zu simpel-optimistischen Grundton
(H. M. Robinson war bezeichnenderweise lange
Jahre hindurch Redakteur von <Readers Digest>)
in die Grenzbereiche zur Kolportage.

Die Bearbeitung

Die Umsetzung eines so umfangreichen, geschehens-
und personenreichen Romans in das andere
Medium Film erfordert selbstverständlich Kürzung,
Straffung und Bearbeitung. Die Aufgabe war nicht
allzu schwer, denn die Vielfalt an Schauplätzen,
Zeremonien, farbenprächtigen Gewändern usw.
bot sich der buntbewegten Inszenierung direkt an.
Grundcharakter der Bearbeitung ist deutlich der

Respekt vor Stoff und Gegenstand (katholische Kirche)

der aber ohne Verständnis für ihr Wesen bleibt,
ja sogar jede echte Bemühung darum vermissen

läßt. Daraus ergibt sich die Beschränkung auf die

Oberfläche von Handlung, Thematik und Problematik.

Eilte Fülle von Fragen wird aufgeworfen,
aber nur gestreift, und keineswegs grundsätzlich
ausgetragen oder gar beantwortet.

357



Handlung und Hauptgestalten wurden getreu
übernommen, Zusammenziehungen sehr geschickt
durchgeführt. Konsequent vernachlässigt wurde
alles das, was den religiösen Gehalt des Buches
ausmacht: die Hinweise auf Gedanken, Gebete,
Bemühungen des Priesters, Sinn der Zeremonien und
Sakramente usw., und ausgelassen die Schilderung
der eigentlichen priesterlichen Tätigkeit Stephen
Fermoyles als Kaplan in der Stadt und später in der
Landpfarrei, sowie als Bischof von Hartfield.
Dadurch bekommt die Lebensgeschichte im Film das

Ansehen einer reinen, steilen Karriere, und der Priester

erscheint nicht als Seelsorger, sondern als

Beamter und Diplomat der Kirche.
Gänzlich weggefallen ist eine sehr wichtige Randfigur

des Romans, der italienische Kapitän Orselli,
von dem der junge Priester den Bischofsring zum
Geschenk erhält. Dies machte es notwendig, den

Ring nun von jemand anderem schenken zu lassen;
diese Aufgabe wurde Fermoyles Lehrer Monsignore
Quarenghi übertragen, der nun dem Neugeweihten
den Ring gibt mit der Versicherung, «daß der Tag
kommen werde, an dem er ihn tragen dürfe» (als

Bischof) - eine Prophezeiung von geradezu
peinlichem Charakter, weil man nicht Priester wird, um
Karriere zu machen, um Bischof, Kardinal oder gar
Papst zu werden. Auch die Rückgabe des verkauften
Ringes durch Kardinal Glennon geschieht im Film
anders - wiederum in prophetischer Manier: nach
der Mitteilung über die Berufung nach Rom an die
Kurie (und nicht erst, wie im Roman, mit der

Ernennung zum Bischof).
Der Roman kennt keinen Zweifel Stephens an seiner

Berufung und auch keine Beurlaubung, wohl aber
die im Film damit zusammenhängende Liebesgeschichte,

die sich freilich in Rom und Italien
abspielt. Die Ku-Klux-Klan-Episode wurde ausgeweitet

und das Negerproblem hinzugefügt. Dieses

Problem der Rassenintegration ist erst jetzt aktuell
und scheint für Robinson noch nicht interessant
gewesen zu sein. Im Roman gerät Monsignore Fer-

moyle auf einer Visitationsreise in ein Städtchen, in
dem man «die römischen Gipskrägen einfach nicht

mag», weshalb man ihn zuerst abweist und später
entführt und auspeitscht. Im Film mischt er sich in
die aufflammenden Konflikte mit Negern ein und
will im Sinne der Kirche zumindest den Katholiken
die Integration aufzwingen. Daraufhin wird er
ebenso wie der Negerpriester Father Gilles entführt
und ausgepeitscht.

358

Auch der zweite Wien-Komplex ist eine freie

Hinzufügung der Filmbearbeiter und ersetzt eine ganz
kurze (für Kardinal Spellmann historisch belegte)

Angabe, daß ein amerikanischer Kardinal - eben

die Hauptfigur des Buches — die Enzyklika Pius XI.
«Non abbiamo bisogno», in welcher der Papst den

Faschismus verurteilte, aus Italien (das durch

strenge Briefzensur abgeschnitten war) nach Paris

gebracht und der Weltöffentlichkeit übergeben
hatte.
Regisseur Preminger weitete diese Angabe zu einer

ganzen Episode aus, in der er den vielen grundsätzlichen

Auseinandersetzungen des Romans eine

solche Kirche-Nationalsozialismus hinfügte.
Kleine Veränderungen bleiben gegen diese größeren
unerheblich. Im Ganzen läßt sich zu der Bearbeitung

sagen: sie sieht die Lebensgeschichte des <Helden

> nur als spektakuläre, vorhergesagte (und somit

vorherbestimmte?) Karriere, bleibt ganz an der
Oberfläche der Überfülle an Geschehen, Themen
und Problemen und betrachtet diese unter dem

Aspekt der Auseinandersetzung der Kirche mit
aktuellen Fragen, wobei Preminger Rassenfragen
und Diktatur (bzw. Demokratie) am meisten am
Herzen liegen. Für Preminger wird auch dieser Film
nur eine Gelegenheit mehr, sein persönliches
Glaubensbekenntnis zu Humanität und Demokratie
abzulegen, das er in der Schlußansprache des Kardinals

auch deutlich formuliert. Diese Ansprache über

Unabhängigkeit und Demokratie, über Freiheit und
Streben nach Glück klingt schön und ehrenwert,
aber aus demMundc eines Kardinals anläßlich seiner

Ernennung doch irgendwie fragwürdig, weil sie

katholischen Geist vermissen läßt.

Die Themen

Der Film enthält zu seinem durch das Lebensbild
eines Priesters gegebenen Hauptthema noch eine

ganze Reihe von Nebenthemen, die eine Art von
Antwortkatalog auf Fragen und Vorwürfe an die
Kirche zu geben scheinen. Sie lassen sich zu folgenden

großen Gruppen zusammenfassen:

1. Probleme des Priestertums,

2. Probleme der Moraltheologie,

3. Probleme der Stellung der Kirche zu aktuellen

politischen Fragen.

Diese Überfüllung mit durchwegs sehr gewichtigen



Fragen erlaubt einfach nicht mehr als sie zu stellen

(bzw. anzureißen), gibt aber keine Möglichkeit zu
einer befriedigenden, geschweige denn erschöpfenden

Antwort. Dieses unzureichende Darüberweg-
gehen muß als Hauptcharakteristikum sowohl der

Bearbeitung des Stoffes wie der Inszenierung
angesehen werden.

Das Priesterbild

Film und Roman erhalten neben Stephen Fermoyle
noch eine Reihe anderer Priestergestalten. Wo aber
Robinson diese zu einem ganzen Katalog verschiedener

Erscheinungsweisen auffächert, und jede nicht
nur ihren eigenen Charakter hat, sondern auch eine

individuelle Ausprägung des Standes sowie eine

individuelle Bewährung in den Aufgaben des Amtes

darstellt, vereinfacht der Film auf wenige nur
umrißhaft gezeichnete Typen. Alle Darstellungen von
Gebet, Frömmigkeit, geistiger Vertiefung in die
Lehre der Kirche usw. - im Roman zwar etwas
sentimental simplifiziert, aber doch vorhanden - fehlen
im Film völlig. Keiner der Priester erscheint je
primär als Seelsorger, als Spender der Sakramente

(Priester- und Bischofweihe fallen nicht unter diesen

Aspekt, sondern sind nur Stationen des Lebensweges
der Hauptgestalt und erlauben die Darstellung
prächtiger Zeremonien) - mit 3 Ausnahmen: der

junge Kaplan gibt eine Seelsorgestunde, hat zum
Wunder Stellung zu nehmen und hört die Beichte
seiner Schwester. Davon ist nur letzteres als rein
seelsorgliche Handlung anzusehen. Im ersten Fall
verschiebt er eine wichtige Antwort auf die nächste

Stunde - die im Film aber nicht mehr stattfindet, im
zweiten nimmt er eine fragwürdige Haltung ein, im
dritten erscheint er besonders hart, verständnislos,

ja unmenschlich. Das sind also eher Erscheinungen
des Versagens, die einen negativen, zumindest

unbefriedigenden Eindruck machen.

Vom Alltag des Priesterlebens, aber auch von seinen
echten und zahlreichen Schwierigkeiten und
Anfechtungen kennt der Film nur zwei aus der Reihe
der populären, weit verbreiteten Mißverständnisse
über das Priestertum: die Frage nach der echten

Berufung oder Bestimmung durch die Eltern und die

Versuchung durch die Liebe zu einem Mädchen.
Ohne daß dies an anderer Stelle durch Wort oder

Handlung belegt würde, behauptet Stephen
Fermoyle plötzlich, er sei nicht aus eigenem Antrieb
Priester geworden, sondern auf Wunsch der Eltern,

und daher auch nicht berufen und geeignet. Da der
Zuschauer aus der Rahmenhandlung schon weiß,
daß Stephen Fermoyle Priester bleibt und sogar
Kardinal wird, bleibt diese Behauptung offen stehen

und läßt es als unwichtig erscheinen, ob eine echte

Berufung vorhanden sei. Die Liebesgeschichte wird
recht breit, aber sehr sauber behandelt. Durch die

Beurlaubung des jungen Priesters von seinen

Amtspflichten (nicht aber von seinen Gelübden, eine

seltene, aber mögliche Tatsache) wird dieser
Episode viel von der Peinlichkeit genommen, die ihr
anhaften würde, wenn Father Fermoyle dabei <im

Dienste> wäre.

Stephen Fermoyles priesterliche Existenz zeigt sich

im Film also trotz der Unterbrechung als

unangefochtene, geradlinige, steile Karriere eines zum
Kirchenfürsten Bestimmten. Dieser Akzent wird
durch die beiden Szenen mit dem Ring, die jeweils
prophetischen Charakter haben, unterstrichen.
Die anderen Priestergestalten bleiben nur Typen:
der herrscherliche Kirchenfürst Kardinal Glennon,
der kluge Diplomat Bischof Quarenghi (dem die

mystische Spiritualität, die ihm im Roman
zugeschrieben wird, völlig fehlt), der naiv-verschmitzte
Pfarrer Monaghan, der sich zwar gut aufs Spendensammeln

versteht, aber auf komplizierte Glaubensfragen

nur zu antworten weiß, «alles ist einfach; man
muß nur glauben», und der gütige Pfarrer Halley.
dessen demütiges Hinnehmen seines Versagens als

Pfarrer durch den Hinweis auf die krankhafte
Bedingtheit dieser Schwäche den ihm im Roman
zugeschriebenen gnadenhaft-heiligmäßigen Charakter

veiliert.
Das Priesterbild des Films zeigt also den zwar sehr

berühmten Respekt der Gestalter und eine bewußt

gesuchte Monumentalität, ist aber vom katholischen

Standpunkt doch unbefriedigend, weil es am
Wesentlichen vorbeigeht.

Moraltheologisch-dogmatische Fragen

1. In der Seelsorgestunde -wirft der junge Kaplan
die Frage auf, ob auch Andersgläubige (Protestanten,

Juden, Mohammedaner) in den Himmel kommen

können. Die Erklärung zu dem knappen Ja der

Antwort (auf die weitere Frage, warum sich dann
die Katholiken so plagen müßten) wird aufgeschoben,

d.h. nicht gegeben, obwohl sie sicher für den

Zuschauer von Interesse wäre. A11 dieser Stelle hätte

- gerade in einem solchen Film - ein Bekenntnis zur

359



zentralen Glaubenslehre der Kirche nicht nur
abgelegt werden können, sondern müssen.

2. Im Gespräch zu dritt und später in der Beichte
der Schwester wird die Frage nach den Bedingungen
für eine Mischehe aufgeworfen und eine unvollständige,

damit aber irreführende Antwort gegeben.
Auf die Möglichkeiten zur Dispens wird nicht
genügend eingegangen.

3. Im Konvertitenunterricht kommt das Gespräch
auf die Erschaffung bzw. Abstammung des

Menschen (nach der Bibel und nach Darwin). Die
Antwort ist richtig, aber zu kurz und einfach und wird
durch die Bemerkung Pfarrer Monaghans gestört.

4. Zur Frage des Wunders nimmt der Film eine
zwiespältige Haltung ein. Die Erscheinung der blutenden
Madonnastatue wird zwar sofort als Folge eines

technischen Gebrechens der Heizröhren erklärt.
Doch der junge Priester läßt es offen, ob er der

hysterisch erregten wundergläubigen Menge die
Wahrheit sagen wird bzw. welche Entscheidung die
Kirchenbehörde treffen wird. - An sich ist die Stellung

der Kirche klar: irgendwelche <Wunder> werden

stets mit größter Vorsicht behandelt und nur
ganz selten nach gründlicher Untersuchung als

solche anerkannt. (Alle nachbiblischen Wunder
ohne Verbindlichkeit für die Gläubigen.) Theologisch

ist ein Wunder ein aus natürlichen Ursachen
nicht erklärbares Geschehen, das in seinem

Ursprung über die Kräfte und Gesetze der Natur
hinausgeht und ein unmittelbares Eingreifen des

Schöpfers darstellt. Ein Wunder steht nie
selbstzweckhaft für sich, sondern dient der Verherrlichung
Gottes und legt Zeugnis ab für die Lehre der Kirche.
Unter diesem Gesichtspunkt soll vielleicht auch
Father Fermovles Antwort verstanden werden (dieses

Geschehen sei Bestandteil einer größeren Wahrheit,

Gott habe wirklich ein Wunder gewirkt, indem
er das Rohr gewissermaßen eingeplant habe...
sozusagen von Ewigkeit her) - daß Gott also alles, auch

Irrtümer, Unfälle usw. den Menschen zum Heile
werden lassen könne («Gott schreibt gerade auch
auf krummen Zeilen»), Diese Darstellung öffnet
jedoch dem Mißverständnis das Tor, jedes Wunder
beruhe auf Schwindel, der von der Kirche bewußt

gefördert werde. Der Zuschauer erwartet eine
ausdrückliche Erklärung der Ursachen der Erscheinung

und muß jede andere Reaktion als Betrug
empfinden.

360

5. Ganz nebenbei wird in einem Gespräch der
Bischöfe nach der Rückkehr Fermoyles aus Amerika
(nach der Ku-Klux-Klan-Episode) die Frage der

Unfehlbarkeit des Papstes gestreift, freilich ohne

ausdrücklich aufgeworfen zu werden.
Kardinalstaatssekretär Jacobbi meint bei der Uneinigkeit
über die Frage, ob Fermoyles Verhalten in diesem

Falle richtig gewesen sei: «Wir müssen die verschiedenen

Meinungen dem Hl.Vater unterbreiten, denn

nur so können wir erfahren, welche von ihnen die

unfehlbar richtige ist.» Diese Formulierung verbreitet

das alte Mißverständnis, daß jede Entscheidung
des Papstes zu welchen Fragen immer <unfehlbar>
sei. Nach der Lehre der Kirche (Dogma vom 1. Vati-
kanum 1870) ist sowohl die Gesamtkirche (das Konzil)

in der Erklärung der Offenbarung unfehlbar wie
auch der Papst, wenn er in höchster Lehrgewalt (ex

cathedra) eine Entscheidung in Glaubens- und
Sittenfragen trifft. (Aber eben nur in diesen, in allen
anderen ist er ebenso fehlbar, den Irrtümern
unterworfen, wie jeder andere Mensch.)
6. Die Stellung der Kirche zur Craniotomie (d. i. die

Schädelzertrümmerung des Kindes im Mutterleib,
wenn eine normale Geburt nicht möglich ist, um
das Leben der Mutter zu retten).
Dies ist die schwierigste im Film aufgeworfene Frage,
die stark an das Gefühl der Zuschauer appelliert und
in den Bereich der Kasuistik gehört. Eindeutig
verbietet die Kirche die Craniotomie (ebenso wie die

Abtreibung) als Mord an einem vollwertigen lebenden

Wesen, nicht jedoch jeden Rettungsversuch
ohne Tötungsabsicht. Die medizinische Notwendigkeit

zur Craniotomie ist äußerst selten gegeben, der
Film spielt seinen Fall jedoch dramatisch hoch und
läßt die Entscheidung des Priesters als grausam
erscheinen. Um diese Wirkung abzuschwächen, läßt
der Roman das so gerettete Kind zu einer begabten
Künstlerin heranwachsen, gibt ihm also einen höheren

Wer t als der zuletzt recht verkommenen Mutter.
Dieser — puritanischem Erfolgs- und Belohnungsdenken

(jede sittlich richtige Tat werde von Gott
mit Erfolg belohnt, und Erfolg ist ein Zeichen für
Gottes Wohlgefallen) entspringende -
Rechtfertigungsversuch ist falsch. Der Film diskutiert das

schwierige Problem nicht durch, sondern läßt die
schockauslösende Entscheidung einfach im Raum
stehen.

Am Rande tauchen weiters noch auf: die Frage der
rechten Haltung der Gläubigen bei Spenden und
Wohltätigkeit in der Gestalt des Bauunternehmers



Deegan, der einen hochdotierten Scheck gibt, um
auf der Spendenliste obenauf zu stehen. Sowie die

Frage der Haltung der Kirche zur standesamtlichen

Trauung und zum außerehelichen Verhältnis.

Die Stellung der Kirche zu aktuellen politischen Fragen

Hier wird die Haltung der Kirche und der Katholiken

zu den Juden und in der Negerfrage
angeschnitten, und im sogenannten Wien-Komplex das

Versagen bzw. die Bewährung der Kirche gegenüber

dem Nationalsozialismus.
In der Judenfrage gibt es kein offizielles Auftreten
der Kirche im Film, wohl aber ein peinliches
Versagen der <guten Katholiken) Bennie und seinen

Eltern gegenüber. Der junge Priester enthält sich

dabei jeder Einmischung und tritt auch nicht für
richtiges Verhalten ein.

In der Negerfrage sieht sich Monsignore Fermoyle
zum Eingreifen genötigt, da der Kardinalstaatssekretär

eine enttäuschende Haltung eingenommen
und jede Einmischung verweigert hat. Die Demonstration

der weißen Katholiken gegen die
Rassenintegration wird auf seine Intervention verboten, er
wird von fanatischen Geheimbündlern
ausgepeitscht, aber aufdie Bemerkung einer Frau (Woher
wissen Sie, daß das — der Ausschluß der Neger -
Gottes Wille sei? Das braucht mir niemand zu

sagen, das steht doch in der Bibel) erfolgt keine
Korrektur, also auch keine offizielle Aussage der Kirche.

Der <Wien-Komplex>

Innerhalb der sonst frei erfundenen Geschichte, die

nur sehr undeutlich in eine bestimmte Zeit hineingestellt

ist (während des langen Einleitungsganges
des Bischofs zur Zeremonie der Kardinalserhebung
geht er an einem unauffällig an einer Seitenwand
klebenden Plakat mit der Aufschrift <Viva il duce!>

vorbei; das 2. Dekret beginnt mit der lateinischen

Namensnennung von Papst Pius XII.; im 1.

Gespräch des Neugeweihten mit seinem Lehrer Qiia-
renghi wird der schon tobende Weltkrieg erwähnt,
in den aber Amerika damals noch nicht eingetreten
ist. 2 Komplexe sind freilich plötzlich mit einer
Jahreszahl überschrieben, 1924 und 1934), steht sehr

umfangreich eine ausgesprochen historische
Episode, die Premingers Auseinandersetzung mit dem

Verhalten der Kirche gegenüber dem
Nationalsozialismus bietet. (Dieses Thema ist durch Hoch-

huths <Stellvertreter) aktualisiert und popularisiert
worden.)
Dieser Komplex setzt mit der Vorführung einer
Wochenschau im Vatikan ein, die Hitler bei einet

Ansprache und den 'Wiener Kardinal Innitzer bei

der Verlesung eines Begrüßungsbriefes zeigt.
Daraufhin wird Bischof Fermoyle nach Wien geschickt,

um dort «einen Kirchenfürsten über die Realitäten
der modernen Welt zu belehren» und ihn zur
richtigen Haltung gegenüber dem Nationalsozialismus
und Hitler zu bringen. Kardinal Innitzer beharrt
jedoch zunächst auf seiner Meinung, er könne auf
diese Weise mit Hitler zu einem Arrangement kommen.

Seine Haltung und seine Aussprüche erwek-
ken den Eindruck gewisser heimlicher Sympathien
mit dem Nationalsozialismus («weil wir deutsches

Blut in den Adern haben»). Erst nach einer Audienz
bei Hitler, bei der dieser alle früheren Zusicherungen

seiner Mitarbeiter zurücknimmt, auf die hin
Kardinal Innitzer den Wahlaufruf und die Begrüßung

des Anschlusses verfaßt hatte, erkennt er seinen

Irrtum. Unmittelbar nach dieser Audienz kommt es

auf dem Stephansplatz zu einer Treuekundgebung
der katholischen Jugend, bei der Kardinal Inmtzei
von der Kapistran-Kanzel herunter eine Ansprache
hält, die sofort von einem Sturm der Hitlerjugend
auf das erzbischöfliche Palais beantwortet wird,
dem sich die Bischöfe nur durch die Flucht in die
Katakomben entziehen können.
Diese Episode mit ihrer scheinrealistischen Darstellung

wird österreichische Zuschauer besonders Helfen

und verlangt eine genaue Klarstellung der
tatsächlichen Ereignisse. Sie stellt folgende Fragen:

- Was ist daran wahr

- Was ist daran richtig?

- Was ist daran falsch

Wahr ist - daß die österreichischen Bischöfe 1938

versuchten, mit den neuen Machthabern zu einem
Modus vivendi zu kommen, um die freie
Religionsausübung, den Religionsunterricht der Jugend, das

katholische Vereinswesen usw. zu sichern.

Richtig ist - daß Kardinal Innitzer jenen ominösen

Begrüßungsbrief veröffentlicht und die Katholiken
zur Teilnahme an der Wiksabstimmung im
positiven Sinn aufgerufen hat, aber auch, daß er bald
darauf erkennen mußte, daß durch solche
Maßnahmen keine Sicherung der Kirche zu erreichen

war, und daß es als Antwort auf eine Bekenmnis-

361



stunde der katholischen Jugend zu einem Sturm
auf das erzbischöfliche Palais kam.

Falsch ist — die Naivität, die dem Kardinal hier
untergeschoben wird, der Anschein von heimlichen
Sympathien mit dem Anschluß und gewissen völkischen
Ideen des Nationalsozialismus, die als schuldhaftes

Versagen der Kirche (d.h. eines Kirchenfürsten) in
entscheidender Situation erscheinen, sowie die
Darstellung der Ereignisse in den Details.

Das bedeutet: der Kern ist wahr, die Zeichnung
jedoch falsch, und auch das Richtige wird simplifiziert
und verzeichnet.
Die Verhältnisse und Ereignisse waren vielmehr
kompliziert und hatten eine langwierige
Vorgeschichte*. Der Begrüßungsaufruf des Kardinals war
keine spontane, aus geheimer Neigung kommende

Aktion, sondern nur das Glied einer seit Jahren sich

hinziehenden Auseinandersetzung der katholischen
Bischöfe Österreichs mit dem Nationalsozialismus.

(Übrigens verschweigt der Film, daß auch Dr. Karl
Renner damals eine solche Begrüßung veröffentlicht
hatte. Schon seit Anfang 1933 hatten die
österreichischen Bischöfe immer wieder, einzeln und
gemeinsam, gegen den Nationalsozialismus Stellung
bezogen. Im August 1937 hatte Papst Pius XI. in
seiner Enziklika «Mit brennender Sorge» den
Nationalsozialismus verurteilt. 1938 galt es jedoch, mit
der neuen Situation des Anschlusses fertigzuwerden
und die den Hirten anvertraute Herde so weit wie

möglich zu schützen. Die Bemühungen um eine

Verständigung gingen überdies von nationalsozialistischen

Kreisen aus, die teilweise ehrlich an eine

Möglichkeit zur Versöhnung und Verbindung dieser

beiden Kräfte glaubten, andererseits den

beruhigenden Einfluß der Kirche vor allem vor der

Volksabstimmung zu nutzen suchten. Am 13. März
1938 hatte Kardinal Innitzer in der <Reichspost>
die Gläubigen zum Dankgebet für die ohne Blutvergießen

vor sich gegangene Umwälzung aufgerufen.
Am 15. März war er einer Einladung Papens zu
einem Gespräch mit Hitler im Hotel Imperial während

der Siegesparade auf der Wiener Ringstraße
gefolgt, in dem Hitler dem Kardinal gewisse

Zugeständnisse an die Kirche andeutete. Der Wahlauf-

* Wir stutzen uns im folgenden auf die ausgezeichnete,
wissenschaftlich exakte Darstellung dieser Zeit in dem Aufsatz

von Doz. E.Weinzierl-Fischer < Osterreichische Katholiken und
der Nationalsozialismus) 2. Teil, in Wort und Wahrheit 8/9,

Jg. 18, August/September 1963.

362

ruf «Am Tage der Volksabstimmung ist es für uns
Bischöfe selbstverständliche nationale Pflicht, uns
als Deutsche zum Deutschen Reich zu bekennen, und
wir erwarten auch von allen gläubigen Christen, daß
sie wissen, was sie ihrem Volk schuldig sind» war
der österreichischen Bischofskonferenz von
Gauleiter Bürckel vorgelegt und nach längerer Verhandlung

von allen Bischöfen unterschrieben worden.
Ihr Zweck war es nach der Überlegung der Bischöfe,
das Gewissen der österreichischen Katholiken in
dieser Zwangslage zu entlasten. Die Verhandlungen
wurden auch nach der Volksabstimmung
weitergeführt, obwohl die Reaktionen der Partei ständig
neue Enttäuschungen brachten und dem Episkopat
die Fruchtlosigkeit solcher Bemühungen zeigten, so

daß die Bischöfe immer deutlicher und fester jedes
Paktieren ablehnten. Am 7. September 1938
beschlossen sie gemeinsam, alle Verhandlungen
abzubrechen, und Kardinal Innitzer hat sich in der Folge
stiikt geweigert, weitere Unterhändler des

Gauleiters überhaupt zu empfangen. Damit war der
Versuch, zu einem Modus vivendi zu kommen,
gescheitert und beendet und die Phase des Widerstands
und der Verfolgung der Kirche in Osterreich hatte

begonnen.
Am 7. Oktober hielt Kardinal Innitzer während
einer Kundgebung der katholischen Jugend im
Stephansdom zum Christkönigsfest an die ungefähr
7000 Jugendlichen eine kurze Ansprache, in der er
sie zur Treue zu Christus aufforderte, worauf ihm
dieJugendlichen vor dem Palais Ovationen bereitete.
Am folgenden Tag, dem 8. Oktober, führten dann
ungefähr 50 fanatisierte Burschen zwischen 14 und

25 Jahren einen organisierten Überfall auf das

Erzbischöfliche Palais durch, sprengten das Tor,
zerschlugen über 1200 Fensterscheiben, verbrannten
Gewänder des Kardinals, beschädigten Kunstwerke,
schändeten Kruzifixe, bedrohten Sekretär und Zere-
moniär des Kardinals am Leben. Der Jugendseelsorger

Krawarik wurde aus dem Fenster geworfen
und brach sich dabei beide Oberschenkel. Der
Polizeipräsident hatte diesen Überfall von einem nahen
Kaffeehaus aus beobachtet und die Polizei erst nach
einer Stunde eingreifen lassen.

Die Fehler in der Darstellung, die der Film gibt,
betreffen also sowohl äußere Details (wie etwa die
Form der Kundgebung) wie zugleich den Kern.
Denn Regisseur Preminger beurteilt das Verhalten
des Kardinals und alle Vorgänge dieser Zeit aus der
Sicht und dem Wissen von heute, da die Stellung



zum Nationalsozialismus klar und leicht zu beziehen
ist und keine Verantwortung für das Leben und die
Sicherheit vieler mehr bedeutet. (Um diese

Irrtümer richtig zu beurteilen, muß man unbedingt
auch an die Verhandlungen der Alliierten mit
Hitler, an Berchtesgaden, München usw. denken, in
denen ganze Länder preisgegeben wurden, um das

größere Übel, den Krieg, zu vermeiden. Der Film
simplifiziert sowohl das <klägliche Aufsitzen) des

Kardinals wie seine rasche Bekehrung.)

Der Aufbau

Nach einem langen Vorspiel - dem Titelvorspann
wird ein Weg des Bischofs durch Rom unterlegt -
zerfällt der Film sehr deutlich in zwei Teile, die in
einen gemeinsamen Rahmen gestellt sind, den die

Zeremonie der Kardinalsernennung bildet. Während

der Verlesung der Dekrete erinnert sich der
Bischof an seinen Lebensweg. Diese Rückblende
wird einmal unterbrochen - so daß sich zwei ganz
verschieden strukturierte Teile ergeben.

Der erste Teil — von der Priesterweihe bis zu Monas
Tod - verflicht mit fast regelmäßigem Wechsel
zwei Handlungsstränge: den privaten Familienkonflikt

um Mona und die erste Tätigkeit des jungen
Priesters in Boston und in Stonebury. Die Szenen

sind kurz und enthalten jede ein eigenes neues

Thema, so daß es Schlag auf Schlag geht, und dem
Zuschauer kaum Zeit gelassen wird, über die
aufgeworfenen Fragen auch nachzudenken. Der zweite
Teil reiht dann drei gtößere, in sich geschlossene

Episoden aneinander, die jeweils auch noch Ein-
leitungs- und Nebenszenen enthalten, so daß sich

ein ruhigeres Tempo und ein abgerundeter Eindruck
ergibt. Diese drei Episoden sind der erste Wien-
Komplex mit der Versuchung durch die Liebe, der

Amerika-Komplex mit dem Ku-Klux-Klan-Zwischenfall

und der zweite Wien-Komplex um Kar¬

dinal Innitzer. Der erste Teil zeigt damit die Erlebnisse

des jungen Priesters, der zweite die Bewährung
des reifen.
Beide Teile werden durch eine parallel laufende
Szene mit dem Bischofsring eingeleitet. Im eisten
Teil übergibt Bischof Quarenghi dem Neugeweihten

den Ring mit dem Versprechen, er werde ihn
einmal brauchen, im zweiten Teil erhält er den
verkauften Ring von Kardinal Glennoti wieder mit
einer Prophezeiung zurück. Dieses Ringmotiv hat
somit einen der Rahmenhandlung entsprechenden
leitmotivischen Charakter.
Das gedrängte Tempo vor allem des ersten Teiles
erweckt den Eindruck, als ob sich die ganze Fland-
lung in wenigen Jahren, ja Monaten abspiele, w

ährend sie sich vom Jahi 1916 bis 1939 also über mehr
als zwei Jahrzehnte erstieckt.

Die Inszenierung

Preminger hat seine Inszenierung eindeutig nicht
auf die Vertiefung des Themas, sondern auf den

publikumswirksamen Effekt hin ausgerichtet. Priester-

und Bischofsweihe, die farbigen Soutanen im
Vatikan - aber daneben auch Revueszenen, ein

großer Ball, gemütvolle Familienszenen, die Fahrt
auf der Donau, alles ist bunt, reich ausgestattet und

bewegt. Die Ku-Klux-Klan-Episode und der Sturm
auf das Erzbischöfliche Palais in Wien zeigen
ausgesprochen reißerische Züge. - Immer ist det Held
in eine bewegte Szene gestellt, von Menschen
umgeben, zur Aktion gedrängt. Nie bleibt er mit sich

und seinen Gedanken allein - der Reflexion
überlassen. (In einer entsprechenden Szene in der Kirche
von Dürnstein, als Fermoyle Exerzitien macht, verläßt

ihn die Kamera sofort.) Die Haltung des

Darstellers und seine Position im Bild geben der Gestalt

etwas Unangefochtenes. Aufrechtes. Imponierendes.

Die Ausstattung zeigt ausgesprochenen Bilderbuch-

oder Showcharakter, ist ganz auf das Dekor

Jetzt im Herbst

Lehrerbesinnungstage in Schönbrunn: 12. bis 16. Oktober 1964



ausgerichtet und nicht auf die Darstellung des

Wesentlichen. Die Oberfläche der Handlung wurde
mit viel Sorgfalt arrangiert - und nur einmal unterlief

der Regie krasser Kitsch: in der Kundgebungsszene

auf dem Stephansplatz, als eine spontan
reagierende Menge plötzlich in einen mehrstimmigen
ekstatischen Hallelujah-Chor ausbricht.
Dem ganzen Stil nach reiht sich dieser Film an die

anspruchsvolleren Monsterprodukte um biblische
Themen, wie <König der Könige>, <Die 10 Gebote>,
<Ben Hur> usw., denen er aber auch seiner Geistigkeit

nach entspricht: denn ebenso wie Cecil de Mille
der Gestalt des Moses in den <10 Geboten > jede
heilsgeschichtliche Bedeutung genommen und ihn
zu einem humanistischen, phrasengebrauchenden
nationalen Helden gemacht hat, nimmt Preminger
seinem Stephen Fermoyle alle Wesensmerkmale des

katholischen Priesters und macht ihn zu einer für
alle Zuschauer annehmbaren imponierenden
Gestalt von ehrenwerter demokratischer Gesinnung.

Die Fehler

Der Film enthält außer jenen des Wien-Komplexes
noch zahlreiche andere Fehler und einige
Fragwürdigkeiten.

Ein rein äußerer - und wohl unechter — Fehler
findet sich in der Szene der Bischofsweihe: da bleibt der

neugeweihte Bischofwährend des <Te Deum> sitzen.
Genaue Beobachtung dieser Szene läßt es jedoch als

wahrscheinlich erscheinen, daß der Gesang dem
Bild erst nachträglich hinzugefügt wurde und nicht
der Original-Konzeption entspricht.
Ebenfalls ein äußerer, diesmal historischer Fehler:
der Kardinalsstaatssekretär des Films heißt imJahre
1934 und 1938 Jacobbi - während in Wirklichkeit
schon seit 1929 Eugenio Pacelli, der spätere Papst
Pius XII., Kardinalstaatssekretär war. Wichtiger
jedoch als diese äußeren und nebensächlichen Fehler
sind andere, die weniger auffallen, dafür aber den
Gehalt der Geschichte treffen und die Möglichkeit
zu Vorurteilen oder Mißverständnissen in sich

tragen.

Da ist das Gespräch über Stephens Zweifel an seiner

Berufung. Darin gibt er als Grund an, er wolle nicht
mehr die Verantwortung für andere Menschen tragen

und Entscheidungen treffen müssen. Hier ist das

Mißverständnis möglich, als habe ein Priester (bzw.
Beichtvater) die Macht, ja Pflicht, den Gläubigen
gewisse Entscheidungen aufzutragen, damit aber
abzunehmen. Das stimmt nicht: jeder Mensch muß

364

immer seinem eigenen Gewissen folgen. Der Priester

kann ihm Ratschläge geben, ihn über die Lehre
der Kirche in einem Zweifelsfalle unterrichten -
aber nie die Entscheidung abnehmen.
Noch schwerwiegender scheint die Stelle mit der
Anspielung auf die Unfehlbarkeit des Papstes, die
einen weitverbreiteten Irrtum festigt und einen
ausgesprochenen Fehler enthält.
Mehr bösartige Unterstellung als Fehler scheint
Father Fermoyles Verhalten in der Wunderfrage zu
sein, in der er ohne Rücksicht auf die Verpflichtung
zur Wahrhaftigkeit gewissermaßen den größeren
Vorteil für die Kirche sucht, also dem Irrtum
huldigt, <der Zweck heiligt die Mittel >.

Bedeutung und Wert des Filmes

Genaue kritische Betrachtung ergibt eine große
Anzahl an Bedenken und Einwänden gegen den Film,
sowohl in seiner Gesamtkonzeption, seinem Stil wie
in zahlreichen Details. Dennoch kann ihm ein
gewisser Wert im Sinne der Publikumswirksamkeit
nicht abgesprochen werden. Der Film zeigt ein

imponierendes Priesterbild, das Vertrauen und
Achtung einflößt und somit eine gewisse
Werbewirksamkeit besitzt. Er zeigt Zeremonien, die wohl
dem größten Teil des Publikums unbekannt sind,
in ihrer ganzen Schönheit und Eindruckskraft.
Daneben zeichnet er ein sehr herzliches Familienbild,
ohne in dieser Hinsicht zu idealisieren: auch in der
Familie eines Priesters gibt es schwarze Schafe,
Vertreter weniger seriöser Berufe, und Charaktereigenschaften

wie Neid, Bosheit usw. Durch diese

Elemente erreicht der Film eine starke Wirkung auf das

Gefühl der Zuschauer, und vermag vielleicht eine

sentimentale, sogar religiös gefärbte Aufwallung
auszulösen. Ein solches Ergebnis ist unbefriedigend,
aber besser als Verrohung durch Gangsterfilme,
Entsittlichung durch Dirnengeschichten usw. Damit
ergibt sich ein gewisser Wert, der aber nur negativen
Charakter zeigt. Alle Möglichkeiten zu einer echten
künstlerischen Gestaltung, zu einer Vertiefung des

Themas, zu einer Konfrontierung des Zuschauers

mit echter Problematik - also zu einem tatsächlich

positiven Wert - blieben jedoch ungenutzt. Das

Bild, das der Film letzlich gibt, ist zumindest
unbefriedigend, in gewissem Sinne sogar schief, verzerrt
und falsch. Womit der Scheinwert fast zur Gänze

aufgehoben wird.

Dr. Erika Haalain: <Die Jugend> Juni/Juli 1964


	Beispiel einer Filmanalyse : Der Kardinal

