
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 51 (1964)

Heft: 2

Artikel: Ein Vergleich zweier Gedichte

Autor: Marinoff, Irene

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-526997

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-526997
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein Vergleich zweier Gedichte

Irene Marinoff, London

Sekundär- und Mittelschule

In seinen Briefen über die ästhetische Erziehung des

Menschen bemerkt Schiller, daß im großen Kunstwerk

alle Künste zusammenwirken. Das ist beim
Gedicht vielleicht am leichtesten zu zeigen. Dieses

vermittelt einen Eindruck, der sich, wenn auch nicht
erschöpfend, so doch eher in Worte kleiden läßt, als

wenn es sich um eine musikalische Komposition oder
ein Meisterwerk der anderen Künste handelt. Die
Ausdrucksmittel sind die gleichen. Gerade dadurch,
daß man das Wesen eines Gedichts mit Worten
auszudrücken sucht, wird der Unterschied zwischen
Poesie und Prosa deutlich.
So könnte man beispielsweise versuchen, das
Verständnis zweier Gedichte, Goethes Grenzen der

Menschheit und Hölderlins Schicksalslied, auf folgende
Art zu gewinnen. Mit Bedacht wurden zwei
philosophische Gedichte gewählt, um eine mittlere Ebene

zu gewinnen, die zwischen reiner Beschreibung oder

lyrischem Erguß und religiöser Dichtung liegt. Von
hier aus kann man sowohl das rein Zweidimensionale
wie das Vierdimensionale beleuchten. Überdies

ermöglicht es der Vergleich, das Charakteristische des

einzelnen Werkes herauszubringen und es in die

Literaturgeschichte einzuordnen.
Schon der Titel eines Gedichtes gibt zu denken.
<Grenzen der Menschheit>. Grenze bedeutet
Beschränkung, setzt ein Hier und Dort, ein So-weit-
und-nicht-Weiter. Sie kann als Enge empfunden
werden oder auch als Schutz. Jenseits der Grenze

mag das Verderben lauern. Sie ist Herausforderung
und Einfriedung, Befriedung zugleich. In diesem

Gedicht soll aber von einer bestimmten Grenze, den
Grenzen der Menschheit, die Rede sein. Etwas, das

alle angeht. Woran ließe sich da denken Da gibt es

erstens die Grenzen im Raum. Der Mensch kann
sich jeweils nur an einer einzigen Stelle befinden. Mit
Körper und Sinnen kann er trotz aller Hilfsmittel der
Technik nur einen bestimmten Raum erfassen und
durchdringen. Selbst wenn er den Körper anderswohin

versetzt, wie bei der Raumschiffahrt, so sind
ihm bisher im Weltall immer noch bestimmte Grenzen

gesetzt.
In der Zeit wird der Mensch durch Geburt und Tod
begrenzt. Sein Leben währet siebzigJahre, und wenn

so

es hoch kommt, achtzig. Im Reiche des Geistes ist
seine Macht ebenfalls beschränkt. Immer wieder
gelangt er an Aporien, an ungelöste, unlösbare Fragen,
vor denen die größten Geister versagten. Im Reich
des Herzens wird sich der ehrliche Mensch stets

seiner Unzulänglichkeit, ja Erbärmlichkeit bewußt
sein. Im Alltäglichen, in Politik und Wirtschaft stößt

er immer wieder an die Grenzen seiner Kunst. Im
Reich des Glaubens, das alle Gebiete umfaßt, sieht

er sich als beschränktes Geschöpf der Unendlichkeit
Gottes gegenüber.
Auf diese Tatsachen gibt es verschiedene Reaktionen:

die demütige Annahme oder die Empörung,
oder schließlich die einfache Resignation. So liegen
die Dinge nun einmal, man muß sich damit abfinden.
Grenzen der Menschheit.
Was sagt nun der Dichter dazu Nach Lesen des ganzen

Gedichtes geht man am besten zuerst auf den

Bildgehalt desselben ein und erschließt aus jeder
Strophe den vorgängigen Sinn. Es ist eine
Gewitterlandschaft. Die Wolken ballen sich schwarz zusammen,

man glaubt, den Donner grollen zu hören. Ein
jäher Blitz zuckt aus dem Dunkel. Die Erde liegt, ein

Saatfeld, da und scheint zu warten. Doch dieses wird
kaum angedeutet. Das bisher Gesagte ist aber nicht
erschöpfend. Zwei Gestalten werden erwähnt, ein
Greis mit langem Bart, das Wort < uralt > läßt das

ahnen, in schleppendem Gewände und ein junger
Mensch mit den Zügen des Dichters, der vor ihm
kniet. Schon indem man sich das soeben Aufgezählte
bildhaft vorzustellen sucht, erkennt man, daß für das

moderne Empfinden die beiden menschlichen
Gestalten den Rahmen dieses Gemäldes sprengen würden.

Etwa ein donnernder Jupiter über einer
Gewitterwolke und dann ganz tiefunten ein anbetender
Mensch? Wie soll dieser den Saum des göttlichen
Gewandes fassen Dieses Zusammen von Gott und
Mensch ist nur auf einem religiösen Gemälde wie
etwa bei Filippo Lippi möglich, wo die Anbetung der

Muttergottes nicht Gottvater im Himmel, sondern

dem fleischgewordenen Wort auf der Erde gilt. Wir
treten also mit dem uralten heiligen Vater in seiner

Beziehung zum Dichter aus der Ebene des rein
Malerischen in die des Sinngehaltes.



Der Dichter beugt sich also in Demut unter die
segnende Hand des Schöpfers. Nein, das ist nicht eigentlich

richtig. Dieser uralte heilige Vater hat gewiß
einen Anklang an die kindliche Vorstellung vom
lieben Gott mit dem langen Bart. Das Attribut der
Heiligkeit scheint aus dem Alten Testament zu stammen,

gewiß aber kommt der Donnerkeil und die
unendliche Macht von Jupiter, nur daß dieser nicht zu

segnen vermag. Segnen kann nur der Gott Abrahams,

Isaaks und Jakobs. Dieser aber gab sich nicht
in Donner und Blitz, sondern einzig im sanften Säuseln

zu erkennen. Daß diese Goethesche Gottesgestalt
aber wirklich Vater ist, sieht man an seiner Beziehung

zum Dichter, der ihm als treues Kind
ehrfurchtsvoll sich naht. Droben über den Sternen ist

also einer, vor dem die einzig gemäße Haltung die

anbetende, demütige (es ist der <letzte> Saum) Liebe
ist. Der Dichter kniet auf der Erde, die Welt breitet
sich zwischen den beiden Gestalten aus.

Das Warum dieser Haltung des Menschen erklärt
sich aus den nächsten beiden Strophen, denen eine

ernste Warnung vorangeschickt wird: «Denn mit
Göttern soll sich nicht messen irgendein Mensch.»
Daß wir es nicht mit dem christlichen Raum zu tun
haben, zeigt der unvermittelte Ubergang zu den

Göttern, mythischen Gestalten, die ebenso der
Wirklichkeit entbehren wie in dem Höldei linschen
Gedicht die Genien und die Himmlischen. Es mag sein,

daß der Mensch in seinem unbändigen Streben die

Haltung der Demut aufgibt und hinauf will. W ir
sehen ein neues Bild. Jetzt hängt der Mensch im
Raum, schwebt den Sternen nahe, von treibenden
Wolken umspielt weit über der Erde. Man kann es

sehen, mit den Händen gieifen, das ist eine Unmöglichkeit.

Schon muß er herabstürzen. Und es ist
bezeichnend für die Gesamthaltung des Dichters, daß

er den Idealisten, denn um diesen handelt es sich,

von Wolken und Winden umspielt sieht, statt ihn jäh
im Ikarusflug hinabstürzen zu lassen.

Die dritte Strophe bietet ein neues Bild. Eine Landschaft

mit Eichen und Reben breitet sich aus. Darin
steht ein Mensch. Er schwebt nicht in der Luft. Er
kniet auch nicht. Seine aufrechte Gestalt scheint aus
der starken Erde unter seinen Füßen eine besondere

Kraft und Festigkeit zu ziehen. Die Wolken und
Winde werden nicht mehr erwähnt. Dieser Mensch

hat mit der Welt da droben nichts mehr zu schaffen.

Sein Wuchs reicht nicht einmal so weit wie die Eiche
oder. Rebe. Zwei Menschentypen werden im Bilde

gezeigt, der Idealist und der Wirklichkeitsmensch,

der Realist. Beide unterliegen bestimmten Beschränkungen.

Der Idealist verliert den festen Boden unter
den Füßen, der Realist bleibt klein und sieht die
Sterne nicht, die oben thronen. Der Mensch muß
sich mit dieser Begrenzung im geistigen und körperlichen

Raum abfinden.
Das gleiche gilt von der Zeit, die ihm auch Grenzen

setzt. Was unterscheidet Götter von Menschen? So

fragt der Dichter. Auch hier wird die Antwort im
Bilde gegeben. Wie erhabene Statuen - man denke

an den Zeus von Otricoli - sitzen die Götter in ewiger
Ungerührtheit da. Zu ihren Füßen fließt ein Strom,
dessen Wellen bald den einen von den Menschenkindern,

bald den andern auftauchen und wieder
versinken läßt. Und noch einmal wandelt sich das

Bild. Der einzelne wird jetzt ins Auge gefaßt, nicht
der Strom der Menschheit. Sein eng begrenztes
Leben gleicht einem winzigen Glied in der unendlichen
Kette der sich im Fluß der Zeit aneinanderreihenden
menschlichen Geschlechter. Ein winziges Glied, aber
doch nicht sinnlos. Es empfängt seinen Sinn von der
menschlichen Schicksalsgemeinschaft und von der

Stetigkeit der Götter, vor deren Augen sich das Drama

der Menschheit abspielt.
Schicksalslied. Mit dieser Uberschrift werden wir in
die antike Welt eingeführt, denn die alttestamentarische

und christliche Tradition kennt nicht den

Begriff eines ehernen Schicksals, dessen Beschlüsse

selbst die Götter, selbst Zeus nicht umstoßen können.
W as im judäo-christlichen Raum Schicksal heißt,

folgt, allei dings mit Notwendigkeit, aus dem
Charakter des Helden. Auch Hölderlin beginnt mit
einem Bilde; dessen überwältigender Eindruck ist

aber Licht und Seligkeit - keine Gewitterstimmung.
Alles atmet Milde und Lindigkeit. Nicht nur das

Auge erquickt sich an der Fülle des Lichtes, auch
dem Tastsinn wird geschmeichelt, und erhabene A Ic-
lodien scheinen die weiche Luft zu durchzittern. Es

ist eine von fraulichem Wesen durchwaltete Welt,
wo die Genien leben. Zugleich ist sie zeitlos. Zwar
zeigt das nächste Bild eine Bewegung. Diese ist
jedoch sanft und rhythmisch, also schicksalsunmöglich
wie das leise, kaum merkliche Atmen eines schlafenden

Säuglings. Hier gibt es kein Werden und
Vergehen. Die Knospe bricht nicht auf, um das Schicksal

einzulassen. Sie birgt in ihrer Begrenzung - I löl-
derlin spricht von < bescheidenem Knospe - ein

Versprechen, das nicht eingelöst zu werden braucht.
Man wird hier an den ähnlichen Gedanken des

englischen Romantikeis Wordsworth gemahnt, derjenes

51



Einzigartige nur indirekt zu bezeichnen wußte als

"'That which sets the budding rose above the rosefull blown'',
dasjenige, was die Rosenknospe über die vollerblühte
Rose erhebt. In dem Unausgesagten bleibt der Geist
der Himmlischen ewig keusch. Und man könnte sich
schon hier fragen, ob das Aussprechen als solches

nicht schon die Schändung eines unsäglichen
Geheimnisses bedeutet und Schicksal herausfordert.
Eben davor sind die Himmlischen bewahrt. Was wir
von ihnen sehen dürfen, ist nur das stille Licht ewiger
Klarheit, ein Licht, das viel mehr verbirgt, als es zu
enthüllen vermag, wie auch der Mittag aufunsäglich
größere Tiefen weist als die Mitternacht.

Wie anders ist die Welt der Menschen! Ruhelos und
vom Leid gezeichnet werden sie umhergetrieben.
Ungleich der schwellenden Knospe schwinden sie

ständig dahin. Niemals steht ihnen die Zeit still.
Jeder Augenblick beschleunigt den Sturz, den sie weder

zu lenken noch zu verstehen vermögen. Dabei ist

es nicht so, als ob nur die eigene Schwere den Fall
verursachte. Vielmehr werden sie (von wem?)
hinabgeworfen. Das Allerschlimmste aber ist, daß unten
nicht die Sicherheit des Nichts, sondern, von allem
Unerträglichen das Unerträglichste, die Zweideutigkeit

des Ungewissen lauert. Da ist nichts, an das

sich der Geist klammern könnte. Der Wille kann sich

zu keinem Standhalten zusammenreißen, und das

Herz schaudert vor dem Unbekannten zurück. Diese

Ungewißheit am Ende des Sturzes steht wie eine
Hölle dem seligen Wandeln der Himmlischen gegenüber,

wie der weiche Boden in den seligen Gefilden
den Gegenpol zur schroffen Klippe bildet. Zwischen
den beiden Welten besteht keine Beziehung. Die
Genien führen ihr lichtklares Leben in unendlicher Ferne,

und all das, was das Schicksal des Menschen
ausmacht: den ruhelosen Wechsel, das Zerrinnen der

Zeit, das Schwinden der Kraft, die Gefährdung des

Geistes, ja dessen Umnachtung kennen sie nicht. Sie

sind sicher in der Harmonie, während der Mensch
ins Ungewisse hinabschäumt. Wir haben hier ein
Bild des Ikarussturzes, wobei dahingestellt bleibt, ob

die Selbsterhöhung schuldhaft war oder nicht. Allerdings

scheint der Ausdruck vom Geworfensein des

Wassers darauf hinzudeuten, daß eine Kraft am
Werke ist, welche den Sturz des Menschen beschleunigt.

Das Bild vom fallenden Wasser, um das menschliche
Dasein zu beschreiben, braucht jedoch nicht nur im
Hölderlinschen Sinne gedeutet zu werden. Goethe

legt es in ganz anderer Weise aus. Im Gesang der
Geister über den Wassern heißt es:

Des Menschen Seele

Gleicht dem Wasser:

Vom Himmel kommt es,

Zum Himmel steigt es,

Und wieder nieder
Zur Erde muß es,

Ewig wechselnd.

Hier haben wir wieder die für Goethe charakteristischen

Gedanken von der Rundung und dem ervigen
Wechsel.

Ein kleiner Ring
Begrenzt unser Leben,
Und viele Geschlechter
Reihen sich dauernd
An ihres Daseins

Unendliche Kette.

Bei näherer Betrachtung des Aussagegehaltes der
beiden Dichtungen ergibt sich, daß beide den Unter-
schied zwischen der Gottheit oder den Himmlischen
und den Menschen anerkennen, aber ihn verschieden

deuten. Für Goethe liegt das Entscheidende in
der Begrenzung der menschlichen Macht und
Einflußsphäre. Der Mensch ist klein. Jeder Versuch,
sich in die Höhe zu erheben, wird mit einem Verlust
an Wirklichkeitsnähe bezahlt. Jedoch weiß Goethe,
dieser Meister in der Selbstbeschränkung, auch, daß

man sich, sofern man demütig ist, auf dieser Welt
furchtlos heimisch fühlen kann. Es ist eine Welt
vertrauter Dinge, wie es Eichen und Reben sind. Norden

und Süden Europas schenken hier ihre Pflanzen

- eine Verbindung, die nur Mitteleuropa kennt. Dem
Süden des Kontinents ist die Eiche, dem hohen Norden

die Rebe unbekannt. Zwar gibt es auch Gewitter,

aber die Blitze, die herunterstoßen, biingen
Segen. Sie werden von einer gütigen Hand geschleudert.

Eine wohltätige Macht scheint über allem zu
walten. Es muß eine Gottheit sein, denn segnen zu

können, Gutes zu stiften, ist ein göttliches Attribut.
Darum ist das Wort Nietzsches: «Aus Betenden sollen

wir Segnende werden » so frevelhaft. Aus eigener

Kraft vermag der Mensch nimmer zu segnen. Nun
ist allerdings die gemeinte Gottheit nicht der Gott
Israels. Sie trägt das Beiwort <heilig> zu unrecht.
Erinnern wir uns, was geschieht, wenn ein Mensch

wirklich dem Lebendigen Gott begegnet. Moses

52



sieht einen brennenden Dornbusch, der sich nicht
verzehrt. Er will nähet hinzutreten, da wird ihm
bedeutet, daß er die Schuhe ablegen müsse, denn er
stände auf heiligem Boden. Nur von ferne darf der
Mensch Gott nahen. — Dei Blitz, der vom wirklichen
Himmel zuckt, kann Zerstörung und Vernichtung
bringen. Man hat von dem Lebendigen Gott keinen

Begriff, wenn man nur seine Vatergüte sieht. Zu ihm
gehört auch das Fuichtbare, das Unerhörte, das völlig

Unverständliche, das die unendliche Kluft
zwischen Schöpfer und Geschöpf aufreißt.
Hölderlin hat es weder mit dem Lebendigen Gott
noch mit einem Goetheschen Weltenvater zu tun.
Die Welt seines Gedichtes kennt nur Genien und
Himmlische, also gewissermaßen Zwittergestalten
zwischen Gott und den Menschen. Es sind romantische

Figuren, denen nicht die Kraft zu segnen mehr
geblieben ist. Es ist eine unendlich zart gezeichnete
Scheinwelt, in der sie leben, wie sie denn auch zu keiner

Beziehung fähig sind. In der stämmigen Welt
Goethes läßt es sich arbeiten und beten. Bei Hölderlin

bleibt bei aller Schönheit und Prägnanz der
einzelnen Bildet der Eindruck des Unwirklichen, fast
möchte man sagen Kraftlosen. Hier wird der Mensch
nicht vor die Entscheidung gestellt, ob er seinen
Zustand in Demut annehmen möchte und sich
bescheiden oder sich empören. Ihm bleibt nicht die

Möglichkeit, in eigener Verantwortung durch die
Arbeit im Schweiße seines Angesichts i die Rebe legt
den Gedanken an einen Winzer nahe) ein karges,
aber ehrenvolles Leben zu führen. Das Urteil ist

längst über ihn gefällt. Wortlos stürzt er ins

Ungewisse hinab. Was würden auch Worte nützen?
Kein Schrei der Not oder der Empörung kann bis

zum Reich der seligen Genien dringen. Sie sind ebenso

fühllos wie die Larven, denen Schillers Taucher
im tiefsten Meeresschlund begegnet. Die Welt des

Schicksalsliedes kennt die Geborgenheit nicht. Es ist,
als wäre der Mensch nur an die äußerste Grenze seiner

Möglichkeiten gezogen, um dort dem namenlosen

Grauen zu begegnen. Das allgemein religiöse
Element, das sich noch bei Goethe im Gebrauch der

Gottesvorstellung und vor allem in der Anerkennung
der Notwendigkeit der Demut als der gemäßen
menschlichen Haltung zeigt, ist bei Hölderlin
vollends geschwunden, um einem abgrundtiefen
Pessimismus zu weichen.
Schon in der äußeren Form kommt die Verschiedenheit

der Gedichte zum Ausdruck. Goethes

wohlgegründeteWeltwird von dem beruhigenden Rhyth¬

mus der Trochäen und Daktylen getragen. Die häufige

Alliteration: <Segnende Blitze... sät>, <Wolken
und Windet, AVellen... wandeln), fächelt gewissermaßen

Beruhigung. Es kommt nicht immerfort etwas
Neues; Bekanntes kehrt wieder. Es ist eine Welt, in
der man sich zurechtfinden kann. Von den achtzehn

Adjektiven, die zu ihrer Beschreibung dienen, hat
nur ein einziges, das <Unsicher> der Sohlen in der
zweiten Strophe, einen beängstigenden Sinn, der
durchaus hinpaßt. Alle anderen, wie cmarkig),
<fest>, <kindlich) usw., deuten auf eine vertraute
Welt hin. Selbst das Rollen der Wolken, welches
Schrecken einflößen könnte, wird durch das
<segnende Blitze) in der nächsten Zeile aufgehoben.
Auch wenn es sich um Vorstellungen aus dem Raum
des Numinosen handelt, knüpft der Dichter an
bekannte Vorstellungen an. Der <uralte heilige Vater >

ist kein furchterregender Gott. Und die Götter der
beiden letzten Strophen betonen in ihrer Ruhe und
Gelassenheit nur die Sicherheit dieser Welt. < Gelassen),

<wohlgegründet> und <dauernd> idas Adjektiv
kommt zweimal vor!) sind gewissermaßen die

Grundpfeiler, auf denen das geistige Gebäude des

Gedichtes ruht. Dem entspricht auch die Wahl der
Verben, deren keines eine heftige Bewegung zeigt.
Alles ist gemäßigt, selbst das titanische Stürmen des

Himmels, das Goethe aus seiner Sturm-und-Drang-
Zeit nur zu gut kennt, ist hier zu <hebt er sich
aufwärts) gemildert. Die Blitze aber, die vom Himmel
zucken, werden von segnender Hand gesät. Dieses

Maßhalten bei aller Kühnheit des Gedankens ist das

Signum der klassischen Kunst.
Das Schicksalslied ist in freien Rhythmen geschrieben.

Der Charakter der beiden ersten Strophen ist,

wenn man von dem Auftakt in der ersten, zweiten
und vierten Zeile der ersten und der vierten und
siebenten Zeile der zweiten Strophe absieht, gemessen.
Trochäen wechseln mit Daktylen, die eine leichte
Beschwingtheit in das Ganze bringen, ab. Dann
ändert sich plötzlich der Rhythmus. Die Welt der
Himmlischen wird verlassen. Atemlos jagen sich, um
den Sturz der Menschen auszudrücken, die Jamben
und Anapäste bis zu dem letzten furchtbaren
Aufschlag: <hinab!> - Die Adjektiva der ersten beiden

Strophen entstammen alle einer der Härte des

Daseins entrückten Welt. Der Boden ist <weich), die
Götterlüfte sind <glänzend), das heißt somiendurch-
strahlt. Zweimal fällt der Ausdruck <selig), um die
Himmlischen und ihre Augen zu beschreiben.

Unsäglich zart ist der Gebrauch des Wortes <keusch).

53



um die Reinheit des kindlichen Geistes zu kennzeichnen.

Denn auch der Geist kennt seine Orgien der

Anmaßung, Wissensgier, Unsauberkeit und
Verlogenheit. Liegt vielleicht hier fur den Dichter der
Unterschied zwischen Gottern und Menschen Und
ist es eine Freveltat des Geistes, welche das furchtbare
Schicksal auf die Menschen herabrief? Das Gedicht
selbst verrät es nicht.
Auch Hölderlin weiß wie Goethe um den Wert des

Sich-Bescheidens. Doch gehört er fur ihn in die Welt
der Gotter und ist den Menschen unzugänglich.
Diese sind leidend und blind. Ihr Fall ist kein
rascher, blitzartiger Untergang, sondern ein
jahrelanges Abgleiten. Nur ein einziges Verbum, das <

Geworfen) der letzten Strophe, schlägt einen stärkeren
Ton an. Die anderen sind verhalten. Das rasende

Tempo am Ende wird durch das Versmaß, nicht
durch den Sinn der einzelnen Worte vermittelt.
In diesem Gedicht klaffen die Gegensatze
unüberbrückbar auseinander. Zwischen den beiden Welten
ist, wir sagten es schon, keine Beziehung möglich. Es

ist das Wesen der romantischen Dichtung, daß sie

sich in ihrer Sehnsucht nach einer idealischen Welt
versteigt und keinen tragfahigen Boden findet. Da es

ihr nicht vergönnt ist, das Leben des Geistes in ewiger
Unberuhrbarkeit zu fuhren, bleibt ihr nur der Sturz

aus der vermeintlichen Hohe. Im Grunde ist aber
diese romantische Welt der seligen Genien ebenso

unecht wie Goethes Welt des segnenden uralten
Weltenvaters. Nur hier beruht der Irrtum nicht aufeiner

Verkennung Gottes, sondern dessen, was das Wesen
des Geistes ist. Dieser hat seine Unschuld verloren
und kann nur durch Zucht und Arbeit, das heißt
durch die Inkarnation im Werk Erlösung finden.
Hierbei darf aber nicht vergessen werden, daß der
Mensch nicht nur aus Geist besteht, sondern daß sein

Wert vor Gott nach dem Herzen, nach seiner Liebe
bestimmt wird.

Christlich gesehen bietet weder Goethe noch Holdei -

lin eine wirkliche Losung des Problemes Gott und
Mensch. Vielmehr zeigen beide in vollendeter
künstlerischer Form Möglichkeiten nichtchristlicher
Weltauffassung.

Briefwechsel mit Schule in Afrika

Sr. Margrit Louise Steinegger, St. Gallen, Klosterhof

6e

ImWeihnachtsrundbriefschrieb Fräulein Marianne
Kurner: «Wir müssen den Kontakt mit den
Missions- und Entwicklungsländern bewahren und
fordern. Es genügt nicht, wenn große Organisationen,
wie Unesco, Umec usw., um sie besorgt sind. Auch
wir sind zur Mithilfe aufgefordert. Wie ware es, wenn
v ir einmal mit unserer Klasse an eine Missionsschule

schrieben, um brieflich mit Lehrern und Schulern
fremder Erdteile in Verbindung zu treten Die Sprache

ist kein Hindernis; man kann ja die Briefe
ubersetzen lassen.»

Wir sind es unserer heranwachsenden Jugend schuldig,

sie fur die großen Zukunftsaufgaben hellhörig zu
machen. Sie muß erfahren, daß zum Beispiel Einsatz

fur die Missionen kein modernes Hobby ist, sondern

einfach selbstverständliche Nächstenliebe, unsere

Lehrerin

<Entwicklungshilfe), zu der unser hochseliger Papst
Johannes xxiu. so eindringlich mahnte in MM
157/^5-
Die heutigeJugend will aber neue Wege gefuhrt werden.

Ein paar ruhrselige Geschichten vom < armen
Heidenkind) sind nicht geeignet, ihre Einsatzfreudigkeit

und ihr Verantwortungsbewußtsein zu wek-
ken. Sie will echten, lebendigen Kontakt.
Der nachfolgende Bericht möchte zeigen, wie der

Versuch eines Briefwechsels mit Halbschwarzen in
Südafrika gelang.

Wie es begann

« Christen, ruft der Heide,
Christen, steht uns bei!

54


	Ein Vergleich zweier Gedichte

