Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 51 (1964)

Heft: 2

Artikel: Ein Vergleich zweier Gedichte
Autor: Marinoff, Irene

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-526997

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-526997
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ein Vergleich zweier Gedichte

Irene Marinoff, London

In seinen Briefen tiber die asthetische Erziehung des
Menschen bemerkt Schiller, daB im groBen Kunst-
werk alle Kiinste zusammenwirken. Das ist beim
Gedicht vielleicht am leichtesten zu zeigen. Dieses
vermittelt einen Eindruck, der sich, wenn auch nicht
erschopfend, so doch eher in Worte kleiden 148t, als
wenn es sich um eine musikalische Komposition oder
ein Meisterwerk der anderen Kunste handelt. Die
Ausdrucksmittel sind die gleichen. Gerade dadurch,
daB man das Wesen eines Gedichts mit Worten aus-
zudricken sucht, wird der Unterschied zwischen
Poesie und Prosa deutlich.

So kénnte man beispielsweise versuchen, das Ver-
stindnis zweier Gedichte, Goethes Grenzen der
Menschheit und Holderlins Schicksalslied, auf folgende
Art zu gewinnen. Mit Bedacht wurden zwei philo-
sophische Gedichte gewahlt, um eine mittlere Ebene
zu gewinnen, die zwischen reiner Beschreibung oder
lyrischem ErguB3 und religiéser Dichtung liegt. Von
hier aus kann man sowohl das rein Zweidimensionale
wie das Vierdimensionale beleuchten. Uberdies er-
moglicht es der Vergleich, das Charakteristische des
einzelnen Werkes herauszubringen und es in die Li-
teraturgeschichte einzuordnen.

Schon der Titel eines Gedichtes gibt zu denken.
<«Grenzen der Menschheit>. Grenze bedeutet Be-
schrankung, setzt ein Hier und Dort, ein So-weit-
und-nicht-Weiter. Sie kann als Enge empfunden
werden oder auch als Schutz. Jenseits der Grenze
mag das Verderben lauern. Sie ist Herausforderung
und Einfriedung, Befriedung zugleich. In diesem
Gedicht soll aber von einer bestimmten Grenze, den
Grenzen der Menschheit, die Rede sein. Etwas, das
alle angeht. Woran lieBe sich da denken ? Da gibt es
erstens die Grenzen im Raum. Der Mensch kann
sich jeweils nur an einer einzigen Stelle befinden. Mit
Korper und Sinnen kann er trotz aller Hilfsmittel der
Technik nur einen bestimmten Raum erfassen und
durchdringen. Selbst wenn er den Korper anders-
wohin versetzt, wie bei der Raumschiffahrt, so sind
ihm bisher im Weltall immer noch bestimmte Gren-
zen gesetzt.

In der Zeit wird der Mensch durch Geburt und Tod
begrenzt. Sein Leben wahret siebzig Jahre,und wenn

R0

Sekundar- und Mittelschule

es hoch kommt, achtzig. Im Reiche des Geistes ist
seine Macht ebenfalls beschrankt. Immer wieder ge-
langt er an Aporien, an ungeloste, unlgsbare Fragen,
vor denen die groBBten Geister versagten. Im Reich
des Herzens wird sich der ehrliche Mensch stets sei-
ner Unzuldnglichkeit, ja Erbarmlichkeit bewuBt
sein. Im Alltaglichen, in Politik und Wirtschaft st6Bt
er immer wieder an die Grenzen seiner Kunst. Im
Reich des Glaubens, das alle Gebiete umfaBt, sieht
er sich als beschranktes Geschopf der Unendlichkeit
Gottes gegeniiber.

Auf diese Tatsachen gibt es verschiedene Reaktio-
nen: die demiitige Annahme oder die Empoérung,
oder schlieBlich die einfache Resignation. So liegen
die Dinge nun einmal, man muB3 sich damit abfinden.
Grenzen der Menschheit.

Wassagt nun der Dichter dazu? Nach Lesen des gan-
zen Gedichtes geht man am besten zuerst auf den
Bildgehalt desselben ein und erschlieft aus jeder
Strophe den vorgingigen Sinn. Es ist eine Gewitter-
landschaft. Die Wolken ballen sich schwarz zusam-
men, man glaubt, den Donner grollen zu héren. Ein
jaher Blitz zuckt aus dem Dunkel. Die Erde liegt, ein
Saatfeld, da und scheint zu warten. Doch dieses wird
kaum angedeutet. Das bisher Gesagte ist aber nicht
erschopfend. Zwei Gestalten werden erwéhnt, ein
Greis mit langem Bart, das Wort <uralt> 14Bt das
ahnen, in schleppendem Gewande und ein junger
Mensch mit den Zigen des Dichters, der vor ihm
kniet. Schon indem man sich das soeben Aufgezéahlte
bildhaft vorzustellen sucht, erkennt man, dafB fiir das
moderne Empfinden die beiden menschlichen Ge-
stalten den Rahmen dieses Geméldes sprengen wiir-
den. Etwa ein donnernder Jupiter iiber einer Ge-
witterwolke und dann ganz tief unten ein anbetender
Mensch? Wie soll dieser den Saum des gottlichen
Gewandes fassen ? Dieses Zusammen von Gott und
Mensch ist nur auf einem religiosen Gemalde wie
etwa bei Filippo Lippi moglich, wo die Anbetung der
Muttergottes nicht Gottvater im Himmel, sondern
dem fleischgewordenen Wort auf der Erde gilt. Wir
treten also mit dem uralten heiligen Vater in seiner
Beziehung zum Dichter aus der Ebene des rein Ma-
lerischen in die des Sinngehaltes.



Der Dichter beugt sich also in Demut unter die seg-
nende Hand des Schépfers. Nein, dasist nicht eigent-
lich richtig. Dieser uralte heilige Vater hat gewil3
einen Anklang an die kindliche Vorstellung vom lie-
ben Gott mit dem langen Bart. Das Attribut der Hei-
ligkeit scheint aus dem Alten Testament zu stam-
men, gewill aber kommt der Donnerkeil und die un-
endliche Macht von Jupiter, nur daB3 dieser nicht zu
segnen vermag. Segnen kann nur der Gott Abra-
hams, Isaaks und Jakobs. Dieser aber gab sich nicht
in Donner und Blitz, sondern einzig im sanften Sdu-
seln zu erkennen. DaB diese Goethesche Gottesgestalt
aber wirklich Vater ist, siecht man an seiner Bezie-
hung zum Dichter, der thm als treues Kind ehr-
furchtsvoll sich naht. Droben tiber den Sternen ist
also einer, vor dem die einzig gemifBe Haltung die
anbetende, demiitige (es ist der <letzte> Saum) Liebe
ist, Der Dichter kniet auf der Erde, die Welt breitet
sich zwischen den beiden Gestalten aus.

Das Warum dieser Haltung des Menschen erklart
sich aus den nachsten beiden Strophen, denen eine
ernste Warnung vorangeschickt wird: «Denn mit
Gottern soll sich nicht messen irgendein Mensch.»
Dal wir es nicht mit dem christlichen Raum zu tun
haben, zeigt der unvermittelte Ubergang zu den
Gottern, mythischen Gestalten, die ebenso der Wirk-
lichkeit entbehren wie in dem Hélderlinschen Ge-
dicht die Genien und die Himmlischen. Es mag sein,
daf3 der Mensch in seinem unbéindigen Streben die
Haltung der Demut aufgibt und hinauf will. Wir
sehen ein neues Bild. Jetzt hdngt der Mensch 1m
Raum, schwebt den Sternen nahe, von treibenden
Wolken umspielt weit tiber der Erde. Man kann es
sehen, mit den Héanden greifen, das ist eine Unmag-
lichkeit. Schon muB3 er herabstiirzen. Und es ist be-
zeichnend fiir die Gesamthaltung des Dichters, daB3
er den Idealisten, denn um diesen handelt es sich,
von Wolken und Winden umspielt sieht, statt ihn jah
im ITkarusflug hinabstiirzen zu lassen.

Die dritte Strophe bietet ein neues Bild. Eine Land-
schaft mit Eichen und Reben breitet sich aus. Darin
steht ein Mensch. Er schwebt nicht in der Luft. Er
kniet auch nicht. Seine aufrechte Gestalt scheint aus
der starken Erde unter seinen FiBen eine besondere
Kraft und Festigkeit zu ziehen. Die Wolken und
Winde werden nicht mehr erwéhnt. Dieser Mensch
hat mit der Welt da droben nichts mehr zu schaffen.
Sein Wuchs reicht nicht einmal so weit wie die Eiche
oder. Rebe. Zwei Menschentypen werden im Bilde
gezeigt, der Idealist und der Wirklichkeitsmensch,

der Realist. Beide unterliegen bestimmten Beschran-
kungen. Der Idealist verliert den festen Boden unter
den FiiBen, der Realist bleibt klein und sieht die
Sterne nicht, die oben thronen. Der Mensch muf}
sich mit dieser Begrenzung im geistigen und kdrper-
lichen Raum abfinden.

Das gleiche gilt von der Zeit, die ihm auch Grenzen
setzt. Was unterscheidet Gotter von Menschen ? So
fragt der Dichter. Auch hier wird die Antwort im
Bilde gegeben. Wie erhabene Statuen — man denke
anden Zeus von Otricoli - sitzen die Gotter in ewiger
Ungerihrtheit da. Zu ithren FiBlen flieBt ein Strom,
dessen Wellen bald den einen von den Menschen-
kindern, bald den andern auftauchen und wieder
versinken lafit. Und noch einmal wandelt sich das
Bild. Der einzelne wird jetzt ins Auge gefalB3t, nicht
der Strom der Menschheit. Sein eng begrenztes Le-
ben gleicht einem winzigen Glied in der unendlichen
Kettedersichim FluB der Zeitaneinanderrethenden
menschlichen Geschlechter. Einwinziges Glied, aber
doch nicht sinnlos. Es empfangt seinen Sinn von der
menschlichen Schicksalsgemeinschaft und von der
Stetigkeit der Gotter, vor deren Augen sich das Dra-
ma der Menschheit abspielt.

Schicksalslied. Mit dieser Uberschrift werden wir in
die antike Welt eingeftihrt, denn die alttestamenta-
rische und christliche Tradition kennt nicht den Be-
griff eines ehernen Schicksals, dessen Beschliisse
selbst die Gotter, selbst Zeus nicht umstoBen kénnen.
Was im judao-christlichen Raum Schicksal heil3t.
folgt, allerdings mit Notwendigkeit, aus dem Cha-
rakter des Helden. Auch Holderlin beginnt mit
einem Bilde; dessen tiberwaltigender Eindruck ist
aber Licht und Seligkeit — keine Gewitterstimmung.
Alles atmet Milde und Lindigkeit. Nicht nur das
Auge erquickt sich an der Fille des Lichtes, auch
dem Tastsinn wird geschmeichelt, und erhabene Me-
lodien scheinen die weiche Luft zu durchzittern. Es
ist eine von fraulichem Wesen durchwaltete Welt,
wo die Genien leben. Zugleich ist sie zeitlos. Zwar
zeigt das nachste Bild eine Bewegung. Diese ist je-
doch sanft und rhythmisch, also schicksalsunmoglich
wie das leise, kaum merkliche Atmen eines schlafen-
den Sauglings. Hier gibt es kein Werden und Ver-
gehen. Die Knospe bricht nicht auf, um das Schick-
sal einzulassen. Sie birgt in threr Begrenzung — Hol-
derlin spricht von <bescheidener> Knospe — ein Ver-
sprechen, das nicht eingelost zu werden braucht.
Man wird hier an den dhnlichen Gedanken des eng-
lischen Romantikers Wordsworth gemahnt, der jenes

ol



Einzigartige nur indirekt zu bezeichnen wuBte als
 That which sets the budding rose above the rose full blown
dasjenige, was die Rosenknospe iiber die vollerbliihte
Rose erhebt. In dem Unausgesagten bleibt der Geist
der Himmlischen ewig keusch. Und man kénnte sich
schon hier fragen, ob das Aussprechen als solches
nicht schon die Schindung eines unséglichen Ge-
heimnisses bedeutet und Schicksal herausfordert.
Eben davor sind die Himmlischen bewahrt. Was wir
von ihnen sehen diirfen, ist nur dasstille Licht ewiger
Klarheit, ein Licht, das viel mehr verbirgt, als es zu
enthiillen vermag, wie auch der Mittag aufunséglich
groBere Tiefen weist als die Mitternacht.

Wie anders ist die Welt der Menschen ! Ruhelos und
vom Leid gezeichnet werden sie umhergetrieben.
Ungleich der schwellenden Knospe schwinden sie
standig dahin. Niemals steht ithnen die Zeit still. Je-
der Augenblick beschleunigt den Sturz, den sie we-
der zu lenken noch zu verstehen vermogen. Dabei ist
es nicht so, als ob nur die eigene Schwere den Fall
verursachte. Vielmehr werden sie (von wem?) hin-
abgeworfen. Das Allerschlimmste aber ist, daf3 unten
nicht die Sicherheit des Nichts, sondern, von allem
Unertraglichen das Unertraglichste, die Zweideu-
tigkeit des Ungewissen lauert. Da ist nichts, an das
sich der Geist klammern kénnte. Der Wille kann sich
zu keinem Standhalten zusammenreiBen, und das
Herz schaudert vor dem Unbekannten zuriick. Diese
UngewiBheit am Ende des Sturzes steht wie eine
Hoélle dem seligen Wandeln der Himmlischen gegen-
iiber, wie der weiche Boden in den seligen Gefilden
den Gegenpol zur schroffen Klippe bildet. Zwischen
den beiden Welten besteht keine Beziehung. Die Ge-
nien fithren ihr lichtklares Leben in unendlicher Fer-
ne, und all das, was das Schicksal des Menschen aus-
macht: den ruhelosen Wechsel, das Zerrinnen der
Zeit, das Schwinden der Kraft, die Gefihrdung des
Geistes, ja dessen Umnachtung kennen sie nicht. Sie
sind sicher in der Harmonie, wahrend der Mensch
ins Ungewisse hinabschdaumt. Wir haben hier ein
Bild des Ikarussturzes, wobei dahingestellt bleibt, ob
die Selbsterhéhung schuldhaft war oder nicht. Aller-
dings scheint der Ausdruck vom Geworfensein des
Wassers darauf hinzudeuten, dalB3 eine Kraft am
Werke ist, welche den Sturz des Menschen beschleu-
nigt.

Das Bild vom fallenden Wasser, um das menschliche
Dasein zu beschreiben, braucht jedoch nicht nur im
Hélderlinschen Sinne gedeutet zu werden. Goethe

52

legt es in ganz anderer Weise aus. Im Gesang der
Geister uiber den Wassern heil3t es:

Des Menschen Seele
Gleicht dem Wasser:
Vom Himmel kommt es, -
Zum Himmel steigt es,
Und wieder nieder

Zur Erde muB es,

Ewig wechselnd.

Hier haben wir wieder die fiir Goethe charakteristi-
schen Gedanken von der Rundung und dem ewigen
Wechsel.

Ein kleiner Ring

Begrenzt unser Leben,

Und viele Geschlechter

Reihen sich dauernd

An ihres Daseins

Unendliche Kette.

Bei naherer Betrachtung des Aussagegehaltes der
beiden Dichtungen ergibtsich, da3 beide den Unter-
schied zwischen der Gottheit oder den Himmlischen
und den Menschen anerkennen, aber ihn verschie-
den deuten. Fiir Goethe liegt das Entscheidende in
der Begrenzung der menschlichen Macht und Ein-
fluBsphire. Der Mensch ist klein. Jeder Versuch,
sich in die Héhe zu erheben, wird mit einem Verlust
an Wirklichkeitsnidhe bezahlt. Jedoch weill Goethe,
dieser Meister in der Selbstbeschrankung, auch, dal3
man sich, sofern man demiitig ist, auf dieser Welt
furchtlos heimisch fiahlen kann. Es ist eine Welt ver-
trauter Dinge, wie es Eichen und Reben sind. Nor-
den und Stiden Europas schenken hier ihre Pflanzen
—eine Verbindung, die nur Mitteleuropa kennt. Dem
Siiden des Kontinents ist die Eiche, dem hohen Nor-
den die Rebe unbekannt. Zwar gibt es auch Gewit-
ter, aber die Blitze, die herunterstoBen, bringen Se-
gen. Sie werden von einer giitigen Hand geschleu-
dert. Eine wohltiatige Macht scheint iiber allem zu
walten. Es muB eine Gottheit sein, denn segnen zu
koénnen, Gutes zu stiften, ist ein gottliches Attribut.
Darum ist das Wort Nietzsches: «Aus Betenden sol-
len wir Segnende werden» so frevelhaft. Aus eigener
Kraft vermag der Mensch nimmer zu segnen. Nun
ist allerdings die gemeinte Gottheit nicht der Gott
Israels. Sie tragt das Beiwort <heilig» zu unrecht. Er-
innern wir uns, was geschieht, wenn ein Mensch
wirklich dem Lebendigen Gott begegnet. Moses



sicht einen brennenden Dornbusch, der sich nicht
verzehrt, Er will ndher hinzutreten, da wird ithm be-
deutet, daB3 er die Schuhe ablegen miisse, denn er
stinde auf heiligem Boden. Nur von ferne darf der
Mensch Gott nahen. — De1 Blitz, der vom wirklichen
Himmel zuckt, kann Zerstérung und Vernichtung
bringen. Man hat von dem Lebendigen Gott keinen
Begriff, wenn man nur seine Vatergiite sicht. Zuihm
gehort auch das Fuichtbare, das Unerhorte, das vol-
lig Unverstdndliche, das die unendliche Kluft zwi-
schen Schopfer und Geschopf aufreif3t.

Holderlin hat es weder mit dem Lebendigen Gott
noch mit einem Goetheschen Weltenvater zu tun.
Die Welt seines Gedichtes kennt nur Genien und
Himmlische, also gewissermaBen Zswittergestalten
zwischen Gott und den Menschen. Es sind romanti-
sche Figuren, denen nicht die Kraft zu segnen mehr
geblieben ist. Es ist eine unendlich zart gezeichnete
Scheinwelt, in der sie leben, wie sie denn auch zu kei-
ner Beziehung fahig sind. In der stimmigen Welt
Goethes 1aBt es sich arbeiten und beten. Bei Holder-
lin bleibt bei aller Schonheit und Prignanz der ein-
zelnen Bilder der Eindruck des Unwirklichen, fast
mochte man sagen Kraftlosen. Hier wird der Mensch
nicht vor die Entscheidung gestellt, ob er seinen Zu-
stand in Demut annehmen méchte und sich be-
scheiden oder sich empdren. Ihm bleibt nicht die
Moglichkeit, in eigener Verantwortung durch die
Arbeit im SchweilBe seines Angesichts (die Rebe legt
den Gedanken an einen Winzer nahe) ein karges,
aber ehrenvolles Leben zu fithren. Das Urteil ist
langst tiber ihn geféllt. Wortlos stirzt er ins Un-
gewisse hinab. Was wiirden auch Worte niitzen?
Kein Schrei der Not oder der Empérung kann bis
zum Reich derseligen Genien dringen. Sie sind eben-
so fiihllos wie die Larven, denen Schillers Taucher
im tiefsten Meeresschlund begegnet. Die Welt des
Schicksalsliedes kennt die Geborgenheit nicht. Es ist,
als wire der Mensch nur an die auBerste Grenze sei-
ner Moglichkeiten gezogen, um dort dem namen-
losen Grauen zu begegnen. Das allgemein religitse
Element, das sich noch bei Goethe im Gebrauch der
Gottesvorstellung und vor allem in der Anerkennung
der Notwendigkeit der Demut als der gemalBen
menschlichen Haltung zeigt, ist bei Holderlin voll-
ends geschwunden, um einem abgrundtiefen Pessi-
mismus zu weichen.

Schon in der duBeren Form kommt die Verschieden-
heit der Gedichte zum Ausdruck. Goethes wohl-
gegriindete Welt wird von dem beruhigenden Rhyth-

mus der Trochden und Daktylen getragen. Die hau-
fige Alliteration: <Segnende Blitze... sdt>, <Wolken
und Winde», <Wellen... wandeln», fachelt gewisser-
malBen Beruhigung. Eskommtnichtimmerfortetwas
Neues; Bekanntes kehrt wieder. Ls ist eine Welt, in
der man sich zurechtfinden kann. Von den achtzehn
Adjektiven, die zu ithrer Beschreibung dienen, hat
nur ein einziges, das <«Unsicher> der Sohlen in der
zweiten Strophe, einen bedngstigenden Sinn, der
durchaus hinpafit. Alle anderen, wie <markigs,
«festy, <kindlich» usw., deuten auf eine vertraute
Welt hin, Selbst das Rollen der Wolken, welches
Schrecken einfléBen kénnte, wird durch das <seg-
nende Blitze» in der nidchsten Zeile aufgehoben.
Auch wenn essich um Vorstellungen aus dem Raum
des Numinosen handelt, kniipft der Dichter an be-
kannte Vorstellungen an. Der <uralte heilige Vater»
ist kein furchterregender Gott, Und die Gétter der
beiden letzten Strophen betonen in ihrer Ruhe und
Gelassenheit nur die Sicherheit dieser Welt. <Gelas-
seny, <wohlgegriindet> und <dauernd» (das Adjektiv
kommt zweimal vor!) sind gewissermalien die
Grundpfeiler, auf denen das geistige Gebaude des
Gedichtes ruht. Dem entspricht auch die Wahl der
Verben, deren keines eine heftige Bewegung zeigt.
Alles ist gemaligt, selbst das titanische Stirmen des
Himmels, das Goethe aus seiner Sturm-und-Drang-
Zeit nur zu gut kennt, ist hier zu <hebt er sich auf-
wirts» gemildert. Die Blitze aber, die vom Himmel
zucken, werden von segnender Hand gesdt. Dieses
MaBhalten bei aller Kithnheit des Gedankens ist das
Signum der klassischen Kunst.

Das Schicksalslied ist in freien Rhythmen geschrie-
ben. Der Charakter der beiden ersten Strophen ist,
wenn man von dem Auftakt in der ersten, zweiten
und vierten Zeile der ersten und der vierten und sie-
benten Zeile der zweiten Strophe absieht, gemessen.
Trochden wechseln mit Daktylen, die eine leichte
Beschwingtheit in das Ganze bringen, ab. Dann an-
dert sich plotzlich der Rhvthmus, Die Welt der
Himmlischen wird verlassen. Atemlos jagen sich, um
den Sturz der Menschen auszudriicken, die Jamben
und Anapadste bis zu dem letzten furchtbaren Auf-
schlag: <hinab!» — Die Adjektiva der ersten beiden
Strophen entstammen alle einer der Harte des Da-
seins entriickten Welt. Der Boden 1st <weich», die
Gotterliifte sind <glanzend», das heil3t sonnendurch-
strahlt. Zweimal fillt der Ausdruck «selig», um die
Himmlischen und ihre Augen zu beschreiben. Un-

sdglich zart ist der Gebrauch des Wortes <keuschy,



um die Reinheit des kindlichen Geistes zu kennzeich-
nen. Denn auch der Geist kennt seine Orgien der
AnmaBung, Wissensgier, Unsauberkeit und Ver-
logenheit. Liegt vielleicht hier fiir den Dichter der
Unterschied zwischen Géttern und Menschen ? Und
ist es eine Freveltat des Geistes, welche das furchtbare
Schicksal auf die Menschen herabrief? Das Gedicht
selbst verrét es nicht.

Auch Hoélderlin weill wie Goethe um den Wert des
Sich-Bescheidens. Doch gehort er fiir ihn in die Welt
der Gotter und ist den Menschen unzugénglich.
Diese sind leidend und blind. Ihr Fall ist kein ra-
scher, blitzartiger Untergang, sondern ein jahre-
langes Abgleiten. Nur ein einziges Verbum, das «Ge-
worfen»> der letzten Strophe, schldgt einen starkeren
Ton an. Die anderen sind verhalten. Das rasende
Tempo am Ende wird durch das VersmaB, nicht
durch den Sinn der einzelnen Worte vermittelt.

In diesem Gedicht klaffen die Gegensitze uniiber-
briickbar auseinander. Zwischen den beiden Welten
ist, wir sagten es schon, keine Beziehung méglich. Es
ist das Wesen der romantischen Dichtung, daB sie

Briefwechsel mit Schule in Afrika

Sr. Margrit Louise Steinegger, St. Gallen, Kloster-
hof 6e

Im Weihnachtsrundbriefschrieb Fraulein Marianne
Kiirner: «Wir miissen den Kontakt mit den Mis-
sions- und Entwicklungsldandern bewahren und for-
dern. Es gentigt nicht, wenn groBe Organisationen,
wie Unesco, Umec usw., um sie besorgt sind. Auch
wir sind zur Mithilfe aufgefordert. Wie wire es, wenn
wir einmal mit unserer Klasse an eine Missionsschule
schrieben, um brieflich mit Lehrern und Schilern
fremder Erdteile in Verbindung zu treten ? Die Spra-
che ist kein Hindernis; man kann ja die Briefe tiber-
setzen lassen.»

‘Wir sind es unserer heranwachsenden Jugend schul-

dig, sie fiir die groBen Zukunftsaufgaben hellhorig zu

machen. Sie mul3 erfahren, daf3 zum Beispiel Einsatz
fiir die Missionen kein modernes Hobby ist, sondern
einfach selbstverstindliche Néachstenliebe, unsere

54

sich in ithrer Sehnsucht nach einer idealischen Welt
versteigt und keinen tragfahigen Boden findet. Da es
ihr nicht vergénntist, das Leben des Geistes in ewiger
Unberiihrbarkeit zu fithren, bleibt ihr nur der Sturz
aus der vermeintlichen Héhe. Im Grunde ist aber
diese romantische Welt der seligen Genien ebenso
unecht wie Goethes Weltdes éegnenden uralten Wel-
tenvaters. Nur hier beruht der Irrtum nicht aufeiner
Verkennung Gottes, sondern dessen, was das Wesen
des Geistes ist. Dieser hat seine Unschuld verloren
und kann nur durch Zucht und Arbeit, das heil3t
durch die Inkarnation im Werk Erlésung finden.
Hierbei darf aber nicht vergessen werden, daf3 der
Mensch nicht nur aus Geist besteht, sondern daf3 sein
Wert vor Gott nach dem Herzen, nach seiner Liebe
bestimmt wird.

Christlich gesehen bietet weder Goethe noch Hélder-
lin eine wirkliche Losung des Problemes Gott und
Mensch. Vielmehr zeigen beide in vollendeter kiinst-
lerischer Form Méglichkeiten nichtchristlicher Welt-
auffassung.

«Entwicklungshilfe>, zu der unser hochseliger Papst
Johannes xxmr. so eindringlich mahnte in MM
157/65.

Die heutige Jugend will aber neue Wege gefiihrt wer-
den. Ein paar riihrselige Geschichten vom <armen
Heidenkind» sind nicht geeignet, ihre Einsatzfreu-
digkeit und ihr Verantwortungsbewuftsein zu wek-
ken. Sie will echten, lebendigen Kontakt.

Der nachfolgende Bericht mochte zeigen, wie der
Versuch eines Briefwechsels mit Halbschwarzen in
Siidafrika gelang.

Wie es begann

« Christen, ruft der Heide,
Christen, steht uns bei!



	Ein Vergleich zweier Gedichte

