
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 50 (1963)

Heft: 23

Artikel: Begegnung mit Sr. Oderisia Knechtle

Autor: Stieger, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-538384

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-538384
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Begegnung mit Sr. Oderisia Knechtle

Karl Stieger, Grenchen

Als wir vor einigen Jahren über die Landesgrenze
fuhren, um Sr. Oderisia Knechtle aufzusuchen, waren

wir im Innern voller Zweifel und Kritik. Eigentlich

war unsere Fahrt eher eine Flucht, denn wir
kamen mit unserer gemeinsamen Arbeit nicht mehr
weiter. Im Wagen saßen vier Theologen und ein
Schulmeister. Unsere Gespräche waren mude, weil
keiner so recht an einen Erfolg unseres Besuches bei
Sr. Oderisia glaubte. Der einzig sorglos und klar
Denkende war unser guter Mercedes-Wagen oder
die hinter ihm stehenden Konstrukteure und Techniker.

Einer der Theologen saß am Steuer und
beobachtete den Sti aßenverkehr, beachtete die
Verkehrsregeln und bediente die Hebel der Maschine.
Er allein war ganz der Außenwelt zugewandt und

bewältigte fur uns andern all die Schwierigkeiten, die

von der Straße feindlich auf uns einstürzten. Eigentlich

tat er dies nicht allein, denn ein unsichtbares
Heer von Technikern, Straßenbauern und Verkehrs-

politikern halfen ihm dabei. Dank ihnen saßen wir
trage im Polster und suchten höhere Gedanken in der

eigenen Innenwelt. Wir waren eine kontemplative
Insel in einer ungeheuer aktiven Umgebung. Wir
mußten aufpassen, daß wir gerecht blieben, denn es

gibt eine gefahrliche Gerechtigkeit: Man genießt in
vollen Zügen die Errungenschaften der technischen
Arbeitswelt und ereifert sich geistig gegen sie. Aber,
mußten wir nicht ein schlechtes Gewissen haben?

Wir fuhren ja zu Sr. Oderisia und wußten von ihr,
daß sie fur eine kontemplative Lebenshaltung
kämpfte und folgende Sprache spricht: «Wem das

Wesen der Dinge nicht aufgeht im Entzücken des

Geistes, dem bleibt die Schöpfung ein verschlossenes

Buch; wem aber das Wesen der Dinge aufgeht im
Entzucken des Geistes, dem offenbart die ganze
Schöpfung in der Symbolsprache die Geheimnisse

Gottes.» Ja, gerade von dieser Sprache her kamen

unsere Zweifel und Kritiken. Wir dachten an gewisse

privilegierte Klassen, die ihren geistigen Hochmut
gegenüber der fur sie arbeitenden Masse durch die

Pflege eines schongeistigen Bildungsideals zu
rechtfertigen versuchen. Unser Auto fuhr durch Städte
und Dörfer, und sie alle trugen die sichtbaren
Zeichen unserer industriellen Arbeitswelt und ihrer Ge¬

sellschaftsordnung. Wir dachten oft an die Worte
« Machet euch die Erde Untertan » und waren
uberzeugt, daß nur eine aktive Auseinandersetzung mit
den Problemen der Gegenstandswelt uns ein

menschenwürdiges Dasein zu verschaffen vermag. In der

Erziehung waren wir der Meinung, daß ein Unterricht

auf werktätiger Grundlage wesensgemäß von
der Natur des Menschen gefordert wird. Wir fuhren
nicht zu Sr. Oderisia, weil wir an Stelle der Aktivität
in der Erziehung die Kontemplation setzen wollten.
Wir suchten nicht einen gegensatzlichen Unterricht,
sondern eine Ergänzung, eine Bereicherung. Wir
suchten zum einen Pol (Aktivität) die Gemeinsamkeit

des anderen Poles (Kontemplation). Sogar unser
Religionsunterricht war ja ganz in die Einseitigkeit
des Intellektualismus geraten. Wir schulten den
kritischen Religionsverstand zur Verteidigung des

Glaubens in einer religionsfeindlichen Außenwelt
und wurden mitgerissen von dem Zeitgeiste unserer
modernen Zivilisation mit ihrem unerhörten Drange
zur Aktivität. Wir übten die Schuler, sich tätig mit
der Außenwelt auseinanderzusetzen, opferten aber
dabei die Auseinandersetzung mit sich selbst und mit
dem göttlichen Funken in der eigenen Seele, den

man nur wahrnimmt, wenn man gelernt hat, in sein

Inneres zu blicken. Wir fühlten uns beschämt von
Pestalozzi, der die Liebe als den Anfang, das Prinzip
und das Ende aller Bildung bezeichnet hat: «Das

Heilige, Gute, das Bildende, das den Menschen zur
harmonischen Vollendung Fuhrende, geht von
einem allgemeinen Mittelpunkt aus, und dieser ordnet,

leitet, belebt und beschrankt dasselbe nach
einem höheren Sinne des inneren Heiligtums unserer
Natur. Und nun ist unwidersprechlich im ganzen
Umfang der menschlichen Gefühle das Gefühl der
Liebe im Kinde dasjenige Gefühl, das das Wesen des

höheren Sinnes der Menschennatur allein rein
ausspricht und der Mittelpunkt ist, von dem alles übrige
Fühlen geordnet, geleitet, belebt und beschränkt
werden muß, um sich mit dem höheren Sinne unserer
Natur in seinem ganzen Umfang in Harmonie zu
erhalten Liebe und eine mit Liebe im Kinde
entquellende Geistestätigkeit sind also offenbar der
gemeinschaftliche positive und unveränderliche
Anfangspunkt, von welchem die Entwicklung aller
Anlagen zu unserer Veredlung ausgeht und ausgehen
muß.» Pestalozzi gab uns auch Hinweise, wo und
wie diese Herzensbildung ihren Anfang nimmt:

« Die Mutter muß, sie kann nicht anders, sie wird von der Kraft
eines ganz sinnlichen Instinktes dazu genötigt, das Kind zu pfle-

886



gen, nähren, es sicherstellen und es erfreuen. Sie tut es, sie

befriedigt seine Bedurfnisse, sie entfernt von ihm, was ihm
unangenehm ist, sie kommt seiner Unbehilflichkeit zu Hilfe. -
Das Kind ist versorgt, es ist erfreut, der Keim der Liebe ist in
ihm entfaltet.

Jetzt steht ein Gegenstand, den es noch nie sah, vor seinen

Augen, es staunt, es furchtet sich, es weint; die Mutter druckt
es fester an ihre Brust, sie tändelt mit ihm, sie zerstreut es, sein
Weinen nimmt ab, aber seine Augen bleiben gleichwohl noch

lang naß; der Gegenstand erscheint wieder — die Mutter nimmt
es wieder in den schutzenden Arm und lacht ihm wieder —, jetzt
weint es nicht mehr, es erwidert das Lachein der Mutter mit
heiterm, unumwoiktem Auge — der Keim des Vertrauens ist ihm
entfaltet.
Die Mutter eilt bei jedem Bedurfnisse zu seiner Wiege; sie ist

in der Stunde des Hungers da, sie hat es in der Stunde des

Durstes getrankt; wenn es ihren Fußtritt horte, so schwieg es,

wrenn es sie sieht, so streckt es die Hand aus; sein Auge strahlt
an ihrer Brust, es ist gesattigt: Mutter und Sattwerden ist ihm

ein und ebenderselbe Gedanke — es dankt.
Die Keime der Liebe, des Vertrauens, des Dankes erweitern sich

bald. Das Kind kennt-den Fußtritt der Mutter, es lächelt ihrem
Schatten; wer ihr gleichsieht, den liebt es; ein Geschöpf, das der
Mutter gleichsieht, ist ihm ein gutes Geschöpf. Es lächelt der
Gestalt seiner Mutter, es lächelt der Menschengestalt; wer der
Mutter lieb ist, ist auch ihm lieb; wer der Mutter in den Arm
fallt, dem fallt es auch in die Arme; wen die Mutter kußt, den
kußt es auch. Der Keim der Menschenliebe, der Keim der
Bruderliebe ist in ihm entfaltet.
Die Natur zeigt sich unbiegsam gegen das sturmende Kind - es

schlagt auf Holz und Steine, die Natur bleibt unbiegsam, und
das Kind schlagt nicht mehr auf Holz und Steine. Jetzt ist die

Mutter unbiegsam gegen die Unordnungen seiner Begierden;
es tobt und schreit — sie ist unbiegsam — es schreit nicht mehr, es

gewohnt sich, seinen Willen dem ihrigen zu unterwerfen - die

ersten Keime der Geduld, die ersten Keime des Gehorsams sind

entfaltet.
Gehorsam und Liebe, Dank und Vertrauen vereinigt, entfaltet
den ersten Keim des Gewissens, den ersten leichten Schatten
des Gefühls, daß es nicht recht sei, gegen die liebende Mutter
zu toben — den ersten leichten Schatten des Gefühls, daß die
Mutter nicht allein um seinetwillen in der Welt sei; den ersten
Schatten des Gefühls, daß nicht alles um seinetwillen m der
Welt sei, und mit ihm entkeimt noch das zweite Gefühl, daß
auch es selbst nicht um seinetwillen allein in der Welt sei - der
erste Schatten der Pflicht und des Rechts ist an seinem
Entkeimen.»

(<Wie Gertrud ihre Kinder lehrt >)

Wir fuhren an den Arbeitersiedlungen unserer
Industrieanlagen vorbei und dachten, ob die arbeitenden

Mütter in der Lage seien, diese seelischen Kräfte
ihrer Kinder auch später zur Entfaltung zu bringen.
Wir zweifelten auch, daß es viele andere Mütter tun.
Die Zeit ist zu lärmig, und die Vergnügungs- und
Sensationsindustrie herrscht zu mächtig in den

Wohnstuben, in der Vaterstadt und im Heimatland.

Aber auch wir wußten ja nicht einmal als Religionslehrer,

wie die Kräfte des Herzens naturgemäß
geschult werden können. Unser pädagogisch-methodisches

Bemühen galt bis jetzt fast ausschließlich der

Aneignung eines bestimmten, klar vorgeschriebenen
Stoffplanes. In den Prinzipien des Unterrichtes auf
werktätiger Grundlage fanden wir naturgemäße
Arbeitsformen, um den nach außen wirkenden Geist zu
aktivieren oder, wie Pestalozzi sich ausdruckt, die

Liebe sehend zu machen durch Entwicklung der
Verstandes- und Berufskräfte. Aber, je großer die

Erfolge in dieser Richtung waren, um so schmeiz-
licher empfanden wir die Tatsache der verdorrten
Herzen unseres lärmenden Zeitalters. Hat es einen

Sinn, die Organe, mit denen das Innere des

Menschen hinauswirkt in Zeit und Raum, auszubilden,

wenn das Innere leer und ode geworden ist Das hat

nur noch einen wirtschaftlichen oder vielleicht noch

politischen, aber keinen religiösen Sinn mehr. Wir
waren uns klar, daß nicht die unaufhaltsam-stui
mische Entwicklung des technischen Fortschrittes ii-
gendwelche Schuld tragen kann, sondei n unsere
geistige Schwerfälligkeit und unsere Bequemlichkeit,
veraltete Formen zu erkennen und durch neue zu
ersetzen. Wir kamen uns vor w ie Museumsdiener, die
in rührender Pflichttreue überlebte Formen vergangener

Zeitepochen vor dem Zerfall bewahren. Solche

Museumsstücke waren unsere Stoffplane, die

einseitige Frage- und Antwortmethode. Lehrbucher,
biblisches Anschauungsmaterial und auch unset

eigenes Fachlehrertum im Rahmen der gesamten
Schulerziehung. Wir ei kannten die biennende
Notwendigkeit einer planmäßig durchgeführten
Heizensbildung als primäre Forderung in einem modernen

Bildungsplan eines zeitgemäßen Religionsuntei -

richtes. Aber konnte eine weitabgewandte Klosterfrau

uns sagen, wie man Herzensbildung in einei
lärmenden Großstadtklasse betreibt Wii zweifelten
sehr.

Nach langer Fahrt fanden wir endlich den
Aufenthaltsort von Sr. Oderisia. Wir begrüßten uns fremd
und schritten in ein häßliches Schulzimmer, saßen in
die hintersten Bänke und verbargen unsere Enttäuschung.

Warum waren wir nicht zu iigendeinem
berühmten Schulreformer in einer deutschen
Industriestadt gefahren?
Wenn es nun Sr. Oderisia gelang, uns fünf kaltstarrende

Eisklötze in verhältnismäßig kurzer Zeit restlos

aufzutauen, so bedarf dies einer Erklärung:
Wir alle waren mit unserem kritisch-w agendett Pad-

Ü87



agogenverstand zur begrifflich klaren Erkenntnis
gekommen, daß die Liebe der Anfang, das Prinzip
und das Ende aller Bildung ist. Als wir aber diese

Liebe leibhaftig inmitten einer Schar gebrechlicher
Schulkinder dastehen sahen und reden horten, staunten

wir wie Kinder in ein Licht hinein. So wunderbar
wirkt sich pädagogische Liebe aus. - Aber das allein
war noch nicht, was wir suchten. SeitJahren arbeiteten

wir an einem zeitgemäßen Bildungsplan fur den

Religionsunterricht. Daß nun aller Unterricht
schlußendlich von der Lehrerpersönlichkeit abhängig

ist, das stand auch in den alten Stoffplänen
geschrieben. Wir nahmen daher unsere begluckte Seele

in Zucht und beobachteten mit kritischer Nüchternheit

das Verhalten und die Leistungen der Schüler. -
Nun weiß man sehr wohl, daß die Leistungen im
Unterricht sehr einseitig sind und sich fast ausschließlich

nur aufWissen beziehen, nicht aufHaltung und
Tun. Aber das wird so bleiben, Unterricht ist ja nicht
Leben selber, immer nur Hilfe zum Leben. Dieses

Wissen kann nun aber grundsätzlich verschiedener
Art sein. Wenn ich ein Kind frage: «Was ist ein

Schmetterling », kann als Antwort kommen: « Ein
Schmetterling ist ein Insekt mit Kopf, Brust und
Hinterleib»; oder aber: «Ein Schmetterling ist ein

Sommervogel». Das sind ganz verschiedene

Aussagen. Die eine Antwort kommt vom beobachtenden
Verstände her, die andere von der erlebnisfähigen
Seele. Das Gespräch der einen Kinder dreht sich um
Schmetterlingsnamen und zoologische Kenntnisse -
das der andern um Farben, Rhythmus, Blumenduft
und glückliche Stunden im warmen Grase. Die Schüler

von Sr. Oderisia antworteten auf die zweite Art.
Wenn sie fragte: «Was ist Gott, und woher wissen

wir, daß es einen Gott gibt?», so antworteten sie

nicht: «Gott ist der unendlich vollkommene Geist,
der Herr des Himmels und der Erde. Daß es einen
Gott gibt, wissen wir i. aus der sichtbaren Welt, 2.

aus der Stimme des Gewissens, 3. aus der
Offenbarung», sondern: «Gott ist mein Vater aus lauter
Licht». Wir sahen, wie das Auge strahlte, als der
Knabe diese Antwort gab. Da brauchte es keine
Beweise und keine begrifflichen Fassungen. Gott stand
nicht wie ein < Gegenstand > vor diesen Kindern, den

man wie eine Lebensschwierigkeit erforschen mußte,
um seine vor ihm liegenden Hindernisse zu entfernen.

«Gott ist mein Vater aus lauter Licht.» - Und
dieses Licht ist in den Trauben, im Brot, im Blau des

Himmels, im fallenden Schnee, im Tone der Glocke,
im Duft der Blumen, in allem, was man hört, sieht,

888

riecht, schmeckt, tastet; man ist eingetaucht in dieses

Licht — es ist in einem, außer einem, es durchdringt
die ganze Schöpfung. Solche Wahrheit muß man
nicht suchen, man muß sich ihr öffnen mit seinem

ganzen Wesen.

Als Sr. Oderisia mit leiser Frauenstimme sagte: «Tut
man das im Religionsunterricht?» und gleich auch

antwortete: «Nein, man tut das nicht. Der
Religionslehrer sitzt nicht hinunter zu den Kindern auf
den Boden», da glaubten wir, wie von weiter Ferne

den Klang einer Sturmglocke gehört zu haben. Wir
erinnerten uns sofort an die biblischenWorte: «Wenn

ihr euch nicht bekehret und werdet wie die Kinder,
so werdet ihr nicht eingehen in das Himmelreich.»
Sr. Oderisia hat die Kinder mit ihrem Herzen
studiert, und wir fragten sie: «Wie sieht und beurteilt
das Kind denn unseren Unterricht ?» Vielleicht hatte
die schweigsame Klosterfrau schon seit vielen Jahren
auf diese Frage gewartet. Sie fühlte sich selber

angesprochen und wurde zum Anwalt der kindlichen
Herzen. «So spricht ein Kind», sagte sie.

«Ich stehe nicht da, wo ihr steht, ihr Großen! Ihr redet so viel
über meinen Kopf hinweg. Ich verstehe nicht, was ihr meint.
Euer Horizont ist groß und weit. Der meinige ist eng und klein.
Niemand aber kann über seinen eigenen Horizont hinaus denken.

Aber ihr tut meistens so, als ob ich das konnte. Dann sagt

ihr, ich sitze teilnahmslos da, ich sei verträumt oder störrisch.
Meine Gedanken gehen in einer anderen Richtung als die euri-

gen. Euer ganzes Sinnen und Streben geht aufErwerb, aufGeld,
Besitz und Genuß. Aber ihr habt die Durchschau verloren. Ihr
seht nur das Äußerliche an den Dingen der Schöpfung. Was

dahinter leuchtet, seht ihr nicht mehr. Dafür habt ihr den Blick
verloren. Die Materie hat euch Sand in die Augen gestreut.
Der verdunkelt euren geistigen Blick... Ich sage euch einen
Grundsatz. Wenn ihr diesen versteht, dann versteht ihr uns

Kinder:
Wem das Wesen der Dinge nicht aufgeht im Entzücken des Geistes,

dem bleibt die Schöpfung fur immer ein verschlossenes

Buch. — Wem aber das Wesen der Dinge aufgeht im Entzucken
des Geistes, dem offenbart die ganze Schöpfung in der Symbolsprache

die Geheimnisse Gottes!
Wer das Entzucken nicht mehr hat... Als Kind hat er es

gehabt. Ja, ich habe dieses Entzucken. Es ist mein Kinderparadies.
Nur in dieser Sicht kann man mich verstehen. Ihr geistreichen
Erwachsenen aber habt Muhe, wieder so demutig klein zu werden.

Es bereitet euch richtigen Schmerz, in unsere kleine Welt —

die doch so groß ist - herabzusteigen. Aber dies ware auch eure

Heilung, dies konnte euch wieder froh machen.

Ihr Großen habt der Natur schon furchtbare Geheimnisse
entlockt. Aber mich schauert, wenn ich die Erwachsenen von der
Atomkraft reden höre. Sie hat euch nicht froher und freier
gemacht. Ihr wollt mich lehren, weise zu werden Ihr, die ihr die

Dinge gar nicht richtig seht? Ihr seht das verborgene Licht in
ihnen nicht. Ich aber, wenn ich ein Steinchen in die Hand neh-



me, dann entzückt mich dieses zu Stein gewordene Licht. Ich
fühle eine Gotteskraft dahinter. Hat es nicht eines Schöpfungsaktes

gebraucht, um einen Stein zu bilden? Und das seht ihr
nicht mehr? Ihr holt wohl die Kraft der Atome, um vielleicht
Welten zu vernichten, aber ihr seht alle Dinge nicht mehr im
Leuchten des Schöpferauges... Ihr müßt das wieder lernen, und
darin bin ich der Meister, nicht ihr! Ihr schleudert den Stein,
der euch vor dem Fuße liegt, unwillig zur Seite. Und dann
nehmt ihr mit der Kirche das Wort <Stein> in den Mund, etwa

am Kirchweihfest, und redet von den < lebendigen Steinen >, die
ihr sein wollt! Wie merkwürdig! Wie soll ich das verstehen?

Ihr lehrt mich ja die Ehrfurcht vor dem Stein gar nicht. - Und
so tut ihr mit allen Dingen: mit dem Gras, den Blumen, den

Vögeln, den Wolken, den Sternen, dem Licht.
Aber ihr macht uns in der Schule die Dinge tot, und ihr seid

erstaunt und böse, wenn wir nicht mittun. Ihr selber habt uns
den Boden unter den Füßen weggezogen. - Ihr guten großen
Menschen: so viele meiner Brüder und Schwestern werden

herausgerissen aus dem Urboden ihres Kinderglückes. Vom
ersten Tag ihres Hierseins erfaßt sie der Strudel der
Lautsprecher, die sinnbetäubende Nur-Welt. Da ist kein Platz zum
Stillestehen, keiner zum Ruhen, zum Lauschen, zumfriedlichen
Erleben. Alles rast weiter. Kein Bild kann sich einsenken in
unsere junge Seele. Wie ein Filmstreifen rollt alles vorüber. Und
dann sagt man wieder, wir seien oberflächlich, zerfahren, wir
hätten keine Tiefe. Woher soll unser Gehirn die Fähigkeit zu
tiefen Eindrücken bekommen? Gebt uns doch wieder Zeit zum
Erleben! Der Weg in die Höhe beginnt doch in der erlebnishaften

Wirklichkeit. Aber dort beginnt ihr eben nicht. Ist es

nicht so, daß jeder Katechet, der in eine erste Klasse kommt -
ja schon früher macht es die Kindergärtnerin auch so - zuerst

Gotthelfs «Schwarze Spinne»

Freddy Schriber, Rothrist

Das Lesen einer Einzelschrift im Deutschunterricht
sichert zum vornherein regen Anteil der Schüler,
da das unbekannte Büchlein den Reiz des Neuen in
sich trägt. Jedoch verlangt eine Einzelschrift wie

zum Beispiel Gotthelfs < Schwarze Spinne> (Gute
Schriften, Basel) vom Schüler ein durchhaltendes

Interesse, was ein Lesestück aus dem Lesebuch längst
nicht in dem Maße erfordert.
Der leise Zwang zum aufmerksamen Lesen einer
Novelle und das längere Verweilen bei einer Sache

sagt: < Na, Kinder, habt ihr auch schon etwas gehört vom lieben
Gott?> Stimmt es nicht, wird nicht fast immer so ungefähr
begonnen Und eben das ist ein Verhängnis! Eben damit beginnt
man mit der Höhe, auf der wir gar nicht stehen. Habt ihr noch
nie unsere fragenden Augen gesehen bei solchem Beginn? Erst
müssen wir lieben können, was Gott erschaffen hat, bevor wir
ihn selber fassen können.

Wir haben es noch nicht gelernt, mit euch in diese Hohe zu

fliegen, aus der ihr kommt. Erst müßt ihr in unsere Kinderstube
kommen und euch zu uns auf den Boden setzen. Dann werden
wir langsam Freunde und lernen eure Sprache verstehen. Und
das muß doch sein, sonst bleiben wir Fremde... Das aber darf
nicht sein, sonst können wir eure große Botschaft nicht annehmen.

Und wir hungern so sehr darnach. Nach der großen
Botschaft, die, wie ihr Großen sagt, in der Bibel steht.»

So also schaute diese Klosterfrau in die pädagogische
Welt hinein. Ihr Blick offenbarte eine Klarheit, in
welchem alles Komplizierte einfach wird, weil er

durch alle Stoffhüllen hindurchdringt in das

Wesentliche. Und dies ohne allen Schein von
Gelehrsamkeit und Schulmeisterei: Es ist der Kinderblick,
aber im Auge des Gereiften.

Aufder Heimfahrt beschlossen wir, die Symbolerziehung

genau zu studieren und Sr. Oderisia zu bitten,
ihre Erfahrungen einem möglichst weiten Kreise
christlicher Erzieher mitzuteilen. Diese Bitte wird
bald mit einem Buche erfüllt werden.

Sekundär- und Mittelschule

wirkt zudem erzieherisch; denn der Schüler wird
heute ununterbrochen genötigt, jagende Eindrücke

nur flüchtig aufzunehmen. Die Hast des modernen
Lebens und der schnell aufeinander folgende Wechsel

der Unterrichtsfächer lassen dem Schüler kaum
noch Zeit, sich auf das Wesentliche zu besinnen.

Wir -wissen aber, daß Besinnung notwendig ist für
die geistige Reifung.
So wollen wir uns hier in das Werk Gotthelfs
vertiefen, um dem Schüler zu helfen, den Wert des

889


	Begegnung mit Sr. Oderisia Knechtle

