
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 49 (1962)

Heft: 22-23

Artikel: Das Bild der höfischen Menschen zur Zeit des mittelalterlichen
Rittertums

Autor: Glur, Guido

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-537956

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-537956
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


fuhren. Es ist selbstverständlich, daß ein Bauer, der
des Lesens und Schreibens kundig ist, mehr Aussichten

hat, ein Reform- und Entwicklungsprogramm
zu begreifen und sich die gebotenen Chancen
klarzumachen, als sein Nachbar, der sich nur auf sein

Gedächtnis verlassen muß, wenn er das Erklarte
verarbeiten und in die Tat umsetzen will. Daher
hängt der Erfolg jedes Entwicklungsprogrammes
fur die Landwirtschaft weithin davon ab, ob das

Hindernis des Analphabetentums uberwunden
wird. Und während noch die Erwachsenen die

neuen Methoden mit Hilfe praktischer Demonstrationen

erlernen, müssen Kinder und die junge
Generation eine Schule durchlaufen. Sie lernen schnell,
und von ihnen hangt das Fortschrittstempo der
Zukunft ab.»
Ein leistungsfähiger Verwaltungsappaiat muß
aufgebaut werden. Die Yolksmassen müssen auf dem
Gebiete der Ernährung und der H\giene aufgeklärt
werden. Auch das setzt wieder Schulung und
Ausbildung voraus.
Spitaler müssen gebaut, Aizte müssen ausgebildet
werden. Ohne technische und finanzielle Hilfe von

Seiten der privilegierten Volker sind die
Entwicklungslander nicht in der Lage, aus dem Zustand des

Elends herauszukommen.

Weltkampagne gegen den Hanger

Sie wurde am I.Juli i960 von der FAO in Rom
eröffnet und hat ein doppeltes Ziel. Einerseits sollen
Armut und Elend in der Welt auf breitester Basis

und mit allen zur Verfugung stehenden Mitteln
bekämpft werden. Durch Informations- und
Erziehungsprogramme soll anderseits ein Meinungsklima
in der Welt geschaffen werden, das auf nationaler
und internationaler Basis zur Losung des Hungei-
problems beitragen soll.
Alle Lander sind zur Mithilfe aufgeiufen. Die
Schweiz steht nicht abseits. Bereits wurde unter dem
Patronat der Bundesrate Schaffner, Wahlen und
Alt-Bundesrat Petitpierre ein Nationales Komitee
gebildet, das sich mit der Planung der schweizerischen

Aktionen im Rahmen der Welthungerkampagne

befassen wird. Namhafte Persönlichkeiten aus
der ganzen Schweiz und aus allen Lagern gehören
diesem Komitee an.

Das Bild der höfischen Menschen
zur Zeit des mittelalterlichen Rittertums

Sekundär- und Mittelschule

Dr. Guido Glur, Kiiens LU

Die Kunstschaffenden unserei Zeit - Literaten,
bildende Kunstler - bekunden eine fast manische
Vorliebe für die Darstellung des Menschen als etwas

Zerstörtes, Aufgelostes, in seine Atome Zei stiebendes.

Ob eine innere Not die Kunstler aufdiesen Weg
zwingt, oder ob sie einfach auf der machtigen
nihilistischen Modewelle mitschwimmen, das soll nicht
untersucht werden. Aber wir möchten mit diesen

Zeilen zu einem kurzen Verharren in der Besinnung
auffordern, zur Besinnung auf ein Bild vom
Menschen, das noch ganz und unversehrt vor uns tritt.
Wii laden ein zu einem ganz unzeitgemäßen und
vielleicht gerade deshalb nicht ganz wertlosen

Streifzug kultur- und literaturgeschichtlicher Art
zurück ins frühe deutsche Mittelalter. Und da

begegnet uns das Idealbild des hofischen Menschen,
welchem nachzustreben man sich an den Hofen im
Reiche Kaiser Friedrich Barbarossas und Kaiser
Friedrichs II. befliß.
Es wird nicht verwundein, wenn wir bei der
Betrachtung des hofischen Menschen vor allem von
der Dichtung ausgehen. Die Dichtung ist ja neben
Baukunst und Bildhauerei das schönste Produkt des

Kulturschaffens der Hohenstaufenzeit gewesen, ja,
sie ist ein wesentliches Stuck Kultur. Daneben gibt
sie uns, als Spiegel gleichsam, den Blick frei auf all

737



das, was das Ritterliche in der Zeit bedeutete; sie

schildert uns den höfischen Menschen in seinem Sein

und Streben.
Als Stand ist das Rittertum freilich älter als die
staufische Zeit. Allmählich war aus dem frei
umherschweifenden germanischen Reiter der auf seiner

Burg seßhafte Ritter geworden (den fahrenden Ritter

gibt es allerdings, wie etwa das Beispiel Walthers

von der Yogelweide belegt, auch jetzt noch). Der
Landbesitz, den er zu eigen oder als Lehen hat,
bildet seine wirtschaftliche Grundlage. Als Freiherr
oder als Ministeriale, das heißt als ursprünglich
unfreier, dann geadelter Dienstmann, ist der Ritter in
die Ordnung des feudalen Lehens- und Dienstwesens

eingeschlossen; das persönliche Treueverhältnis,

das Verhältnis von Herr zu Dienst- und
Lehensmann, läuft vom Ministerialen über den

Freiherrn, Grafen, Fürsten bis zum König und Kaiser.
Die Wurzeln dieses Feudalismus hegen im altgermanischen

Gefolgschaftswesen, die eigentliche
Durchformung und Ausbildung des Ritterstandes erfolgte
dann in Frankreich. Seine wesentlichen Gesetze

erhielt der deutsche Stand von Friedrich Barbarossa:
in dieser Zeit mußte der Ritter legitime Rittervorfahren

nachweisen können; Geistliche und Bauernsöhne

waren von der Ritterwürde ausgeschlossen.

Wir sehen: Der Ritterstand, hinauf bis zum höchsten

Herrn, fühlte sich trotz Yielgliedrigkeit als

Einheit, von einer allüberwaltenden Idee her. Die Treue
zum Herrn floß sozusagen als Lebenssaft durchs
Ganze, die Ehre, die ritterliche Haltung, das Gefühl
der ständischen und sittlichen Sonderstellung bildeten

die Norm des ritterlichen Lebens. Nach außen
zeichneten das meist prächtige ritterliche Gewand
und das Schwert, erworben anläßlich der Schwertleite,

den Ritter aus. Wir kennen die stolzen Gestalten

beispielsweise aus den Bildern der Manessischen

Handschrift.
Der Ritterstand ergriff nun neben der Geistlichkeit
den Führungsanspruch auf allen Gebieten des

Lebens, vor allem auch auf dem literarischen Felde.
Seit Heinrich v. Yeldecke um 1170 waren alle Dichter

der höfischen Zeit ritterlichen Standes (oder, wie
Gottfried v. Straßburg, mindestens Stadtpatrizier).
Damit begann ein Prozeß der Herauslösung, der

Emporstilisierung: der Ritter, vor allem der ritterliche

Dichter, sieht nur noch seinen Stand; Bauern
und Bürger existieren für ihn überhaupt kaum als

Menschen. Kultuischaffend kann nur das höfisch-

ritterliche Element sein.

738

Kulturraum war, könnte man sagen, die Ritterburg.
Die Burg war zugleich Ausdruck der Wehrhaftig-
keit und des nützlichen Zweckes wie auch des Wunsches

nach behaglichem und schönem Wohnen.
Etwa 10000 Burgen ragten ums Jahr 1200 im
deutschen Reich. Wie gesagt, dienten sie in erster Linie
der Abwehr feindlicher Angriffe und dem Schutz
des umhegenden Besitzes. Das Kernstück jeder Burg
war der Bergfried, der trutzige Schutzturm, oft
einziger Wohnplatz der Familie. Im Gesamt der Burg
stemmte sich der Bergfried als letztes Bollwerk dem
Feindessturm entgegen, selbstverständlich auch
einen Brunnen, die Schatzkammer und die
Speisekammer umschließend. Zum Bergfried gesellten
sich bei der Vergrößerung des Besitzes Palas und
Burgkapelle, umfangen von einer Ringmauer
(mittelhochdeutsch zingel genannt) mit Zinnen und
Türmen. Im Yersepos Erec heißt es: « Ez rageten für
die zinnen türne von quadern groz, der fuoge niht
zesamne sloz kein sandic phlaster: si warn gebunden
faster mit isen und mit blie, ie drie und drie nahen

zesamene gesät.» Meist lag vor dieser ersten Mauer
die sogenannte Yorburg, wo sich Stallungen, Scheunen

und Knechtswohnungen befanden, wiederum
geschützt durch eine zweite Ringmauer und doppelt
gesichert durch Wassergräben: « Ein hus hoch uf
erhaben, da waren zwen tiefe graben al umbe uf
geworfen» (Krone des Heinr. v. dem Türlin). Oder:
«Yil tiefe ein grabe dar umbe gie, da durch ein luter
wazzer floz» (Wigalois). Der Weg, der zur Burg
hinanführte, war aus Yerteidigungsgründen eng angelegt

: «Nu waz diu burgstraze zwein mannen niht ze

maze, sus fuoren si in die enge beide durch gedrenge

unz an daz palas» (Iwein).
Soweit erscheint also die Burg als Schutz- und Trutzbau.

Der Palas nun diente dem festlichen Behagen,
bildete das sichtbare Zeichen hoher ritterlicher
Lebensfreude, ein kunstvoll gestaltetes Gebäude. Wir
lesen etwa in Konrad v. Würzburgs Partonopier:
«Swer diu venster worhte gar der konde si wol
zieren, von lewen und von tieren was vil daran ge-
houwen, man dorfte hie beschouwen so manegen
schoenen palas, an den louben vorne was manic
bilde hohe erhaben und etelichiu drin ergraben, als

man ez wünschen solde, mit lasur und mit golde was

vil an dem gemiure der alten aventiure gemalet
harte reine.» Im unteren Geschoß beherbergte der
Palas den Küchentrakt, darüber die Wohn- und
Schlafräume (wenn heizbar, Kemenaten genannt)
und vor allem den Raum, in dem sich das ritterlich-

Fortsetzung siehe Seite 743



Fortsetzung von Seite 738

ideale Leben der Gemeinschaft abspielte: den Festsaal

oder Rittersaal. Glasfenster wurden zwar erst
in späterer Zeit eingesetzt, auch Kamine. Die
Saalwände jedoch liebte man reich geschmückt mit
Wandbehängen. Im Biterolfheißt es da: «der kune-

ginne palas von guotem umbehange was verdecket

an daz ende, der estrich und die wende, des envant
man lutzel bloz.» Kronleuchter erhöhten den
festlichen Glanz: «manec tiure krone was gehangen
schon alumbe ufdem palas, diu schiere wol bekerzet

was.» Unter ihnen lauschte die Gesellschaft dem

Vortrage des Dichters. Denn der Akzent wurde
mehr und mehr vom trutzig Kriegerischen aufs

anmutig Schöne verlegt: die Burg wandelte sich zum
Herrschaftsbereich der < edelen frouwe >. der Herrin,

um welche im Minnedienst das Trachten und
Wirken des Ritters zu kreisen begann. Mit der
Teilnahme des Ritters an einem Kreuzzug zum Beispiel
erhöhte sich naturlich die Wohnkultur, indem kostbare

Stoffe, Teppiche, Edelgestein und - Gewürze

aus dem Orient mitgebracht wurden, die dann der
Verfeinerung des Lebensstils dienten.

In solchen Burgen, dann als Page an einem
fürstlichen Hof, wuchs der Rittersohn zum hofischen

Mann heran. Die Abschnitte, die im Leben des jungen

Adligen gesetzt wurden, waren noch ahnlich
denen, die schon die Antike gekannt hatte. Mit 7

Jahren begann die eigentliche Erziehung als
Edelknabe am Fürstenhof. Dort erwarb sich der Junker
die < zuht >, die ihn später als Erwachsenen
auszeichnen sollte. Körper, Geist und Seele wollten

gleichmäßig gebildet werden. Im Fechten, Ringen.
Laufen, Springen, Lanzenwerfen und Steinstoßen,

vom 14. Altersjahre an in der Erlernung des eigentlichen

Waffenhandwerks und des Reitens w urde der

Knabe zum Mut und zu sportlicher Gewandtheit

erzogen. Er lernte aber auch Latein und Französisch,

wurde auf einem Instiument und im Singen

ausgebildet, denn Dichten und Komponieren
gehörten zur ritterlichen Bildung. Der Pagendienst bei

Tisch und im Schlafgemach des Herrn, dazu das

Schachspiel, vervollkommneten die Erziehung, bis

«rede und gebar, gebaerde und site». Inneres und
Außeres im Einklang standen.

Mit 21 Jahren erlebte der junge Ritterburtige einen

ersten Höhepunkt: Er empfing die Schwertleite.
Das bedeutete die Hinführung zum Schwert, die

Erlaubnis, das Schwert zu leiten, zu fuhren. Xach
dem Besuch der Messe, wo der Schwertsegen ge¬

sprochen wurde, erfolgte die eigentliche Leite,

vorgenommen durch den Konig oder den Fürsten. Der
Ritter wurde mit dem Schwert umgürtet, die Sporen

wurden ihm angetan, der Schild ihm gereicht.
Jetzt hatte er < Schildes ambet> gewonnen. Die
Zeremonie der Schwertleite finden wir in Gottfried v.
Straßburgs Tristan geschildert: «Sus was der muot-
riche, der voget von Parmenie Tristan) und al
sin massenie ritterliches Gefolge) ze münster mit
einander komen und haeten messe vernomen und
ouch enpfangen den segen. des man in da solte pflegen.

Marke nam do Tristanden sinen neven ze han-

den, swert unde sporn strict' er im an. <sich > sprach
er <neve Tristan, sit dir nu swert gesegenet ist und sit
du ritter worden bist, nu bedenke ritterlichen pris
und ouch dich selben, wer du sis...> Hie mite bot

er'm den schilt dar.» Ritterliche Turnierspiele
bildeten den Abschluß, naturlich auch die Freuden der
Tafel. Im Turnier nämlich, in der Buhurt und im
Tjost konnte der junge Ritter seine Mannhaftigkeit
beweisen. Der Tjost umfaßte einen Zweikampfin
voller Rüstung mit Speer und Schwert. Im Reiterspiel

des Buhurt («gebuhurdieret unde geriten wart
da...») kämpfte man ohne Rüstung mit Stäben und
Schäften. Im Turnier endlich ritten bis zu 4000 Ritter

in zwei Geschwadern mit stumpfen Speeren

kunstgemäß gegeneinander. Als schönsten Siegerpreis

empfingen die Kampen den Ehrenkranz aus

zarter Damenhand. Die Bilderhandschriften halten

derartige Szenen kostlich fest.

Durch die Schwertleite galt dei junge Ritter als in
den auserwählten Kreis seiner Standesgenossen

aufgenommen. Im Tristan hören wir, daß Schwert,
Sporen und Schild nur die äußeren Zeichen der

neuen Wurde waren: Dem wahren Ritter, dem
hofischen Ritter mußte es aber, wie Konig Marke zu
Tristan bemerkt, vor allem auf andere, innere Wet te

ankommen: er sollte demütig, bescheiden, untadelig,

wahrhaftig, wohlerzogen, mildtätig gegenüber
Armen, hochgemut gegenüber seinesgleichen, treu
und zuverlässig sein. Die <zuht>. die Erziehung,
war also beileibe nicht zu Ende; der Ritter mußte
sich in die Hand nehmen, sich in jeder Lage zu
beherrschen wissen. Er sollte sich, w ie Gottfried \
Straßburg sagt, den < höfschen sin > erwerben. Damit

sind wir beim zentralen Bildungsbegriff
ritterlichen Menschseins angelangt. Hofisch nennen wir
die Kultur unserer Epoche, den wahren ritterlichen
Menschen. Hofisch ist weit mehr als etwas bloß

äußerlich Ritterliches. Ursprünglich bedeutet <ho-

743



\esch> alles das, was zum Hofe gebort, ist aber vom
Grundwort Hof her nicht mehr ausschließlich zu
definieren — als mittelhochdeutsches <hubesch>,
neuhochdeutsches <hubsch> hat es sich ja ganz da-

lon losgelost. <hovesch> wird selber zu einem

Grundwort, von dem andere abgeleitet werden:
<hovescheit>, das Verb <hoveschen>. <hovesch>

wiid, wie Prof. Helmut de Boor sagt, zu einem Qua-
litatsbegriff, zu einem BildungsbegrifF, zu einer
menschlichen Stilform. Als Gegenwert, besser:

Unzeit, gilt <dorper>, das heißt Tölpel, unkultivierter
Mensch.
Dei hofische Ritter ist der erzogene, am Hofe gebildete

Mann. Er weist die in der Gesellschaft des

iursthchen Hofes notwendigen Eigenschaften auf.
Zweierlei folgt hieraus: Fur den hofischen Mann ist
die Erziehung, wie schon angedeutet, nie zu Ende.

Im geselligen Umgang, wohl auch auf Ausland-
ieisen. muß er sich stetig weiter emporbilden zu den

\eilangten Tugenden. Er darf auch da nicht < ver-
hgen >, in Trägheit versinken. Allerdings: ohne die

eigene innere Veranlagung wird er kein idealer
Mensch im hofischen Sinne werden können. Im
Nibelungenlied steht zu lesen, daß der Held Siegfried

«von sin selbes muote», aus eigener
Veranlagung, viele Qualitäten angenommen habe. Als
zweites wird ersichtlich, daß die hofische Kultur
eine gesellschaftliche Kultur war; der einzelne wird
nicht zu einem unabhängigen Individuum, sondern

er wird zu einem Glied einer sehr exklusiven, daher

eigentlich recht kleinen Gruppe, eben jener
höfischen Welt. Der Einsame fühlt sich, w ie im Parzival-

epos deutlich wird, ausgestoßen aus dieser Welt, er
\eiliert die Lebenslust. Hofische Kultur, wiederholen

\\ ir's, ist gesellschaftliche Kultur, hofische Kunst
^t gesellschaftliche Kunst, Kunst in der und fur die
hofische Gesellschaft, eine Kunst der Lebensfreude.
Diese Lebenslust, <vroude> genannt, ist das

tragende Grundgefuhl der hofischen Welt. Mit <

hohem muot > wird die freudige Hochstimmung
bezeichnet, als deren Svmbol die Dichtung den

aufzeigenden Falken geschaffen hat.
Das Gemeinschaftsgefühl des Ritterstandes äußert
zch zumal am Feste. Festliches Teilnehmen an
festlichen Veranstaltungen gilt als hohe Pflicht; Feste,

Hoffeste teilen das Jahr: «Da waz wtinne und ere,
\reude und michel ritterschaft und alles des diu
uberkraft des man zem libe gel te ». ruft ein Dichter
n»i einem solchen Fest aus. Am Feste tiitt die
höfische Bildung nach außen.

Hofische Bildung, das ist damit angedeutet, ist
ästhetische Bildung, Bildung zu Schönheit, Anmut,
Pracht. Der schone, edle Mensch steht ausschließlich

im Mittelpunkt; das Häßliche wird als dämonisch

empfunden (ebenso, das heißt dämonisch,
wirkt übrigens die wilde, vom Menschen nicht
kultivierte Naturlandschaft auf den höfischen
Menschen). Mit dem Begriffschöner edler Mensch ist

immerhin ausgesagt, daß nur ein edler Mensch schon

sein kann, und zwar ist dabei ein innerer Adel
gemeint, dessen Ausdruck eben Schönheit ist. «nie-
man ist edel ern tuo dan edelliche», sagt Reinmar v.
Zweter, und, an anderer Stelle: «got selber spriht:
Swer tugende phligt, den sol man edele nennen; ein

kuneges kint ist edel niht, daz sih untugende vlizet.»
«Der Tugend pflegen»: das ist das Ziel der
hofischen Bildung. Die Literatur der Zeit kennt eine
reiche Zahl dieser Tugendw erte, denen der Mensch
nachstreben soll. Es sind christliche, germanische
und antike Werte, die im hofischen Menschenbild
aufeinandertreffen. Sie lassen sich abstufen nach der

Rangordnung, die schon in der Antike maßgebend

war. Den untersten Wert bilden die sachlichen Guter,

die einem hofischen Ritter wichtig sein sollen:
ritterlicher Adel. Reichtum, Schönheit, Gesundheit.

Ruhm, Macht. In der hofischen Idealwelt
bleibt, wie man sieht, kein Raum fur die Armut.
Armut ist ein schwerer Mangel. Bei Moritz v. Craun
heißt es: «riterschaft und ere diu muoz kosten sere
daz ist ein site unmazen alt.» Der Ritter soll edel und
reich zugleich sein. Fur diese untersten Werte
kannte die Antike den Ausdruck utile; Walther von
der Vogelweide kennt diese Werte als < varndes

guot>.
Auf mittlerer Stufe gelten die sittlichen Guter, die

eigentlichen Tugenden. Das lateinische honestum
umfaßt sie; Walthei nennt sie <werbliche ere>.

Durch ihren Besitz laßt sich ein Mangel an < guot >

ausgleichen. Welches sind nun diese sittlichen
Werte? Einmal gehört «diuere» hierher, die innere

Ehrenhaftigkeit, aber auch die äußeren zu genießenden

Ehrungen. Schon hier wird der Blick auf den
höchsten Wert gerichtet, wenn es heißt, «daz ane

got niemenere mac behalten einen halben tac». Die
< maze > gehoi t mit ins Zentrum; nach ihr muß das

Leben gestaltet werden. < maze> bedeutet Ebenmaß

von Sinnen und Trieben: «der mittelmaze pflagen
ie die w isen » < Staete > heißt ein w eiterer der Werte,
nämlich Beständigkeit, Wille zur sittlichen Festigkeit,

Streben nach dem Guten, ja, noch mehr, glau-

'44



biges Sich-Einfugen in die göttliche Weltordnung.
<Unstaete> ist die sittliche Haltlosigkeit.
Die Stetigkeit im menschlich-personlichen Umgang,
gegenüber Gott wie dem irdischen Herrn wie auch
der Minne, heißt <triuwe>. Wer <diemuete> kennt,
weiß, daß Gott über allem steht. <Diemuete> ist die
Gesinnung des Gefolgsmannes dem höchsten aller
Herren gegenüber. < Milte > fordert ein stetes
Gewahrsein der Bedürfnisse der Mitmenschen, «milte
unde manheit», «milte unde eilen» Tapfeikeit)
sind immerwiederkehrende Formeln.
Hartmann v. Aue weiß: «swer wil ritters ambet

pflegen, der muoz mere arbeit legen an sine vuore
Lebensführung) danne ezzen wol». «der mac

niht ritters ambet pflegen, der niht enwil wan sanfte
leben.» Die Arbeit am Ich muß eigentlich Tag und
Nacht weitergehen. <arebeit> ist Ehrendienst und
Gottesdienst zugleich; jede innere Entwicklung
hängt von ihr ab.

Höfische Bildung, das w ird deutlich, ist zum großen
Teil Selbsterziehung. Eine äußerst wichtige
Aufgabe kommt jedoch der Frau zu in dieser höfischen

Gesellschaft. Ihr Beispiel, ihre Zuneigung lassen den

Ritter mit immer neuer Kraft das Ideal des

hofischen Mannes anstreben. Im Minnedienst läutert
sich das Edelste im Manne; Minne ist zugleich höchste

Sinnenlust und transzendentale Anbetung, die

Herrin ist zugleich die geliebte Frau und ein jenseits
alles Erreichbaren stehendes Idealbild, in dessen

Dienst man sich emporlautert.
Wer diesen sittlichen Forderungen nachstrebt, wird
zur gewünschten Haltung des «hohen muotes»
gelangen. Dieser hohe Mut wächst aus der Gefahr und
dem Ruhm des Ritterlebens, aus dem Besitz der edlen

Waffen, aus dem Besitzen der sittlichen Tugenden,

der Ehre, der Minne. Eine Bändigung des

Triebhaften, eine edle Lebensführung, eine ideale

Stilisierung des Daseins führen zur höfischen

Haltung. Die Helden der Dichtung erwerben sich in
«steter arebeit» diese Haltung. Wir merken gerade

da, daß die höfische Dichtung in einem idealen,

stilisierten Raum spielt. Aber die Wirkung auf die
reale Welt war doch wohl auch da: der Leser, der
Hörer vielmehr dieser Literatur identifizierte sich

mit den Helden, sie sind ihm ein Idealbild, dem er
nachstreben will. So strahlte das ganz bestimmte
Humanitätsideal der Dichtung aus, wenn auch auf
einen kleinen Kreis. Diesen Kreis nennt Gottfried

v. Straßburg die «edelen herzen».
Die Rangordnung der Güter, die wir uberblickt

haben, zielt aber hinaufzum höchsten Gut: gemeint
ist das summum bonum; Walther spricht von «go tes

hulde». Es ist dies die Überzeugung des höfischen

Mannes, daß ein Monchwerden unnötig ist; Rittet-
schaff haben heißt gottnah sein. Die Stilisierung
macht auch vor Gott nicht halt, Gott witd sozusagen
< verrittert >, er ist der himmlische Kaiser, der oberste

Kriegs- und Lehensherr. Alles Heil kommt der
Ritterschaft von Gott, der weltliche Ritter ist
zugleich Gottes Ritter. Auch die Herrin, die höfische

Frau, ist nichts ohne Gott: er hat sie geschaffen, er
veredelt den «süezen frouwen» das Leben, er tut
Wunder und Zeichen um der angebeteten Frau willen.

Des höfischen Menschen Blick ist auf Gott und Welt
zugleich gerichtet. Gottesdienst, Frauendienst, Herren-

und Ritterdienst liegen in der gleichen Richtung.

Religion und Kirche gehören zwar unabding-
lich in die 1 itterliche Haltung hinein, aber, und das

ist ja das Neue gegenüber der frühmittelalterlichen
Bewegung, welche, von Cluny ausgehend, das

memento mori betonte: Die höfische Kultur setzt eine

neue Wertung des Diesseits voraus, in dessen Mittelpunkt

der schöne, gesunde edle Mensch steht. Und
das Gottesbild der Zeit muß zum Teil als ein
uberkirchliches angesprochen werden. Man denke dabei

an das Symbol der Gralsburg, welche als «Ort höchster

ritterlicher Verwaltung des Menschlichen und
Göttlichen auf Erden» definiert worden ist.
Bemerkenswert ist in diesem Zusammenhang, was der Tod
der höfischen Gesellschaft bedeutete. Das Bewußtsein

der irdischen Vergänglichkeit ist zwar seit

Cluny durchaus da, aber das wird nicht als

Bedrohungempfunden. Auch dei Tod wird stilisiert, er
erscheint als der unhofische Rauber allen Glucks, er
macht alles Ritterliche, Adelige dem Gemeinen

gleich. Er ist der sinnlose Vernichter einer schonen

Kultur. Der Tod ist entweder ein Eingang zur
Wonne oder zur Verdammnis im Jenseits. Immerhin

wird gehofft, daß sich Minne, Wonne, rechte

Freude, ewige Jugend, all das also, was das hofische

Leben ausmacht, im Himmel im übertragenen
Sinne fortsetzen werden, «der tot ist ein hochgezit
die uns diu weilt ze jungest git», meint der Sanger
Freidank. Der Tod wird gleichsam ein höfisches

Fest. Doch auch die rein ritterlich-kriegerische
Haltung dem Tode gegenubei, die gei manische

Haltung des «urloup Abschied) in den tot nemen»,
ist da als Formel fur den Kampf.
Es ist nicht etwa so, als fehlten in dieser hofisch-

745



idealen Welt die Dissonanzen, die Spannungen. Das

Problem, wie sich der Besitz der materiellen Guter
mit dem der sittlichen Guter vereinbaren lasse, stellt
sich zum Beispiel dem alternden Walther von der

Vogelweide. Besitz und Ehre stehen in einem

Spannungsverhältnis, das sich fur Walther nicht zum
Guten losen laßt. Aber auch die Frage, \\ ie man sein

Yei haltnis zur Welt gestalten könne, ohne den Blick
auf Gott zu verlieren, wie man also Gott und der
Welt gefallen möge, stellt sich immer wieder. Die

Spannung zwischen dem hofisch-humanistischen
Menschenbild und dem dualistischen Weltbild - der
Mensch ist auf Erden der Mittelpunkt, aber er ist

sterblich - wird in der hofischen Blutezeit ausgehalten,

man ist stark genug dazu. Die Spannung erst

fuhrt zur hofischen Harmonie, sie macht eigentlich
den hofischen Menschen erst aus. In der mittelalterlichen

Spatzeit jedoch lockert sich dei Spannungs-
bogen, Welt und Gott treten wieder auseinander,
eine finstere AVeitangst tritt auf den Plan und bereitet

endlich der höfischen Kultur ein Ende. Der nach-
hofische Mensch wird wild hin- und hergerissen
zwischen derbster Sinnenlust und glühendster reli-
giosei Inbrunst. Die ideale Harmonie einer hohen

Kultuiepoche liegt zerstört. Und der Ritterstand
hört auf, allein kulturschaffend zu sein.

Maßnahmen der Schule für die Italienerkinder Umschau

Bekanntlich ist die Zahl der auslandischen.

insbesondere der fremdsprachigen
Arbeitskräfte in unseiem Land in den

letzten Jahren außeroidenthch staik

gestiegen. Es sind Sofortmaßnahmen und
Maßnahmen auf lange Sicht notwendig,
um den Schwierigkeiten, welche der
Schule aus dieser Be\ olkerungsbewegung
erwachsen, zu begegnen.

1. Sofortmaßnahmen

Die schulpflichtigen I talienerkmdei müssen

in unseren Schulen Aufnahme
finden, sobald sie die Sprachschwierigkeiten
uberwunden haben. Es ist deshalb

notwendig, Deutschkursefui Itahenerkinder
zu veranstalten.

2. 1Maßnahmen auf lange Sicht

Diese Maßnahmen gelten der Beschaffung

\on zusatzlichem Schulraum und
zusatzlichen Lehrkräften. Daruber
schreibt das kantonale sanktgalhsche
Arbeitsamt folgendes:
«Die Maßnahmen auf lange Sicht stehen

in direktem Zusammenhang mit der sich

sprunghaft entwickelten Überfremdung
unseres Landes Schon die Volkszählung
i960 ergab bei 5429000 Einwohnern

583000 Auslander, was io-7°0 der

Wohnbevölkerung entspricht Innerhalb
der letzten 10 Jahre betragt dei
Auslanderzuwachs 298000 oder i05°0. Seit

i960 ist eine neue Zunahme \on
schätzungsweise 100000 bis 110000 eingetreten.

Gegenüber 1941 hat sich der
Bestand an in der Schweiz wohnhaften
Auslandern also mehr als verdreifacht.

\un ist zu bedenken, daß über \iei
Fünftel (8i,6°0) der Auslander im
erwerbstätigen Alter von 15 bis 64 Jahren
stehen,wahrend bei den Schweizern nicht
einmal ganz zwei Drittel (64,4° o) auf
diese Alterskategorie fallen Mehr als die
Hälfte der Auslander sind 20- bis 39-
jahrig. Nach der Volkszahlung ist der
Anteil der Auslander an der 20- bis 29-
jahrigen Bevölkerung (HeiratsalteG ein
Viertel. Bei den Mannern sind es sogar
drei Zehntel. Dei Altersaufbau des

Auslanderbestandes zeigt eindeutig, daß ein
sehr großer Teil im heiratsfähigen Alter
steht.

Weil die Heiratsfahigkeit in den meisten
Staaten, aus denen die bei uns einreisenden

Aibeitskrafte stammen, großer ist
als bei uns und auch ihre eheliche Fruchtbarkeit

jene der Schweizer ubertrifft, ist

mit einer starken Zunahme der Familien

und der Kinder unserei ausländischen
Kolonie zu rechnen. Die Zahl der Schulkinder

durfte über das Wachstum der
schweizerischen Be\olkerung hinaus
zusätzlich um jährlich 15000. spater 20000
Fremdarbeiterkinder ansteigen, was ei-
nei Zunahme von 20 bis 25°0 entspricht.
Daraus resultiert ein zusatzlichei Bedaif
von 20 bis 25% Schulraum und Lehi-
kiaften.
(Aus dem Amtlichen Schulblatt des

Kantons St. Gallen N F. Bd. xxx, Xr. 5.)

Schuljahrbeginn im Herbst

Seit geiaumer Zeit bemuhen sich gewisse
Kreise, voi ab wohl die Leiter der Schweizer

Reisekasse in Bern, um die Einfuhrung

des Herbstschulbeginns in der
Schweiz. Unser Land ist eines der wenigen

Lander auf der Welt, das noch in den
meisten Kantonen das Schuljahr im
Frühling beginnen laßt. Zahlreiche und
einleuchtende Grunde lassen sich fur
eine Umstellung darlegen und sind kurz-

746


	Das Bild der höfischen Menschen zur Zeit des mittelalterlichen Rittertums

