
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 49 (1962)

Heft: 22-23

Artikel: Maria Montessori

Autor: Kamber, Rita

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-537952

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-537952
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ger durch Worte als durch beispielhaftes Leben und
selbstloses Tun erfolgen.

*

Bei Teilhard de Chardins < Der göttliche Bereich > Walter-

Verlag., 1962) finden wir wichtige und hinreißende Antworten,

die dem Lehrer und der geistlichen Schwester, dem Fachlehrer

wie sogar dem bisher vielleicht gottfernen Professor die

christliche Lösung unseres Problems zeigen, die Gott verherrlicht,

den Schüler beglückt und den Lehrer zum Höchsten

führt.
Jedenfalls darf, wenn immer in der Schule im Gebet und im

Unterricht der Name Gottes gebraucht wird, dies nieformelhaft,

nie verniedlichend, nie bloß sachlich-rational und nie

säuerlich geschehen, sondern in strahlender Freude. Wenn

der bedeutende Philosoph Dietrich von Hildebrand, ein Laie,

in seinen Münchner und New-Torker Ansprachen von Gott

sprach, dann leuchtete sein Antlitz und es klang das Wort

«Gott» wie ehrfürchtige Musik. Und wo wir Gottes Gebot

lehren, muß das Gebot als Befreiung, Beglückung für den

Menschen erkannt werden können. Darum soll auch das

Verkünden freudeweckend geschehen und nicht säuerlich.

Ja es kann manchmal sein, daß wir innerlich beten, von Gott

glühen, aber äußerlich von ihm schweigen müssen, dafür im

Verhalten und Leben und selbstlosen Lieben um so mehr

Gott verkündend verherrlichen. In der neutralen Schule wird
dies häufig der Fall sein müssen. Sicher werden jene Lehrer

und jene Lehrerinnen, die es als ihr größtes Leid klagten, sie

dürften in der Schule nicht von Gott reden, die aber im Glauben

glühen und aus dem Glauben heraus in leuchtender Reinheit,

Liebe und Freude leben, mehr von Gott reden und künden

und bekennen als wir alle, wenn wir von Gott ein bloßes

Gerede machen. Nn

Maria Montessori Rita Kamber, Luzern

1. Ihr Leben

Ein gutes Jahrzehnt ist verflossen, seit in den Niederlanden

ein ungewöhnliches Leben sich vollendete.
Es ist dasjenige Maria Montessoris. Maiia Montessori

war Pädagogin, bedeutungsvoll, aber immer
sehr umstritten. Aufalle Fälle aber war sie eine Frau

von ganz außerordentlicher Intelligenz und
Charakterstärke. Sie hat große und selbstlose Arbeit
geleistet. Doch erfahren wir zuerst einiges über ihr
Leben!
Maria Montessori, die einzige Tochter ihrer Eltern,
wurde im Jahre 1870 in der Nähe von Ancona
geboren. Ihr Elternhaus war ein Milieu von hoher
Kultur und Bildung. In der Erziehung hielt man
viel auf Disziplin.
Als Maria 12 Jahre alt war, siedelte die Familie
Montessori nach Rom über, um dem Mädchen eine

sehr gute Bildung zu ermöglichen. M. Montessori
wählte sich ein anspruchsvolles Studium. Sie wollte
Ärztin werden. Für ein Mädchen war das in den

Augen ihrer Zeitgenossen etwas ganz Unmögliches.
Aber die Ansichten ihrer Mitmenschen interessierten

M. Montessori überhaupt nicht. Sie war
entschlossen, Medizin zu studieren. Für diese Berufswahl

opferte sie sogar viele Jahre lang das Wohlwollen

ihres Vaters.
Während ihrer ganzen Studienzeit hatte sie Kämpfe
auszufechten, Hindernisse zu überwinden und
Unannehmlichkeiten zu ertragen. Das muß neben dem

an sich schon harten Medizinstudium eine
ungeheure Belastung gewesen sein. Aber M. Montessori
hielt durch. Im Jahre 1896 wurde sie Italiens erster
weiblicher Doktor der Medizin.
Kurz darauf ernannte man sie zur Assistenzärztin
an der psychiatrischen Universitätsklinik in Rom.
Hier lernte sie geistesschwache Kinder kennen, die
damals noch mit Geisteskranken zusammen versorgt
wurden. Sie waren in einem engen Raum
zusammengedrängt, und es fehlte ihnen jegliches
Beschäftigungsmaterial. Die junge Ärztin gewann Interesse

für diese bedauernswerten Wesen. Je mehr sie

das Problem der Geistesschwäche studierte, desto

mehr erkannte sie, daß dieser in den meisten Fällen
viel eher mit pädagogischen als mit medizinischen
Mitteln beizukommen wäre. In der Folge studierte

722



sie die Werke von Itard und Seguin, welche in
Frankreich mit Geistesschwachen gearbeitet und
darüber geschrieben hatten.
Auf einem Kongreß in Turin kämpfte sie für ein

menschenwürdiges Dasein geistig zurückgebliebener

Kinder. Sie vertrat die Ansicht, die damals noch

nicht weit verbreitet war, daß nämlich Schwachbegabte

Kinder ebensoviel, wenn nicht noch mehr
Anrecht aufeine ihnen angepaßte Erziehung hätten.
Im Anschluß an diesen Kongreß wurde sie

aufgefordert, in Rom eine Reihe von Vorlesungen über
die Erziehung Geistesschwacher zu halten und die

Leitung einer Schule für Geistesschwache zu
übernehmen AVenn Maria Montessori etwas unternahm,
tat sie es immer mit einer unglaublichen Gründlichkeit.

Sie reiste nach London und Paris, um alle
bekannten Methoden aufdiesem Gebiet der Erziehung
kennenzulernen. Dann unterwies sie eine Gruppe
von Lehrern in einer <Spezialmethode zur
Beobachtung und Erziehung geistig schwacher Kinder >.

Man könnte fast sagen, daß sie den ersten
heilpädagogischen Studiengang durchführte.
In der Schule arbeitete sie selbst in intensivstem
Maße mit den Kindern. In der Nacht saß sie über
ihren Notizen, Tabellen, Vergleichen und der
Vorbereitung von neuem Unterrichtsmaterial.
Der Versuch hatte sich gelohnt. Die Kinder, d ie man
für idiotisch hielt, machten zum Teil große
Fortschritte. Das brachte Montessori auf die Idee, daß

mit ähnlichen Methoden auch die Persönlichkeit
normaler Kinder entwickelt und, wie sie sich

ausdrückt, «befreit» werden könnte. Es dauerte jedoch
noch Jahre, bis sie an die Verwirklichung dieser

Idee gehen konnte.

1904 erhielt Maria Montessori an der Universität in
Rom den Lehrstuhl für Anthropologie. Zu dieser

Zeit erschienen größere wissenschaftliche Publikationen

aus ihrer Hand. Gleichzeitig wirkte sie an
einer Lehrerbildungsanstalt für Frauen, arbeitete an
römischen Kliniken und unterhielt vorübergehend
noch eine Privatpraxis. Das läßt das Maß der Vitalität

und Arbeitskapazität dieser Frau erahnen.

1906 gab sie ihre Professuren auf. Endlich bot sich ihr
die Gelegenheit, mit normalen Kindern zu arbeiten.

In San Lorenzo, einem Elendsviertel Roms, wurde
ein sogenanntes Kinderhaus gegründet, dessen

Leitung Maria Montessori übernahm.
Hier verwendete sie im Unterricht die von ihr
entwickelten Lehrmittel. Nach ihrer Beschreibung
machte sie in der Folge wunderbare Entdeckungen.
Sie sagt: «Ich war Aladin und hielt mit meinem
Material die Wunderlampe in Händen, die den

Zugang zu verborgenen Schätzen erschloß. Diese
bestehen in den normalen, ursprünglichen Eigenschaften

des Kindes, die unter einer Maske von Abwegigkeit

verborgen gewesen waren.»
Die Erfolge blieben nicht verborgen. Wahrscheinlich

nicht zuletzt wegen der Beziehungen, die

M. Montessori in hohen gesellschaftlichen Kreisen

pflegte, zog die Schule bald viele Besucher jedes
Standes an und gewann viele Bewunderer. Von jetzt
an überschritt Maria Montessoris Namen die Grenzen

Italiens. Die Presse hatte ihn entdeckt und trug
ihn in die europäischen Länder und sogar nach
Amerika. Ausländische Besucher kamen, um die

Kinderhäuser - San Lorenzo war nicht das einzige
geblieben - zu sehen und die neue Methode zu
studieren. Viele nahmen an Lehrgängen teil, die zur
Einführung in das neue Unterrichtssystem veranstaltet

wurden. So fand Montessoris Methode auch
im Ausland Verbreitung. Überall entstanden Mon-
tessori-Gesellschaften, denen die bekannt gewordene
Pädagogin wegweisend zur Seite stehen mußte. Reisen,

Vortragstätigkeit, die Leitung von
Einführungskursen, Kongresse und das Veröffentlichen
von pädagogischen Schriften füllten jetzt ihr Leben

aus. Ihr erstes Buch erschien 1913 m deutscher

Übersetzung mit dem Titel < Selbsttätige Erziehung im
frühen Kindesalter >. Ihm folgten noch mehrere. Sie

baute ihre Lehrmethode bis zum Universitätsstudium

aus.

1939 folgte Maria Montessori einer Einladung nach

Indien, wo sie mit 300 Personen einen Ausbildungskurs

abhielt. Während des ganzen Krieges blieb sie

hier, dann kehrte sie nach den Niederlanden zurück.
Im 81. Lebensjahre, am 6. Mai 1952, starb sie. Auf
dem Friedhof von Noordwijk fand sie ihre letzte
Ruhestätte.

Merken Sie sich vor den Einführungskurs für Film- und Fernseherziehung,

den der Katholische Lehrerverein der Schweiz in Rickenbach-Schwyz durchführen

wird, und zwar Mitte Juli 1963. Schweizerische und ausländische Referenten.

723



2. Ihr Werk

Was hat Maria Montessori eigentlich gewollt, was
hat sie geschaffen
Sie sagt in <Mein Handbuch>: «Meine Methode ist
sowohl ihrem Wesen wie ihrem Ziel nach
wissenschaftlich. Sie will einen weitern Fortschritt anbahnen,

nicht länger nur in materieller und physiologischer

Richtung. Sie ist ein Versuch, den Weg, den
die Hygiene — aber mit Beschränkung auf die
physische Seite - schon eingeschlagen hat, zu vollenden.»

Montessori gellt von folgender Überlegung aus:
Die moderne Hygiene hat die physiologischen
Lebensbedingungen des Kindes stark verbessert. Die
Wissenschaft hat sehr einfache Regeln aufgestellt,
wonach sich der Körper des Kindes möglichst
natürlich entwickeln kann. Der Erfolg ist augenfällig.
Seit die Mütter die Säuglinge nicht mehr mit dem
schädlichen Wickelzeug einengen, seit man sie

natürlicher ernährt und sich in Luft und Sonne

frei bewegen läßt, seit man ihre Ruhe und ihren
Schlaf respektiert und sie durch häufige Bäder sauber

hält, ist die Kindersterblichkeit um ein
Vielfaches zurückgegangen, die Kinder wachsen gesünder

und kräftiger heran.
Montessori will nun für die geistige Entwicklung
ebenso günstige Bedingungen schaffen, damit sich

der Geist des Kindes ebenso frei und ungehindert
entfalten kann. Bei der geistigen Entwicklung soll
der gleiche Fortschritt erzielt werden, wie man ihn
beim körperlichen Wachstum konstatieren kann.
Montessori meint, so wie man früher den Körper
des Kindes mit Bändern umwunden habe, weil man
meinte, so die Glieder vor Verkrümmungen bewahren

zu müssen, so halte man den Geist des Kindes
noch heute gebunden und gefesselt. Sie vergleicht
die Schuleinrichtungen und Lehrpläne mit den

Bandagen des Säuglings.
Als erstes will nun die italienische Pädagogin den
Geist des Kindes befreien. Bisher sei das Kind vom
Erzieher organisiert worden, jetzt aber soll ihm die

Möglichkeit geboten werden, sich selbst zu organisieren.

Man habe keine Achtung vor der Persönlichkeit

des Kindes gehabt. Man habe es gezwungen,
nach der Willkür des Erziehers zu handeln und sich

in die Welt des Erwachsenen, die ihm gar nicht
gemäß ist, einzuordnen. Man habe es bestraft, wenn
ihm dies nicht gelungen sei oder wenn es sich widersetzte,

um die für es notwendige Bewegungsfreiheit

724

zu erkämpfen. Durch unvernünftige Gesetze sei das

Kind zu Trotz und Bösartigkeit veranlaßt worden.
Montessori verlangt Freiheit für das Tun des Kindes,

denn es spüre instinktiv, was in jedem Moment
für seine Entfaltung förderlich sei. Es an seinem Tun
hindern heiße seine geistige Entwicklung hemmen.
Als Beispiel hierfür führt sie folgendes an: Man
betrachte es als eine grobe Ungezogenheit, wenn die
Kinder alle Dinge berühren oder in die Hände nehmen

wollen, und doch ermögliche es ihm dieser

Drang, die Welt der Dinge in seinen geistigen Besitz

zu nehmen. Freiheit allein genüge jedoch nicht.
Montessori verlangt für das Kind auch eine
Umwelt, die alle Reize enthält und darbietet, die das

Kind für seine Entwicklung braucht.
Prof. Paolini, eine Schülerin Maria Montessoris,

sagte im Rahmen einer Vorlesung in Perugia: «Jedes

Kind hat die Fähigkeit und die unbeschränkte

Möglichkeit, alles zu werden, wenn es die
entsprechenden Impulse aus der Umwelt empfängt.»
Um eine solche Umwelt gestalten zu können, meint
Montessori, sei eine exakte wissenschaftliche
Forschung nötig, die das Kind in jedem Lebensalter
studiere, um herauszufinden, welches Material für
seine Aktivität nötig sei.

Nach diesen Grundsätzen organisierte Maria
Montessori ihre Schulen. Der äußere Rahmen dieser
Institutionen ist folgender: Es ist überhaupt nicht eine

Schule, wie wir sie kennen, sondern es ist ein
sogenanntes Kinderhaus. Der wichtigste Raum in
diesem Haus ist das <Zimmer für geistige Arbeitt.
Daneben gibt es je nach den Verhältnissen kleinere
Wohnräume, Speisezimmer, Badezimmer,
Schlafzimmer (für den Mittagsschlaf) und Turnsaal.
Alle Möbel sind der Größe der Kinder angepaßt.
Sie sind leicht, damit sie von den Kindern selbst
verschoben werden können. In Spanien ging man sogar
so weit, eine Kinderkapelle zu bauen, das heißt eine

Kapelle, die in der ganzen Ausstattung den
kindlichen Proportionen entspricht. - Es gibt Tische und
Stühle in verschiedenen Größen. Montessori
bezeichnet es als einen Unsinn, den Kindern die Schulbänke

anzumessen, wie es in verschiedenen Schulen
geschehe. Das Kind wähle von selbst die richtige
Größe der Tische und Stühle, vorausgesetzt, diese

ständen ihm zur Verfügung. So sei am einfachsten
den häufigen Sitzschäden vorgebeugt. AVie die Möbel

so sind auch alle Geräte der Größe des Kindes
entsprechend, damit das Kind alle Hausarbeiten
selbst verrichten kann. Die Kinder fegen die Zim-



mer, waschen die weiß gestrichenen Möbel ab, dek-
ken den Tisch, servieren, spülen das Geschirr usw.
Mit all diesen Tätigkeiten beginnen schon die
Dreijährigen. Montessori betont, alle diese Arbeiten
trügen den Ernst der Wirklichkeit und seien nicht
etwa Spiel. Sie meint: «Ich muß mich wehren
gegen alle, die meine Methode eine Spielmethode
nennen.» Diese Beschäftigungen seien im Gegenteil
notwendige Übungen für die Entwicklung der Muskeln

und der Geschicklichkeit.

Die Lehrmittel sind von M. Montessori in vieljähriger
Arbeit zusammengestellt worden. Beobachtung und
Experiment spielten bei dieser Arbeit eine wesentliche

Rolle. Das Material hat nach Montessori nicht
den Zweck, Kenntnisse zu vermitteln, sondern sie

stellen Hilfsmittel dar, die inneren Energien zu spontaner

Entfaltung zu bringen. Sie will also vor allem
eine formale Bildung geben. Sie glaubt, daß für
jedes Alter das Material bereitstehe, das den Bedürfnissen

dieser Entwicklungsstufe entspricht.
Die Lehrmittel zur Erziehung der Sinne bestehen in:

a) drei Gruppen von Holzzylindern, solche, die im
Durchmesser abnehmen, solche, die in der Höhe
abnehmen, solche, die in Höhe und Durchmesser
zugleich abnehmen. Die Aufgabe des Kindes besteht

darin, jeden Zylinder in den entsprechenden Hohlraum

zu setzen. Ein Vorteil dieser wie vieler andern
Übungen besteht darin, daß das Kind selbst merkt,
wenn es einen Fehler macht. Die Kontrolle liegt im
Material selbst;

b) farbige Holzwürfel, die entsprechend der
abnehmenden Größe aufeinandergesetzt werden müssen;

c) Prismen, mit denen eine Treppe gebildet wird;
d) Stäbe, die nach Größe und Farbe geordnet werden

müssen;

e) verschiedene geometrische Körper;
f) rechtwinklige Tafeln mit rauher und glatter
Oberfläche zur Übung des Tastsinnes und eine

Sammlung verschiedener Stoffe zum gleichen
Zweck;

g) Holztäfelchen von verschiedenem Gewicht. Das

Kind übt damit, Gewichte in der Hand zu fühlen
und zu vergleichen;

h) 64 farbige Täfelchen zur Übung des Farbsinnes;

i) eine Kommode mit Schubfächern voll flacher

Einsatzkörper zur Entwicklung des Formensinnes.
Drei Reihen von Karten mit geometrischen
Formen zum gleichen Zweck;

k) eine Sammlung von Tonschachteln für akustische

Differenzierungsübungen;

1) Glocken, mit denen die Bezeichnung der Töne
erlernt werden kann.

Lehrmittel zur Vorbereitung für Schreiben und
Rechnen:

a) Platten mit verschiedenen geometrischen
Einsätzen. Das Kind umfährt mit einem Farbstift den
Einsatz und malt die Figur dann aus;

b) Buchstaben aus Sandpapier. Das Kind fährt mit
dem Finger über den Buchstaben, um dessen Form
zu erleben;

c) 2 Alphabete aus buntem Karton in verschiedener

Größe;

d) Ziffern aus Sandpapier;

e) Karten mit Zahlen über 10;

f) 2 Kasten mit Rechenstäben. Diese haben eine

gewisse Ähnlichkeit mit dem Rechenkasten für den
Ganzheitsunterricht von Kern.

Verschiedene Rahmen zum Schnüren und Knöpfen
für die Muskelerziehung der Hand.
Für die höhern Schulstufen stehen Bücher, Modelle
und Skizzen in den verschiedenen Wissensgebieten
bereit.

Die Unterrichtsgestaltung in der Afontessori-Schule

Montessori lehnt den Klassenunterricht ab. Freie
Wahl der Beschäftigung ist höchstes Gesetz. Das
Material ist in Schränken untergebracht, die dem
Kinde leicht zugänglich sind. Hier holt es sich den
Gegenstand, mit dem es sich zu beschäftigen
wünscht, arbeitet so lange damit, wie es Lust hat,
dann holt es sich etwas anderes. Nach Montessori

verspürt das Kind selbst, welche Beschäftigung für
seine Entwicklung notwendig ist. Auch die ihm
zuträgliche Dauer der Beschäftigung bestimme es am
besten selbst. Sie versichert, es sei höchst schädlich,
das Kind stundenlang in einer Schulbank festzuhalten,

es soll aufstehen und umhergehen dürfen, wenn
es dazu Lust verspüre.
Aus eigenem Antrieb soll sich das Kind mit den
Lehrmitteln beschäftigen. So lerne es ohne Zwang
und ohne ermüdenden und umständlichen
Klassenunterricht alles Notwendige aus eigenem Interesse.

Die Aufgabe des Lehrers bestehe vor allem
darin, die Kinder zu beobachten und ihnen Hilfe zu
bieten, wenn sie solche verlangen. Das Kind ver-

725



lange von selbst nach neuer geistiger Nahrung, der
Lehrer brauche nur dem Wunsche zu entsprechen.
Überall, wo diese Bedingungen, nämlich die

Zwangslosigkeit und das dem Kinde gemäße Milieu,
erfüllt seien, offenbarten sich die Kennzeichen des

normalen Kindes: Ordnungsliebe, spontane
Konzentration, Liebe zur Stille und Einzelarbeit, Wahl
statt Neugierde, Gehorsam, Unabhängigkeit und

Initiative, spontane Selbstdisziplin, Freude.

g. Kritische Bemerkungen zur Alethode Alaria Alontessoris

Ich habe nicht die Aufgabe, zur Methode Maria
Montessoris in allen Einzelheiten Stellung zu
nehmen. Das würde den Rahmen dieser Ausführungen
bei weitem sprengen. Es ist auch nicht leicht, dieser

Frau in der Beurteilung ihrer Erziehungsidee
gerecht zu werden.
Sicher wird sie zu Recht die <Anwältin des Kindest
genannt. Sie weckte das Verständnis dafür, daß man
schon einem Kind mit Achtung begegnen muß, daß

man nicht nach Willkür mit ihm verfahren darf. Zu
einer Zeit, wo sich schon kleine Kinder wie Erwachsene

zu benehmen hatten, erkannte sie, welche

Überforderung und welche Verkennung der
kindlichen Eigenart in einer solchen Erziehung lag. Mit
Energie kämpfte sie um das Recht des Kindes, um
das Recht, anders sein zu dürfen als der Erwachsene.
Sie darf auch als bedeutende Reformatorin der
Schule gelten. Vieles, was 11ns heute als selbstverständlich

erscheint, galt damals als revolutionär, so

zum Beispiel der Grundsatz, daß das Wissen
möglichst vom Kinde erarbeitet und nicht einfach an es

herangetragen werden soll. War doch die Schule

von damals vor allem eine Auswendiglernschule.
Auch ihre vehemente Forderung nach Freiheit wird
verständlich, wenn man bedenkt, daß zu ihrer Zeit
noch jede Spontaneität des Kindes unterdrückt
wurde. Auf diese pädagogische Fehlhaltung
hinzuweisen war ein großes Verdienst Montessoris, auch

wenn sie in ihrer Forderung zu weit ging.
Sicher hat Maria Montessori vieles zu unserer heutigen

Unterrichts- und Erziehungsweise beigetragen,
auch wenn man vielleicht nicht genau weiß oder es

längst vergessen hat, welches dabei ihr Anteil ist.
Auch die Arbeit und die Beachtung, die sie dem

geistesschwachen Kind schenkte, ist eines ihrer großen

Verdienste. Sie legte hier einen Grundstein für
die Heilpädagogik. Mir scheint überhaupt, daß die
Methode Montessoris, vor allem das Material, das

sie erarbeitete, für den heilpädagogischen Unter-

726

rieht besondere Bedeutung hätte, obwohl
Montessori es später ausdrücklich für normale Kinder
verwendet wissen wollte. Empfinden wir es für ein
normales Kind als eine Fessel, wenn es, statt in
freiem zeichnerischem Gestalten sein Erleben zum
Ausdruck bringen zu können, nur geometrischen
Figuren nachfahren und diese ausfüllen soll, so

entspricht zum Beispiel diese Übung dem
geistesschwachen Kinde viel besser. Auch die Hilfsmittel
für den Schreib- und Rechenunterricht könnten im
Unterricht für Geistesschwache mit Gewinn
verwertet werden, zum Teil auch für die Behandlung
von Legasthenikern. Auch im Blindenunterricht,
für die Schulung von cerebral geschädigten Kindern,
Sprachgebrechlichen usw. kann Montessoris Material

zur Verfeinerung der Sinne von Bedeutung sein.
Es bestände auch die Möglichkeit, es noch zu erweitern

und den jeweiligen Bedürfnissen entsprechend
zu variieren.
Wahrscheinlich können die Lehrmittel Montessoris
immer noch dort am wirksamsten eingesetzt werden,
wo die Pädagogin ihre Arbeit begonnen hat, nämlich

in der Heilerziehung.
Damit ist nun schon angedeutet, daß wir die Mon-
tessori-Erziehung nicht vorbehaltlos bejahen möchten,

daß man manchem skeptisch gegenübersteht
und mit vielem nicht einig geht.

Wo sind wir mit Maria Montessori nicht einverstanden

Nicht überein stimmen wir mit ihrer Ansicht über
die menschliche Natur. Sie widerspricht sich zwar
gelegentlich. Es kommt vor, daß sie von der
Erbsünde spricht, aber im allgemeinen scheint sie diese

trotzdem zu ignorieren und die menschliche Natur
als an sich gut zu betrachten. Sie kennt keine

Einschränkung von der Anlage her, die Umwelt bedeutet

ihr alles. Sie ist der Meinung, Strafen seien

überflüssig; in die richtige Umwelt versetzt, sei das Kind
von selbst gut. Verbrechen, sagt sie, kommen von
schlecht organisierter Arbeit her. Ein bißchen Wahrheit

mag darin liegen, aber sicher nicht die ganze.
A Veil wir entgegen Montessori glauben, daß bei der
menschlichen Entwicklung drei Komponenten
mitspielen, nämlich Anlage, Umwelt und freier Wille
(nach Montalta), können wir auch nicht einverstanden

sein mit der fast unbegrenzten Freiheit im
Unterricht. Montessori scheint ein bißchen zu viel
Vertrauen in den spontanen Lerneifer des Kindes zu
haben.
Etwas Wichtiges hat Maria Montessori in diesem



Zusammenhang aber doch erkannt, etwas, das erst
die Tiefenpsychologie wirklich erhellt hat, daß nämlich

nicht alle Abwegigkeit bösem Wüllen entspringt,
sondern oft neurotische Reaktionen sind, die unnütz
bestraft werden, weil hier eine andere Hilfe von-
noten ist. Standing, ein Biograph Montessoris,
erzählt: «Montessori machte folgende Erfahrung:
fast immer erwies sich die Ungezogenheit eines Kindes

als Manifestation einer in Unordnung geratenen
Persönlichkeit und schien darauf zu beruhen, daß
die konstruktiven Energien im Innern des Kindes
nicht in den richtigen Kanälen strömen konnten.
Diesen Grundsachverhalt vermochten Strafen nicht
zu ändern.»
Das ist sicher in manchen Fällen richtig, aber man
darf nicht die gleiche LVsache allen kindlichen
Unarten unterschieben.
Eine weitere Kritik gilt der Tatsache, daß Montessori

die affektive Komponente des Geistes ganz
außer acht läßt. Daraus resultiert, daß sie schon

dreijährige Kinder in ihre Tagesschule aufnimmt,
so daß sie nur noch eine relativ sehr kurze Zeit in der
Familie verbringen. Die enge Beziehung zur
Familiengemeinschaft ist für ein Kind dieses Alters aber

wichtiger als eine noch so ideale Umwelt, die ihm
doch nicht die nötige Geborgenheit schenken kann.
Es ist hier nicht von den verwahrlosten Kindern von
San Lorenzo die Rede, aber diese Praxis soll nicht
auf normale Verhältnisse übertragen werden.
Diese Mißachtung des affektiven Lebens scheint
auch mit ein Grund zu sein, warum Montessori dem

Spiel so geringen Wert beimißt. Daß es dem Kind
unendliche Erlebnismöglichkeiten bietet, erkennt
sie nicht. Das Rollenspiel zum Beispiel bewertet sie

als Produkt überreizter Nerven und sieht nicht die

Werte, die darin liegen. Montessori mißt nur einer

«ernsten» Tätigkeit Wert bei. Es scheint fast, als

erscheine ihr das Spiel unpassend für ein
wissenschaftlich begründetes Erziehungssystem. Auch das

freie Zeichnen lehnt sie für das kleinere Kind ab.
Sie fürchtet, die Phantasie verwirre den Sinn für die
Realität. Ein weiteres Beispiel für die etwas zu intel-
lektualistische Erziehung ist der Gesangsunterricht.
Er beginnt mit akustischen Differenzierungsübun-
gen. Das Kind soll gleiche Töne erkennen und
ungleiche unterscheiden und einordnen lernen, dann

prägt £s_sich die Namen der Töne ein, mit denen
dann erst ein Lied gesetzt wird. Ohne jede
Vorübung, einfach aus Freude singen, das will Montessori

nicht, sowenig wie ein zeichnerisches Gestalten

ohne Vorübung. Montessori will keine unvollkommenen

Kunstwerke. Künstlerisches Schaffen soll

erst dann einsetzen, wenn die Gegebenheiten der
Wirklichkeit gründlich erkannt und beherrscht werden.

Die gefühlsmäßige Bedeutung des Spiels, des

Singens, des freien Gestaltens für das Kind existiert
für Montessori nicht. Hier spürt man die Natur-
wissenschafterin in ihr. Was einer exakten
Beobachtung und dem Experiment nicht zugänglich ist,
das ist ihr weniger vertraut, das bewertet sie gering.
Ein weiterer Vorwurf betrifft die Einseitigkeit der

Unterrichtsmittel, und daß das Kind nur in der

vorgeschriebenen Weise damit arbeiten darf. M.
Montessori fordert Freiheit für das Kind und schränkt sie

doch in empfindlicher Art und Weise ein. Das erlebten

wir besonders eindrücklich bei wiederholten
Besuchen in einer Montessori-Schule in Perugia. Es

löste bei den Besuchern fast Empörung aus, zu
sehen, wie ein zirka fünfjähriger Junge mit den
Holzwürfeln eine originelle Idee verwirklichen wollte,
dann daran gehindert wurde und strikte Anweisung
bekam, die Würfel in der richtigen Reihenfolge
aufzuschichten.

Günther Schulz hat verschiedene dieser Einwände und noch
viele andere, die im Laufe der Zeit gegen Montessori gemacht
wurden, zu widerlegen versucht, allerdings ohne immer ganz zu
uberzeugen. Seine Publikation trägt den Titel: <Der Streit um
Montessori», Verlag Herder, Freiburg i.Br. 1961, 376 Seiten.

DM 24.80.
In dieser sehr gründlichen Arbeit wurde die gesamte zugängliche

Literatur über Montessori bearbeitet. Gegensätzliche
Standpunkte wurden einander gegenübergestellt. Wenn man
auch hie und da den Eindruck hat, Schulz lasse aus Prinzip
keinen Einwand gegen die Methode gelten, so öffnet er doch

neue wertvolle Gesichtspunkte. Im Anhang finden wir eine

Darstellung über den Einfluß Montessoris in den verschiedenen
Ländern und eine Bibliographie der Primär- und Sekundärliteratur,

was für eventuelle weitere Untersuchungen und mit
diesem Thema zusammenhängende Studien eine wichtige
Hilfe darstellen wurde.

Benutzte Literatur:

Montessori: < Mein Handbuch >

Montessori: < Selbsttätige Erziehung im frühen Kindesalter»
Montessori: <Montessori-Erziehung fur Schulkinder»
Standing: «Maria Montessori. Leben und Werk»
Schulz: «Der Streit um Montessori»

Alle großen Leute sind einmal Kinder gewesen, aber wenige
erinnern sich daran. Antoine de Saint-Exi pery

727


	Maria Montessori

