Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 49 (1962)

Heft: 21

Artikel: Streit um Teilhard de Chardin
Autor: Boros, Ladislaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-537335

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-537335
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Halbmonatsschrift fiir Erziehung und Unterricht

Olten, den 1. Mirz 1963 Nr. 21

49. Jahrgang

Streit um Teilhard de Chardin

Das Werk des franzdosischen Jesuiten und Paldonto-
logen Teilhard de Chardin steht nicht erst heute im
Brennpunkt der Auseinandersetzungen. Bis zu sei-
nem Tode im Jahre 1955 kursierten seine Aufzeich-
nungen und Vortrige durchweg in hektographier-
ten Texten, und bereits in dieser vorldufigen und
vielfach nicht autorisierten Form riefen sie Aufsehen
hervor. Und dies Aufsehen teilte sich in Zustimmung
und Ablehnung. Das ist heute, da sein Werk in sei-
nen wesentlichen Stiicken erschienen ist, nicht an-
ders geworden. Da freilich erst jetzt Ubersetzungen
in die europaischen Kultursprachen herauskommen,
die dem Inhalt des Werkes gerecht werden, weitet
sich die Diskussion — an ihr beteiligen sich ebenso
wie an der Herausgabe dieses Werkes Naturwissen-
schafter, Philosophen, Politiker und Theologen —
auch auf die deutschsprachige Welt aus. Mit einem
Wort: Die Wirkung der Schriften Teilhards de
Chardin ist universal und eine naturliche Antwort
auf den universalen Geist ihres Autors. Leider kann
sich Teilhard de Chardin mit den Argumenten sei-
ner Leser nicht mehr selber auseinandersetzen,
woran ihm sicher gelegen gewesen wire, denn sein
Werk erschien erst nach seinem Tode in Buchform.
Immerhin haben ihn manche Einwinde der Leser
seiner Manuskripte und der Horer seiner Vortriage
nachhaltig beschiftigt und zu Korrekturen veran-
la3t. Damals wie heute ist es die schopferisch-kithne
Verbindung von naturwissenschaftlichem und theo-
logischem Denken bei Teilhard, welche die Geister
anzieht und auch abstoBt. Gewil3 ware es leicht, das,
was wir die Teilhardsche Theorie nennen kénnten,
als Erzeugnis eines naturwissenschaftlichen «Nous
poietikos>, als dichterische Attitiide, abzutun, be-

Schweizer Schule

Dr. Ladislaus Boros, Zurich

saBe nicht gerade der Naturwissenschafter Teilhard
de Chardin auf seinem speziellen Fachgebiet — der
Palidontologie — eine groBe Autoritat.

Naturwissenschaftliche Forschung — theologische Synthese

Jahrzehnte wissenschaftlicher Expeditionenin Asien,
Vorderasien und Siudafrika, angestrengte Zusam-
menarbeit mit den Vertretern der bedeutenden For-
schungszentren der Palaontologie und eine Reihe
von aufsehenerregenden Entdeckungen auf dem
Gebiete der vor- und frithmenschlichen Forschung
haben den Namen Teilhard de Chardin fiir immer
mit der Geschichte dieses relativ jungen Wissen-
schaftszweiges verbunden. Aber was ihn heutigen-
tags zum Gegenstand teilweise hitziger Diskussionen
macht, ist weit mehr. Den Ausschlag gibt die unab-
lassige Bemithung des Forschers, seine naturwissen-
schaftlichen Erkenntnisse in eine theologische Syn-
these zu iiberfithren. Der Kern der Auseinander-
setzung mit Teilhard de Chardin dreht sich um den
Versuch dieses Jesuiten und Forschers, eine univer-
sale christliche Deutung der Welt auf evolutionisti-
scher Grundlage zu entwerfen. Folgerichtig kom-
men die Einwidnde sowohl von naturwissenschaft-
licher wie theologischer Seite, und manche Ein-
wénde sind nicht einfach von der Hand zu weisen.
Sie fordern zu einer offenen und anhaltenden Dis-
kussion heraus. Nur wenige aber von denen, die
diese Einwinde erheben, kénnen die ebenso origi-
nare wie ansteckende Wirkung des Werkes leugnen.
Liickenhaftigkeit des Gedanken-
ganges, hier und da ungenaue Sprache kénnen die

Gelegentliche

<«Herausforderung> nicht tbersehen machen, die

689



darin beschlossen liegt, daf an einer genau bezeich-
neten Stelle die traditionelle Spaltung und Abson-
derung von Naturwissenschaft und Theologie auf-
gehoben wird.

Diese Herausforderung aber konnte ohne Zweifel
nur gewagt werden, weil in Teilhard de Chardin
Wissenschafter und Priester eins waren. In erzwun-
genen Ruhepausen, zwischen zwei Expeditionen,
in der Nacht, auf wiederholten langen Schiffsreisen
trug er seine fachwissenschaftlichen Erkenntnisse
sozusagen in eine theologische Karte ein. In beiden
Fillen —der paldontologischen wie der theologischen
Tatigkeit — begleiteten ihn dieselbe Intuition wie
Entdeckungskraft. Denn in der Paldontologie hat
man zuerst einmal buchstéblich zu finden und dann
von Bruchstiicken auf ein vorhandenes oder wahr-
scheinliches Ganzes zu schlieBen. In eins aber be-
wegt man sich in riesigen Zeitraumen. Diese Zeit-
raume richten sich jedoch keineswegs nur auf die
Vergangenheit. Paldontologen haben es bei all
ihren Forschungen mit Entwicklungsstadien, also
gewissermallen mit vergangenen Zukiinften, zu tun.
Und dort, wo sich ihr Einzelwissen zur Theorie der
Zusammenhinge erhebt, da ist nicht nur der Aus-
gang, sondern auch das Ziel der Entwicklung zu
reflektieren. Daf3 der Paldontologe wie Evolutionist
Teilhard gerade diesen Zusammenhang erfal3t hat,
beweist sein Satz: «Die Vergangenheit hat mir den
Bau der Zukunft enthiillt.»

Liel der Weltentwicklung: der <kosmische Christus>y

<Der Bau der Zukunft» —das ist im Grunde nur ein
anderes Wort fur das uberall anzutreffende Welt-
gesetz der Evolution. Evolution ist eine Eigenart
des gesamten Kosmos; die Welt ist auf Zukunft hin
gebaut, und Zukunft ist seit ihrem Anfang in ihr am
Werk. Und gerade an dem Orte dieser Erkenntnis
ergibt sich fiir Teilhard de Chardin eine verliBliche,
ungezwungene Briicke zwischen einzelwissenschaft-
licher Erkenntnis und iibernatiirlicher Offenbarung.
Warum? — Nun, fir Teilhard widersprechen sich
Gottes Schopfungstat und natiirliche Entwicklung
nicht. Gottes Schopfungstat ist fur ihn kein plotz-
liches Hineinstoen fertiger und vollkommener
Dinge in eine fertige Welt, sondern vielmehr ein
Entstehenlassen der Gestalten aus dem SchoB des
Seins, und zwar ein aufsteigendes Entstehenlassen
bis zum Menschen hin, ja, iiber den Menschen
hinaus. Teilhard erscheint der Kosmos als ein rie-

690

siger EntwicklungsprozeB, der innerhalb von Jahr-
milliarden stufenhaft durch fortschreitende Ver-
innerlichung und Vergeistigung der Materie seiner
Erfilllung entgegenreift. Damit aber solche Vergei-
stigung der Materie eintreten kann, muf} sie in ihr
angelegt sein. Und so konstatiert Teilhard denn
auch in den vormenschlichen Bereichen eine Art
von Innerlichkeit, die dem auf den ersten Blick
toten Stoff eine vor-lebendige Verfassung beschert.
Das gesamte Universum erklimmt langsam, fast
unmerklich, jedenfalls nicht in herkémmlichen Ka-
tegorien mefBbar, die Stufen des Seins, die zugleich
die Stufen des Thrones Gottes sind. Das Sein perso-
nalisiert sich. In der Wiederbelebung eines uralten
theologischen Wissens vom <Logos Gottes», der die
Welt durchwirkt, steht am Grunde und Gipfel der
Weltentwicklung Christus als der menschgewordene
und auferstandene Gott, der alles in allem geworden
ist. Durch die Jahrmillionen hindurch bleibt der
Weltproze3 durch alle Widerstinde, Unterbre-
chungen, Mutationen, Sterbevorgiange auf ein Ziel
gerichtet: Dies Ziel ist nach Teilhard der <kosmische
Christus, der groBe Christus>. In dieser Sicht er-
weist sich die gesamte Natur als geheimnishaft mit-
einbezogen in die Heilsgeschichte. Die Natur reift
gleich der Menschengeschichte dem, wie Teilhard
es nennt, Punkt Omega zu. Das Ziel der Welt-
Evolution ist Christus.

Teilhard scheint verhdltnismaBig frith und merk-
wiirdig klar gewuBtzu haben, daB die Verkiindigung
dieser theologischen Erkenntnis aus evolutionisti-
schem Denkansatz heraus seine Aufgabe werden
wiirde. Und so schreibt er 1923 aus China und in-
mitten seiner paldontologischen Forschungen an
Claude Aragonnes: «Alles in allem scheint mir, da
der Herr mich wahrhaft seit drei Monaten an der
Hand fiihrt. In dieser Vorsehung erkenne ich all-
mahlich das Zeichen, daB er wirklich wollte, daB3 ich
hierherkdme, und daBl er mir auch andeutet, er
erwarte von mir eine Nachlese an Aktivitadt in mei-
nem besonderen Apostolat in Europa. Denn wie Du
weillt, bin ich nur nach China gekommen in der
Hoffnung, in Paris besser vom <groBen Christus»>
sprechen zu kénnen.»

Und daB die gesamte Evolution auf Christus aus-
gerichtet ist, dies ist tatsichlich das Zentrum der
Teilhardschen Weltsicht. Die Evolution ist bei ihm
jene Kraft, die — von Christus selber beseelt und an-
gezogen — die Welt in fortschreitendem MaBe und
gegen alle Widerstinde und Gefahren in eine neue



Erde und einen neuen Himmel zugleich umwandelt,
in den einen endzeitlichen Christus, in das < Pleroma
Christi». Die Geschichte des Kosmos ist die Ge-
schichte der Geburt des kosmischen Christus. Eine
kleine, bisher noch unveréffentlichte Schrift mit
dem Titel «Comment je crois> (<Wie ich glaube»)
bietet die kiirzeste Zusammenfassung der Teilhard-
schen Weltsicht dar, genauer gesagt: vier kurze
Satze ihrer Einleitung:

«Ich glaube, daB3 das Weltall eine Evolution ist.
Ich glaube, daB diese Evolution in die Richtung des
Geistes strebt.

Ich glaube, daB der Geist sich im Personalen voll-
endet.

Ich glaube, daB die Vollendung des Personalen der
universale Christus ist.»

Entwicklungslehre und christlicher Glaube

Diese Sitze in ihrer programmatischen Kiirze wir-
ken wie eine Fanfare. Ihre Klange missen nicht nur
Naturwissenschafter und Theologen aufhorchen
machen, sie gelten im Grunde jedem Christen, der
im Zeitalter der Wissenschaften um den Standort
seines Glaubens fragt. Hier sind Christentum und
Evolutionismus auf die gleiche Formel gebracht.
Vertragen sie sich aber in Wahrheit miteinander? —
Nun, nicht erst seit den Stellungnahmen Pius’ xi1.
war es einem Katholiken erlaubt, Evolutionist zu
sein., Dem Ansatz nach, wenn auch nicht im heuti-
gen Sinne, waren einige der groBten Kirchenviter
Evolutionisten. Zu ihnen zahlen Gregor von Nyssa,
Irendus von Lyon und Aurelius Augustinus. Die
Zahl der heutigen Theologen, die aus wissenschaft-
lich-theologischen Griunden den Evolutionismus
bekampfen, wird zusehends kleiner. Aber auch sie
kénnen die Tatsache der Evolution nicht leugnen,
ohne sich auBerhalb wissenschaftlicher Erkenntnis
zu bewegen. Denn fur sie steht die Tatsache auBer
Zweifel. Der Naturwissenschafter schaut heute den
allgemeinen — also auch auf den Menschen anwend-
baren — Evolutionismus als wissenschaftlich ge-
sicherte Grundkonzeption an. Der Wissenschafter
stellt sich nicht mehr die Frage, <ob» Entwicklung
tiberhaupt stattgefunden hat oder stattfinde, son-
dern <wie» sich Entwicklung vollzog, vollzieht und
was die «(Mechanismen> der Evolution sind. Das
offizielle kirchliche Lehramt hat diese Feststellungen
der Wissenschaft unter Papst Pius xm1. ausdriicklich
anerkannt. Es hat zugleich klargemacht, da3 ihre

Erkenntnisse mit der Offenbarungslehre nicht in
Widerspruch stehen. Auf der Ebene dieser Uber-
einkunft sollte im Gespréach zwischen Theologie und
Naturwissenschaft iiber das Verhéltnis von Offen-
barung und Entwicklung frei diskutiert werden
konnen. Das entspriache auch jener Praxis, die im
Mittelalter gang und gibe war und die zu den
(Iriumphen der Theologie> gefithrt hat. Man
braucht in diesem Zusammenhang nur an das
Werk des heiligen Thomas von Aquin zu erinnern,
der die Summe aller seiner Zeit zuginglichen Er-
kenntnisse in die Theologie eingebracht hat. Und
schlieBlich hat das kirchliche Lehramt gerade diesen
Theologen zum Kirchenlehrer erhoben. Warum
sollte, wenn das kirchliche Lehramt das letzte Wort
spricht, nicht auch heute méglich sein, daB die Dis-
kussion sich jener Fragen annimmt, die noch offen
oder jedenfalls im Gange sind ? Aus beiden Grinden
also — der Entscheidung des Papstes und bewihrter
Praxis — kann es eigentlich nicht mehr die Aufgabe
des Theologen sein, sich aus rein theologischen
Griinden gegen die These der Evolution als wissen-
schaftlicher Theorie zu wenden. Zumal dann, wenn
ein <gemafBigter Evolutionismus> den Wesensunter-
schied zwischen Geist und Materie beibehilt und
der Theologie die Moglichkeit 1aBt, die heilsge-
schichtliche Schicksalseinheit des
schlechtes zu denken.

Menschenge-

Nun scheint freilich trotz alledem ein gewisser Vor-
behalt der Theologen gegen den Evolutionismus im
allgemeinen und gegen Teilhard de Chardin im
besonderen auch beim kirchlichen Lehramt wieder
an Boden gewonnen zu haben. Am 30. Juni 1962
erlieB das Heilige Offizium ein sogenanntes < Moni-
tum>, das vor «Doppelsinnigkeiten und schweren
Irrttimern»> (in ziemlich allgemeiner Form) im
Werke Teilhards de Chardin warnen zu miissen
glaubt. Ein gleichzeitig erscheinender Kommentar
dazu im <«Osservatore Romano», der sich vor allem
mit der positiven Wirdigung des Werkes durch das
Buch des Jesuiten Henri de Lubac auseinandersetzt
formuliert indessen nicht weniger vorsichtig und
zuriickhaltend wie das Monitum, bei Teilhard seien
gewisse Wahrheiten der katholischen Lehre <nicht
genug ausgedriickt>, <nicht geniigend sicherge-
stellt>; es fanden sich bei thm in mancher Hinsicht
«schwache Stellen», und notwendige Trennungs-
linien seien nicht klar genug gezogen. Nun weisen
auch nicht-theologische Kritiker mit Recht auf die
gelegentliche Sprung- und Liickenhaftigkeit des

6gr



Teilhardschen Denkens hin, Ein Naturwissenschaf-
ter vom Range Adolf Portmanns, der die GroBe
Teilhards nicht anzweifelt, betrachtet sein Werk
auch unter rein naturwissenschaftlichem Aspekt
«als eine Etappe in einer langen und noch nicht ab-
geschlossenen Auseinandersetzung». Aber all das
kann die Richtigkeit vieler naturwissenschaftlicher
und theologischer Erkenntnisse nicht hinfillig
machen. All das kann auch die Diskussion des Wer-
kes unter Theologen und Fachleuten nicht tber-
fliissig machen. Es handelt sich hier um eine durch-
aus zuriickhaltend formulierte <Warnung» — nicht
zuletzt auch unter pastoraltheologischen Gesichts-
punkten — und keineswegs um eine Indizierung.
Ubrigens klammert das <Monitum> die natur-
wissenschaftliche Diskussion ausdriicklich aus —
dies in Ubereinstimmung mit Pius xu. HeiBt es
doch wortlich: «Ohne die Leistung Teilhards auf
dem Gebiete der positiven Wissenschaft beurteilen
zu wollen...» Die angemessenste Beurteilung des
Monitums vom 30. Juni 1962 findet sich bei Mario
von Galli. Er schreibt:

«Das Monitum sagt keineswegs, dal3 einfach die
Konzeption Teilhards der katholischen Lehre wider-
spriache. Es ist etwas anderes, ein Grundanliegen
und eine Grundkonzeption als irrig zu bezeichnen
und mit der katholischen Lehre nicht vereinbar, und
es ist wiederum etwas anderes, zu sagen, es gebe bei
der Darlegung einer Konzeption gewisse dunkle
Punkte oder sogar einzelne Irrtiimer. Im zweiten
Fall ist es niemandem verwehrt, die Grundkonzep-
tion fiir Aullerst wertvoll und mit der katholischen
Lehre vereinbar zu halten. Er wird nur die dunklen
Punkte klidren und die an einzelnen Stellen zutage
tretenden Irrtiimer verbessern miissen.»

In diesem Zusammenhang verdient eine zuverlas-
sige Nachricht Erwiahnung. Papst Johannes xxun.
empfing kiirzlich anldBlich einer Privataudienz
eine Gruppe franzosischer Geistlicher. Thnen wie
dem Gast einer anderen Privataudienz — dem Prisi-
denten der Republik Senegal, Leopold Senghor
(ibrigens einem der Mitglieder des Ehrenkomitees,
das sich zur Ausgabe des Werkes von Teilhard kon-
stituiert hat) — gegeniiber bezeichnete der jetzige
Papst das Monitum wortlich als bedauerlich (<re-

grettable»).

Herausforderung fiir unser Weltbild

DaB der groBe synthetische Versuch Teilhards nicht

692

auf Anhieb gelingen konnte, versteht sich von selber.
Und niemand, auch der entschlossenste Anhinger
Teilhards nicht, wird behaupten wollen, sein Ent-
wurf der Weltentwicklung sei vollkommen und ent-
halte keinerlei dunkle, ungekliarte Punkte. Alle Er-
fahrungen der Geistesgeschichte sprechen gegen ein
solches Gelingen. GroBle Ideen tragen immer eine
Reihe peripherer Irrtiimer in sich. Entscheidend
scheint das zentrale Ferment, das Klirung und
Gérung bewirkt. Entscheidend scheint weiter der
zusammenschauende Blick, der das Kleine mit dem
GroBen, das Einzelne mit dem Ganzen zu verbinden
weill. Beide sind im Werke Teilhards de Chardin
iitberreich vorhanden. Und so fordert es auch von
sich aus zur Auseinandersetzung auf. Aller nur
duBerliche Streit, alle gleichfalls &uBBerlichen Arger-
nisse iiber das Monitum sollten zur tieferen Ausein-
andersetzung mit dem Werk selber fithren. Was
diesem Werk an Klarheit noch fehlt, ist erganzbar
und korrigierbar. Wie es der bekannte Basler An-
thropologe Johannes Hiirzeler ausdriickte:

«Die GroBle des Versuchs bringt es fast zwangs-
laufig mit sich, da3 das neue Gewebe da und dort
Mingel aufweist. Wir miissen deshalb versuchen,
das Positive zu erkennen und die Mingel in gedul-
diger Arbeit zu beheben. Die Schriften des franzo-
sischen Jesuiten miissen deshalb nicht unter herme-
tischen VerschluB, wie einzelne iiberangstliche
Theologen und Laien das Monitum interpretieren
wollen, sondern zur sorgfiltigen Priifung und sach-
lichen Diskussion gestellt werden.»

Das sollte schon deshalb geschehen, weil das inzwi-
schen in wichtigen Einzelwerken erschienene Den-
ken Teilhards eine Wirkung ausgelost hat, die sich
vom Werk teilweise unabhingig gemacht hat. Teil-
hards Denken hat einen Denkprozel3 ausgelost, der
aufdie Herausforderung seines Werkes zu antworten
versucht. Den besten Dienst erweist man Teilhard,
wenn man die Struktur, die Grundkonzeption und
den Richtungssinn einzelner Aussagen bei ihm
sichtbar zu machen unternimmt. Auch fur Teilhard
gilt der Satz Heideggers, die eigentliche Lehre eines
Denkers sei das in seinem Sagen Ungesagte. Die
Frage aber nach dem unausdriicklichen Richtungs-
sinn seiner Aussagen, die Frage nach der <Angel»>
seines Denkens ldBt sich erst beantworten, wenn
man sich in die Mitte des Teilhardschen Denkens
begibt. Diese Mitte aber — der Ort, wo alle Reflexio-
nen in ihre Einheit hinaufgehoben werden, die
Stelle, welche alle Reflexionen biindelt — ist eine



geistliche Erfahrung. Wer diese Erfahrung nicht
mitvollziehen kann, wird den geheimen Zusammen-
hang aller Aussagen (nicht allein den verborgenen
Richtungssinn einzelner Aussagen) verfehlen. Diese
geistliche Grunderfahrung hat Teilhard selber
schon 1923 — also wihrend seiner Forschungsreisen
in Asien — folgendermaBen formuliert: « Ubrigens
ist die Mystik die groBe Wissenschaft und die groB3e
Kunst, die einzige Macht, die imstande ist, die
durch die anderen Formen menschlicher Aktivitat
gesammelten Reichtimer zu einer Synthese zu
bringen.»

Die Mitte des Teilhardschen Denkens

Was hier ausgesprochen wird, bleibt im Werk selber
unausgesagt. Unausgesagt, weil es sein tragender
Grund ist. Das im einzelnen Unausgesagte des
Teilhardschen Denkens besteht in mystischen Er-
fahrungen. Sie waren es, die den Theologen und
Naturwissenschafter Teilhard die verborgene christ-
liche Dimension der natiirlichen Welt erfassen und
aussprechen lieBen. Aus mystischer Intuition heraus
— und sie stand im Grunde niemals dem rationalen
Trieb und der rationalen Aktivitit entgegen — er-
kannte dieser Jesuit die Transparenz der Welt auf
Christus hin. Mit dem Blick des Mystikers durch-
drang er die Sichtbarkeit, und solche Erfahrung
iibte ihre allgegenwirtige Wirkung auf das Denken
aus. Wie stark sein Sinnen auf diese letzte Schau
gerichtet war, besagt sein Satz: «Die auBlere Hille
der Farben und Orte ist mir zum Weinen langweilig.
Was ich liebe, ist nicht mehr sichtbar.»

Ein weiteres Beispiel seiner spirituellen Grunderfah-
rungen bietet eine Stelle aus der Schrift Teilhards
<Le Christ dans la Matiére>. Sie beschreibt eine
Sicht des kosmischen Christus, in der das Weltbild
des spateren christlichen Evolutionisten bereits
keimhaft enthalten ist. Was hier beschrieben wird,
ist ein Vorgang kontemplativen Gebets: «Mein
Blick blieb unwillkiirlich an einem Bild haften, das
Christus mit seinem der Menschheit dargebotenen
Herzen darstellt. Es hing an der Wand einer Kirche,
in die ich mich zum Gebet zuriickzog. Wihrend ich
meinen Blick iiber das Bild wandern lieB3, schien es
mir plotzlich, als ob die Umrisse des Bildes sich auf-
losen wiirden. Als ich versuchte, den Umril3 der
Person Christi zu schauen, die Falten seines Gewan-
des, die Strahlen seiner Haare, die Frische seines
Gesichtes, da geschah plotzlich eine Umwandlung:

all das fing an, sich aufzulésen, ineinanderzugehen,
ohne aber wirklich zu entschwinden. Die Grenzen,
die Christus von der Umwelt trennten, verwandel-
ten sich in eine vibrierende Schicht, in der alle Un-
terschiede ineinandergingen. Von diesem Augen-
blick an entwickelte sich die Metamorphose mit
groBer Geschwindigkeit und betraf alle Dinge der
Welt. Zuerst bemerkte ich, daB die vibrierende
Atmosphére um Christus herum nicht begrenzt war,
sondern ins Grenzenlose ausstrahlte, bis zu den
auBersten Sphiren der Materie. Das ganze Weltall
vibrierte. Diese ganze Bewegung schien aus Christus,
ausdem Herzen Christi vor allem, hervorzugehen.
Als ich dann versuchte, den Strom bis zur Quelle
zuriickzuverfolgen, seinen Rhythmus zu erfassen,
und darum mich wiederum dem Bilde zuwandete,
erreichte die Vision ihren Hoéhepunkt: In einem
unsagbaren Schillern strahlten auf dem unbeweg-
ten Gesicht Christi alle Farben und Lichter der
Schonheit.»

Die ganze kosmische Wirklichkeit ist wie ein Keim
in Christus eingesenkt. Dies Keimen ist das innerste
Geheimnis ihrer Stofflichkeit. Die Verfassung des
Kosmos ist der eine heilige: Christus. Im ganzen
Universum ist eine wesenhafte Christusdimension
anzutreffen. Man kann also das Teilhardsche Welt-
bild nicht darstellen, wenn man diese seine mystische
Mitte ausklammert. Ja, man kann es in einem letz-
ten und umfassenden Sinne nicht verstehen. In zwel
Biichern findetsich diese tragende spirituelle Grund-
erfahrung Teilhards vornehmlich ausgedriickt, lei-
der erschienen sie im deutschen Sprachraum nicht
zuerst. Es sind die Werke <Le Milieu divin»> (<Der
Gottliche Bereich») und «L’Hymne de I’Univers»
(<Der Hymnus des Universums>). Diese Werke
Teilhards zeigen, daB die philosophischen, theolo-
gischen und naturwissenschaftlichen Aussagen Teil-
hards in der Perspektive seiner Mystik zu verstehen
sind. Seine Gebetserfahrungen wirkten gewisser-
malBen als Selektionsprinzip fiir seine denkerische
Tatigkeit, und das will sagen: Sie lieBen ihn be-
stimmte Seiten der Gesamtwirklichkeit lebendiger
erfahren als andere und fithrten dazu, diese anderen
fast unbertihrt beiseite zu lassen. Auf der anderen
Seite wirkte die mystische Grunderfahrung auch den
denkerischen Universalismus, der die materiellsten
Fakten auf ihre spirituelle Dimension hin durch-
schaute und durchdrang. Doktrinale Aussagen miis-
senbei Chardinaufdem Hintergrund der kontempla-
tiven Erfahrungen gesehen werden. Erst eine solche

693



Betrachtungsweise vermag auch das Ungesagte mit-
zuerfassen und durch den oft notwendig unvoll-
kommenen gedanklichen Ausdruck — ja, durch Ein-
seitigkeiten und Ubersteigerungen — hindurch die
geistige Intuition und ihr Ziel zu erahnen. Und das
ist eine Methode, die — wenn sie auch schwierig ist —
ja auch sonst den Mystikern zugewandt worden ist.
DaB diese Methode von einigen bedeutenden Teil-
hard-Beitrdgen zeitgendssischer Theologie bereits
angewandt wurde, sei am Rande wenigstens er-
wihnt. So unter anderem von Henri de Lubacs
lesenswertem Buch <La pensée religieuse du Pere
Teilhard de Chardin> und von Heimo Dolch in
einem groflen Aufsatz <Erwigungen iiber die Aus-
sage Teilhard de Chardins».

Lwet grundsétzliche Einwdnde

Eingangs verlautete schon, daBl Teilhards Werk
nicht nur unbegriindeten Angsten, MiBverstind-
nissen und Argernissen begegnet. Es werden auch
eine Reihe von schwerwiegenden Einwendungen
dagegen erhoben, und sie sind es unter anderem,
die das <«Monitum> mit herausgefordert haben.
Nennen wir wenigstens einige beim Namen.

Wenn man den unbegrindeten Vorwurf, Teilhard
wiirde den Wesensunterschied zwischen Geist und
Materie nicht anerkennen, ausschaltet — wie man
ihn wohl aus der genauen Kenntnis der einschldgi-
gen Stellen ausschalten muB —, dann bleibt als
schwerste Vorhaltung jene uibrig, die sich gegen die
christologische Ausrichtung der Evolution wendet,
also gegen das, worin die eigentliche Grundintuition
Teilhards besteht. Mit kurzen, zusammenfassenden
Worten besagt dieser Einwand das Folgende: Wenn
die Christogenese, wie Teilhard behauptet, nichts
anderes ist als schon die Fortsetzung und Aufgipfe-
lung der sogenannten Noogenese, dann sind Christo-
genese und Christentum nichts Ubernatiirliches
mehr, Allgemeinverstandlicher ausgedriickt, besagt
das: Es ist Teilhard vorzuwerfen, daBl er die
Menschwerdung Christi zum bloBen Naturereignis,
zum naturlichen Endprodukt der Evolution macht.
Diesem schweren Einwand kann man eigentlich nur
folgendermafBlen begegnen, dann allerdings iiber-
zeugend: Die Menschwerdung der zweiten gott-
lichen Person ist bereits in der Schopfungstat Gottes
vorausgeplant. Auch nach Pauli Text im Kolosser-
brief «Alles ist in ihm, durch ihn und auf ihn hin
geschaffen, und das All hat in ihm seinen Bestand »

694

ist die Menschwerdung (das ist jedenfalls eine mog-
liche Deutung dieses Satzes) eine Realdimension
der gottlichen Schopfungstat. Diese Problematik
war iibrigens schon der mittelalterlichen Kontro-
verstheologie vertraut. Damals wurde die Frage so
gestellt:

«Waire die Menschwerdung auch unabhangig vom
Stindenfall erfolgt?» Die Franziskanerschule der
Theologie antwortete darauf: Der RatschluB3 der
Menschwerdung ist vom Siindenfall unabhingig;
Gott hat ohne jegliche Bedingung von Ewigkeit her
beschlossen, daB die menschliche Natur in die
Personeinheit der zweiten géttlichen Person auf-
genommen wird. Der Gottmensch wire danach der
Gipfelpunkt des Universums, gleichsam die Bliite
der Schopfung. Es ist sozusagen nur eine Abwand-
lung dieser Lehre, die in der katholischen Theologie
zugelassen und frei diskutiert wurde, des Franzis-
kaners Duns Scotus, wenn Pater Teilhard die Ent-
wicklung der Welt auf Christus hin konzipiert und
den stufenweisen Aufstieg des Universums iiber den
Menschen hin in ihm gipfeln laBt. Die Menschwer-
dung ist die Wiederaufnahme und die Fortsetzung
des Schopfungsgeschehens. Der Logos Gottes ist das
alles durchwirkende Prinzip der Schopfung. Immer
schon belebte er sie. Der Kirchenvater Irendus von
Lyon wurde nicht miide, diese Wahrheit zu wieder-
holen. Sie ist auch das architektonische Prinzip des
Kathedralbaues geworden, und sie war es auch,
die den strahlenden Jubel, die kosmische Dimension
des Gregorianischen Gesanges schuf.

Dem letzten und zweifellos gravierendsten Einwand
gegen Teilhard hat er schon zu seinen Lebzeiten, als
seine Manuskripte —wie gesagt — hektographiert um-
gingen, zu begegnen versucht. Er betrifft sein Ver-
hiltnis zum Faktum der Stinde und des Bosen. Und
bezeichnenderweise haben seine eigenen Korrektu-
ren diese Schwierigkeit nicht ganz aufheben kénnen.
Vielfach wird und wurde Teilhard vorgeworfen, dal3
er die Existenz des Bosen, das Faktum der Sunde
nicht geniigend beriicksichtigt habe. Bei thm werde
die Stuinde gewissermaflen zu einem bloBen Abfall-
produkt der Evolution, der strahlenden Entfaltung
des kosmischen Christus und der zu ihm hin sich
entwickelnden Menschheit. Nun ist es gerade Teil-
hard gewesen, der immer wieder und gerade in sei-
nen letzten Lebensjahren den totalen Tod des Uni-
versums, das Zwangshafte der Determination und
die Moglichkeit, auch selber seinen eigenen geistigen
Tod zu wollen, bedacht hat, Dieser Tod aber als



sozusagen negative Evolution der Siinde. Nur ein
noch gréBerer Glaube hat ihn die Diisterkeit iiber-
winden lassen, die daraus folgte. Daniélou, der fran-
zosische Jesuitentheologe, aber bekennt sich trotz
mancher Bedenken zu dem, was er den grundsitz-
lichen Optimismus Teilhards nennt. Er erscheint
ihm urkatholisch und deshalb willkommen. Trotz
aller Gegenwirkungen, so sagt er: «...kann die
Schopfung nicht scheitern; sie ist im wesentlichen
gut. Das ist eine iiberaus heilsame Botschaft. Eine
der groBen Krankheiten ist ja die <Freude am Un-
heil». Das verabscheut Teilhard von ganzem Her-
zen. Und er hat Recht darin. Am meisten bin ich
Teilhard dafiir dankbar, daB3 er einer kommenden
Generation den Geschmack am Gliick wiedergab.
Ich liebe bei Teilhard vor allem diese Ehrfurcht vor
aller Kreatur, diese Aufmerksamkeit fiir jegliches
Leben, dieses Fehlen jeglicher Verachtung. Ist das
nicht eine grundsitzlich katholische Haltung ?»
Der deutsche Theologe Karl Rahner aber dufBlerte
in seiner Katholikentagsrede: «Es ist gut, vor Ge-
fahren und MiBverstindnissen in der Lehre Teil-
hards zu warnen. Aber es wire noch besser, wenn
die Theologen sich mehr daran machten, einen un-
versehrten Glauben auf dem Boden des heutigen
Weltgefiihls aufzubauen. Wo die Warnung vor der
Verkiirzung einen klerikalen Ton der Uberlegen-
heit an sich hat, den Ton, man wisse ja eigentlich
alles und alles neue Fragen sei im Grunde entweder
lingst erworbene, bleibende Klarheit oder gehére
bloB in das Gebiet religios uninteressanter Natur-
wissenschaften, da verliert solche Warnung ihre
Uberzeugungskraft.»

Kleiner Leseplan zu den deutschsprachigen
Veroffentlichungen von und iiber
Teilhard de Chardin

Die deutschsprachige Literatur iiber P. Pierre Teilhard de
Chardin vermehrt sich von Tag zu Tag. Eine Flut von Ein-
fihrungen, Aufsitzen und Diskussionsbeitrigen ergieBt sich

uber uns. Die Fille verwirrt. Man kénnte leicht die Orientie-
rung verlieren. Ein kleiner Leseplan zur deutschsprachigen
Teilhard-Literatur mochte da Hilfe leisten.

1. Allgemeine Orientierung

Alserste Orientierung kénnten die folgenden sechs Zeitschriften-
artikel dienen: D. Dubarle, Teilhard de Chardins Entwurf einer
neuen Kosmologie in «Dokumente», 1956, S. 171-180 — L. Boros,
Euvolutionismus und Anthropologie in <\Wort und Wahrheit», 1958,
S. 15—26 — M. Schliiter-Hermkes, Der Mensch — Sinn der Evolution
in «Hochland», 1958, S. 115-131 — M. von Galli, Teilhard de
Chardin — Theologe und Forscher in «Der christliche Sonntag),
1960, S. 5f. und 14f. — K. Pfleger, Pantokrator in «Der christliche
Sonntag», 1962, S. 125f. — F. Daniélou, Goties Wiederenideckung.
Die Bedeutung Teilhards de Chardin fiir die Gegenwart, in
Wort und Wahrheit», September 1962, S. 517ff.

2. Werk

AnschlieBend sollte der Leser zu den Werken Teilhards de Chardin
selbst greifen. An erster Stelle ist hierbei der erste Band der
heute bereits sechs Biande! umfassenden gesammelten Werke
Teilhards, < Le Phénoméne humain», zu nennen. In deutscher
Ubersetzung erschien er unter dem Titel « Der Mensch im Kosmos)»
(Beck-Verlag, Miinchen 1959). In diesern Buch wollte Teil-
hard am Ende eines wissenschaftlichen Untersuchungen ge-
widmeten Lebens die Fiille seiner Beobachtungen und Erwi-
gungen in einer Gesamtweltschau zusammenfassen. Dieses
Buch stellt eine spannende Lektiire fiir Menschen dar, die fahig
sind, sich mit weittragenden Gedanken auseinanderzusetzen.
Es wurde als eine allgemeine, umfassende Weltdeutung ge-
dacht. Darinliegtsowohl sein Vorteil wie auch seine Schwiiche:
es bleibt ein fir das breite Publikum verfal3tes, der wissen-
schaftlichen Prizision aber vielfach entbehrendes Werk.
Vorletztes Jahr wurde die deutsche Ubersetzung des Werkes
«Le groupe zoologique humain» unter dem Titel «Die Entstefung
des Menschen> (Beck-Verlag, Miinchen 1961) veréffentlicht.
Dieses Buch hat, wenigstens fur den Fachmann, entscheidende
Vorteile gegeniiber dem ersten Band. Es ist konzentrierter und
klarer in seinen wissenschaftlichen Analysen. Darum bedeutet
diese Publikation einen Markstein der Teilhard-Deutung.
Man solite aber nicht vergessen, daf3 es sich bei diesem Buch
um eine leicht erweiterte Vorlesungsniederschrift handelt,
welche nur die wichtigsten Linien der Gedanken enthilt, um
einen Aufrif3 also, der erst von den Vorlesungen her das not-
wendige Relief gewann.

Kirzlich verdffentlichte der Walter-Verlag, Olten — der die
deutsche Publikation des Gesamtwerkes von Teilhard uber-
nahm -, das hochbedeutsame Werk «Der gattliche Bereich> (<Le
Milieu divin»). Dieses Buch ist gleichsam eine <Nachfolge
Christi» fur den Gebrauch des modernen Menschen. — Fir das
Frithjahr 1963 kiindigt der Walter-Verlag die Ubersetzung
des fiinften Bandes, der <Oeuvres», an: <«Die Jukunft des Men-
schen>.

3. Leben

Leben und Werk sind bei Teilhard innig miteinander verbun-
den. Beides zusammen macht erst das «Lebenswerk > dieser so
reichen Personlichkeit aus. Teilhard war ein groBer und begei-
sterter Reisender. Seine wissenschaftlichen Expeditionen tru-

695



	Streit um Teilhard de Chardin

