
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 49 (1962)

Heft: 21

Artikel: Streit um Teilhard de Chardin

Autor: Boros, Ladislaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-537335

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-537335
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Halbmonatsschrift für Erziehung und Unterricht

Ölten, den I.März 1963 49.Jahrgang Nr. 21

Streit um Teilhard de Chardin Dr. Ladislaus Boros, Zurich

Das Werk des franzosischen Jesuiten und Paläontologen

Teilhard de Chardin steht nicht erst heute im
Brennpunkt der Auseinandersetzungen. Bis zu
seinem Tode im Jahre 1955 kursierten seine Aufzeichnungen

und Vorträge durchweg in hektographier-
ten Texten, und bereits in dieser vorläufigen und
vielfach nicht autorisierten Form riefen sie Aufsehen
hervor. Und dies Aufsehen teilte sich in Zustimmung
und Ablehnung. Das ist heute, da sein Werk in
seinen wesentlichen Stucken erschienen ist, nicht
anders geworden. Da freilich erst jetzt Übersetzungen
in die europäischen Kultursprachen herauskommen,
die dem Inhalt des Werkes gerecht werden, weitet
sich die Diskussion — an ihr beteiligen sich ebenso

wie an der Herausgabe dieses Werkes Naturwissenschafter,

Philosophen, Politiker und Theologen -
auch auf die deutschsprachige Welt aus. Mit einem

Wort: Die Wirkung dei Schriften Teilhards de

Chardin ist universal und eine naturliche Antwort
auf den universalen Geist ihres Autors. Leider kann
sich Teilhard de Chardin mit den Argumenten
seiner Leser nicht mehr selber auseinandersetzen,

woran ihm sicher gelegen gewesen ware, denn sein

Werk erschien erst nach seinem Tode in Buchform.
Immerhin haben ihn manche Einwände der Leser

seiner Manuskripte und der Hörer seiner Vortrage
nachhaltig beschäftigt und zu Korrekturen veranlaßt.

Damals wie heute ist es die schopferisch-kuhne
Verbindung von naturwissenschaftlichem und
theologischem Denken bei Teilhard, welche die Geister

anzieht und auch abstößt. Gewiß wäre es leicht, das,

was wir die Teilhardsche Theorie nennen konnten,
als Erzeugnis eines naturwissenschaftlichen <Nous

poietikos >, als dichterische Attitude, abzutun, be¬

säße nicht gerade der Naturwissenschafter Teilhard
de Chardin auf seinem speziellen Fachgebiet - der

Paläontologie - eine große Autorität.

Xaturwissenschaftliche Forschung - theologische Synthese

Jahrzehnte wissenschaftlicher Expeditionen in Asien,
Vorderasien und Sudafrika, angestrengte
Zusammenarbeit mit den Vertretern der bedeutenden
Forschungszentren der Paläontologie und eine Reihe

von aufsehenerregenden Entdeckungen auf dem
Gebiete der vor- und fruhmenschlichen Forschung
haben den Namen Teilhard de Chardin fur immer
mit der Geschichte dieses relativ jungen
Wissenschaftszweiges verbunden. Aber was ihn heutigentags

zum Gegenstand teilweise hitziger Diskussionen

macht, ist weit mehr. Den Ausschlag gibt die
unablässige Bemühung des Forschers, seine naturwissenschaftlichen

Erkenntnisse in eine theologische
Synthese zu überfuhren. Der Kern der Auseinandersetzung

mit Teilhard de Chardin dreht sich um den
Versuch dieses Jesuiten und Forschers, eine universale

christliche Deutung der Welt auf evolutionisti-
scher Grundlage zu entwerfen. Folgerichtig kommen

die Einwände sowohl von naturwissenschaftlicher

wie theologischer Seite, und manche
Einwände sind nicht einfach von der Hand zu weisen.
Sie fordern zu einer offenen und anhaltenden
Diskussion heraus. Nur wenige aber von denen, die
diese Einwände erheben, können die ebenso originäre

wie ansteckende Wirkung des Werkes leugnen.
Gelegentliche Lückenhaftigkeit des Gedankenganges,

hier und da ungenaue Sprache können die

<Herausforderung) nicht ubersehen machen, die

689



darin beschlossen liegt, daß an einer genau bezeichneten

Stelle die traditionelle Spaltung und
Absonderung von Naturwissenschaft und Theologie
aufgehoben wird.
Diese Herausforderung aber konnte ohne Zweifel

nur gewagt werden, weil in Teilhard de Chardin
Wissenschafter und Priester eins waren. In erzwungenen

Ruhepausen, zwischen zwei Expeditionen,
in der Nacht, auf wiederholten langen SchifBreisen

trug er seine fachwissenschaftlichen Erkenntnisse

sozusagen in eine theologische Karte ein. In beiden
Fällen - der paläontologischen wie der theologischen

Tätigkeit — begleiteten ihn dieselbe Intuition wie

Entdeckungskraft. Denn in der Paläontologie hat

man zuerst einmal buchstäblich zu finden und dann

von Bruchstücken auf ein vorhandenes oder
wahrscheinliches Ganzes zu schließen. In eins aber

bewegt man sich in riesigen Zeiträumen. Diese
Zeiträume richten sich jedoch keineswegs nur auf die

Vergangenheit. Paläontologen haben es bei all
ihren Forschungen mit Entwicklungsstadien, also

gewissermaßen mit vergangenen Zukünften, zu tun.
Und dort, wo sich ihr Einzelwissen zur Theorie der

Zusammenhänge erhebt, da ist nicht nur der

Ausgang, sondern auch das Ziel der Entwicklung zu
reflektieren. Daß der Paläontologe wie Evolutionist
Teilhard gerade diesen Zusammenhang erfaßt hat,
beweist sein Satz: «Die Vergangenheit hat mir den

Bau der Zukunft enthüllt.»

£iel der Weltentwicklung: der < kosmische Christus >

<Der Bau der Zukunft) - das ist im Grunde nur ein
anderes Wort für das überall anzutreffende
Weltgesetz der Evolution. Evolution ist eine Eigenart
des gesamten Kosmos; die Welt ist auf Zukunft hin
gebaut, und Zukunft ist seit ihrem Anfang in ihr am
Werk. Und gerade an dem Orte dieser Erkenntnis

ergibt sich fur Teilhard de Chardin eine verlaßliche,

ungezwungene Brücke zwischen einzelwissenschaftlicher

Erkenntnis und übernatürlicher Offenbarung.
Warum? — Nun, fur Teilhard widersprechen sich

Gottes Schöpfungstat und naturliche Entwicklung
nicht. Gottes Schopfungstat ist fur ihn kein plötzliches

Hineinstoßen fertiger und vollkommener

Dinge in eine fertige Welt, sondern vielmehr ein
Entstehenlassen der Gestalten aus dem Schoß des

Seins, und zwar ein aufsteigendes Entstehenlassen

bis zum Menschen hin, ja, über den Menschen
hinaus. Teilhard erscheint der Kosmos als ein rie-

690

siger Entwicklungsprozeß, der innerhalb von
Jahrmilliarden Stufenhaft durch fortschreitende Ver-
innerlichung und Vergeistigung der Materie seiner

Erfüllung entgegenreift. Damit aber solche Vergeistigung

der Materie eintreten kann, muß sie in ihr
angelegt sein. Und so konstatiert Teilhard denn
auch in den vormenschlichen Bereichen eine Art
von Innerlichkeit, die dem auf den ersten Blick
toten Stoff eine vor-lebendige Verfassung beschert.
Das gesamte Universum erklimmt langsam, fast

unmerklich, jedenfalls nicht in herkömmlichen
Kategorien meßbar, die Stufen des Seins, die zugleich
die Stufen des Thrones Gottes sind. Das Sein
personalisiert sich. In der Wiederbelebung eines uralten
theologischen Wissens vom <Logos Gottes), der die
Welt durchwirkt, steht am Grunde und Gipfel der

Weltentwicklung Christus als der menschgewordene
und auferstandene Gott, der alles in allem geworden
ist. Durch die Jahrmillionen hindurch bleibt der

Weltprozeß durch alle Widerstände, Unterbrechungen,

Mutationen, Sterbevorgänge auf ein Ziel
gerichtet: Dies Ziel ist nach Teilhard der < kosmische

Christus, der große Christus). In dieser Sicht
erweist sich die gesamte Natur als geheimnishaft
miteinbezogen in die Heilsgeschichte. Die Natur reift
gleich der Menschengeschichte dem, wie Teilhard
es nennt, Punkt Omega zu. Das Ziel der Welt-
Evolution ist Christus.
Teilhard scheint verhältnismäßig früh und
merkwürdig klar gewußt zu haben, daß die Verkündigung
dieser theologischen Erkenntnis aus evolutionisti-
schem Denkansatz heraus seine Aufgabe werden
würde. Und so schreibt er 1923 aus China und
inmitten seiner paläontologischen Forschungen an
Claude Aragonnes: «Alles in allem scheint mir, daß
der Herr mich wahrhaft seit drei Monaten an der
Hand fuhrt. In dieser Vorsehung erkenne ich
allmählich das Zeichen, daß er wirklich wollte, daß ich
hierherkäme, und daß er mir auch andeutet, er
erwarte von mir eine Nachlese an Aktivität in meinem

besonderen Apostolat in Europa. Denn wie Du
weißt, bin ich nur nach China gekommen in der

Hoffnung, in Paris besser vom tgroßen Christus)
sprechen zu können.»
Und daß die gesamte Evolution auf Christus
ausgerichtet ist, dies ist tatsächlich das Zentrum der
Teilhardschen Weltsicht. Die Evolution ist bei ihm
jene Kraft, die - von Christus selber beseelt und
angezogen - die Welt in fortschreitendem Maße und

gegen alle Widerstande und Gefahren in eine neue



Erde und einen neuen Himmel zugleich umwandelt,
in den einen endzeitlichen Christus, in das < Pleroma
Christi >. Die Geschichte des Kosmos ist die
Geschichte der Geburt des kosmischen Christus. Eine

kleine, bisher noch unveröffentlichte Schrift mit
dem Titel < Comment je crois> (<Wie ich glaube >)

bietet die kürzeste Zusammenfassung der Teilhard-
schen Weltsicht dar, genauer gesagt: vier kurze
Sätze ihrer Einleitung:
«Ich glaube, daß das Weltall eine Evolution ist.
Ich glaube, daß diese Evolution in die Richtung des

Geistes strebt.
Ich glaube, daß der Geist sich im Personalen
vollendet.

Ich glaube, daß die Vollendung des Personalen der
universale Christus ist.»

Entwicklungslehre und christlicher Glaube

Diese Sätze in ihrer programmatischen Kürze wirken

wie eine Fanfare. Ihre Klänge müssen nicht nur
Naturwissenschafter und Theologen aufhorchen
machen, sie gelten im Grunde jedem Christen, der
im Zeitalter der Wissenschaften um den Standort
seines Glaubens fragt. Hier sind Christentum und
Evolutionismus auf die gleiche Formel gebracht.
Vertragen sie sich aber in Wahrheit miteinander -
Nun, nicht erst seit den Stellungnahmen Pius' xn.
war es einem Katholiken erlaubt, Evolutionist zu
sein. Dem Ansatz nach, wenn auch nicht im heutigen

Sinne, waren einige der größten Kirchenväter
Evolutionisten. Zu ihnen zählen Gregor von Nyssa,
Irenäus von Lyon und Aurelius Augustinus. Die
Zahl der heutigen Theologen, die aus
wissenschaftlich-theologischen Gründen den Evolutionismus
bekämpfen, wird zusehends kleiner. Aber auch sie

können die Tatsache der Evolution nicht leugnen,
ohne sich außerhalb wissenschaftlicher Erkenntnis
zu bewegen. Denn für sie steht die Tatsache außer
Zweifel. Der Naturwissenschafter schaut heute den

allgemeinen - also auch auf den Menschen anwendbaren

- Evolutionismus als wissenschaftlich
gesicherte Grundkonzeption an. Der Wissenschafter

stellt sich nicht mehr die Frage, <ob> Entwicklung
überhaupt stattgefunden hat oder stattfinde,
sondern <wie> sich Entwicklung vollzog, vollzieht und
was die <Mechanismen> der Evolution sind. Das

offizielle kirchliche Lehramt hat diese Feststellungen
der Wissenschaft unter Papst Pius xn. ausdrücklich
anerkannt. Es hat zugleich klargemacht, daß ihre

Erkenntnisse mit der Offenbarungslehre nicht in

Widerspruch stehen. Auf der Ebene dieser
Ubereinkunft sollte im Gespräch zwischen Theologie und
Naturwissenschaft über das Verhältnis von
Offenbarung und Entwicklung frei diskutiert werden
können. Das entspräche auch jener Praxis, die im
Mittelalter gang und gäbe war und die zu den

<Triumphen der Theologie) geführt hat. Man
braucht in diesem Zusammenhang nur an das

Werk des heiligen Thomas von Aquin zu erinnern,
der die Summe aller seiner Zeit zugänglichen
Erkenntnisse in die Theologie eingebracht hat. Und
schließlich hat das kirchliche Lehramt gerade diesen

Theologen zum Kirchenlehrer erhoben. Warum
sollte, wenn das kirchliche Lehramt das letzte Wort
spricht, nicht auch heute möglich sein, daß die
Diskussion sich jener Fragen annimmt, die noch offen
oder jedenfalls im Gange sind Aus beiden Gründen
also - der Entscheidung des Papstes und bewährter
Praxis - kann es eigentlich nicht mehr die Aufgabe
des Theologen sein, sich aus rein theologischen
Gründen gegen die These der Evolution als
wissenschaftlicher Theorie zu wenden. Zumal dann, wenn
ein <gemäßigter Evolutionismus) den Wesensunterschied

zwischen Geist und Materie beibehält und
der Theologie die Möglichkeit läßt, die
heilsgeschichtliche Schicksalseinheit des Menschengeschlechtes

zu denken.
Nun scheint freilich trotz alledem ein gewisser
Vorbehalt der Theologen gegen den Evolutionismus im
allgemeinen und gegen Teilhard de Chardin im
besonderen auch beim kirchlichen Lehramt wieder
an Boden gewonnen zu haben. Am 30. Juni 1962
erließ das Heilige Offizium ein sogenanntes < Monitum),

das vor Doppelsinnigkeiten und schweren
Irrtümern) (in ziemlich allgemeiner Form) im
Werke Teilhards de Chardin warnen zu müssen
glaubt. Ein gleichzeitig erscheinender Kommentar
dazu im <Osservatore Romano), der sich vor allem
mit der positiven Würdigung des Werkes durch das
Buch des Jesuiten Henri de Lubac auseinandersetzt,
formuliert indessen nicht weniger vorsichtig und
zurückhaltend wie das Monitum, bei Teilhard seien
gewisse Wahrheiten der katholischen Lehre <nicht
genug ausgedrückt), <nicht genügend sichergestellt);

es fänden sich bei ihm in mancher Hinsicht
<schwache Stellen), und notwendige Trennungslinien

seien nicht klar genug gezogen. Nun weisen
auch nicht-theologische Kritiker mit Recht auf die
gelegentliche Sprung- und Lückenhaftigkeit des

691



Teilhardschen Denkens hin. Ein Naturwissenschafter

vom Range Adolf Portmanns, der die Große
Teilhards nicht anzweifelt, betrachtet sein Werk
auch unter rein naturwissenschaftlichem Aspekt
«als eine Etappe in einer langen und noch nicht
abgeschlossenen Auseinandersetzung». Aber all das

kann die Richtigkeit vieler naturwissenschaftlicher
und theologischer Erkenntnisse nicht hinfallig
machen. All das kann auch die Diskussion des Werkes

unter Theologen und Fachleuten nicht
überflüssig machen. Es handelt sich hier um eine durchaus

zurückhaltend formulierte <Warnung> - nicht
zuletzt auch unter pastoraltheologischen Gesichtspunkten

- und keineswegs um eine Indizierung.
Übrigens klammert das < Monitum > die
naturwissenschaftliche Diskussion ausdrucklich aus -
dies in Übereinstimmung mit Pius xii. Heißt es

doch wortlich: «Ohne die Leistung Teilhards auf
dem Gebiete der positiven Wissenschaft beurteilen

zu wollen...» Die angemessenste Beurteilung des

Monitums vom 30. Juni 1962 findet sich bei Mario
von Galli. Er schreibt:
«Das Monitum sagt keineswegs, daß einfach die

Konzeption Teilhards der katholischen Lehre
widerspräche. Es ist etwas anderes, ein Grundanliegen
und eine Grundkonzeption als irrig zu bezeichnen
und mit der katholischen Lehre nicht vereinbar, und
es ist wiederum etwas anderes, zu sagen, es gebe bei
der Darlegung einer Konzeption gewisse dunkle
Punkte oder sogar einzelne Irrtumer. Im zweiten
Fall ist es niemandem verwehrt, die Grundkonzeption

fur äußerst wertvoll und mit der katholischen
Lehre vereinbar zu halten. Er wird nur die dunklen
Punkte klären und die an einzelnen Stellen zutage
tretenden Irrtumer verbessern müssen.»

In diesem Zusammenhang verdient eine zuverlässige

Nachricht Erwähnung. Papst Johannes xxm.
empfing kurzlich anlaßlich einer Privataudienz
eine Giuppe franzosischer Geistlicher. Ihnen wie
dem Gast einer anderen Privataudienz - dem
Präsidenten der Republik Senegal, Leopold Senghor

(übrigens einem der Mitglieder des Ehrenkomitees,
das sich zur Ausgabe des Werkes von Teilhard
konstituiert hat) — gegenüber bezeichnete der jetzige
Papst das Monitum wortlich als bedauerlich (<

regrettable >).

Herausforderungfür unser Weltbild

Daß der große synthetische Versuch Teilhards nicht

692

aufAnhieb gelingen konnte, versteht sich von selber.

Und niemand, auch der entschlossenste Anhänger
Teilhards nicht, wird behaupten wollen, sein
Entwurf der Weltentwicklung sei vollkommen und
enthalte keinerlei dunkle, ungeklärte Punkte. Alle
Erfahrungen der Geistesgeschichte sprechen gegen ein
solches Gelingen. Große Ideen tragen immer eine

Reihe peripherer Irrtumer in sich. Entscheidend
scheint das zentrale Ferment, das Klärung und

Garung bewirkt. Entscheidend scheint weiter der
zusammenschauende Blick, der das Kleine mit dem

Großen, das Einzelne mit dem Ganzen zu verbinden
weiß. Beide sind im Werke Teilhards de Chardin
uberreich vorhanden. Und so fordert es auch von
sich aus zur Auseinandersetzung auf. Aller nur
äußerliche Streit, alle gleichfalls äußerlichen Ärgernisse

über das Monitum sollten zur tieferen
Auseinandersetzung mit dem Werk selber fuhren. Was
diesem Werk an Klarheit noch fehlt, ist ergänzbar
und korrigierbar. Wie es der bekannte Basler

Anthropologejohannes Hurzeler ausdruckte:
«Die Große des Versuchs bringt es fast zwangsläufig

mit sich, daß das neue Gewebe da und dort
Mängel aufweist. Wir müssen deshalb versuchen,
das Positive zu erkennen und die Mangel in geduldiger

Arbeit zu beheben. Die Schriften des

franzosischen Jesuiten müssen deshalb nicht unter hermetischen

Verschluß, wie einzelne ubei ängstliche
Theologen und Laien das Monitum interpretieren
wollen, sondern zur sorgfaltigen Prüfung und
sachlichen Diskussion gestellt werden.»
Das sollte schon deshalb geschehen, weil das inzwischen

in wichtigen Einzelwerken erschienene Denken

Teilhards eine Wirkung ausgelost hat, die sich

vom Werk teilweise unabhängig gemacht hat.
Teilhards Denken hat einen Denkprozeß ausgelost, der
aufdie Herausforderung seines Werkes zu antworten
versucht. Den besten Dienst erweist man Teilhard,
wenn man die Struktur, die Grundkonzeption und
den Richtungssinn einzelner Aussagen bei ihm
sichtbar zu machen unternimmt. Auch fur Teilhard
gilt der Satz Heideggers, die eigentliche Lehre eines

Denkers sei das in seinem Sagen Ungesagte. Die
Frage aber nach dem unausdi ucklichen Richtungssinn

seiner Aussagen, die Frage nach der <Angel>
seines Denkens laßt sich erst beantworten, wenn
man sich in die Mitte des Teilhardschen Denkens

begibt. Diese Mitte aber - der Ort, wo alle Reflexionen

in ihre Einheit hinaufgehoben werden, die
Stelle, welche alle Reflexionen bündelt - ist eine



geistliche Erfahrung. Wer diese Erfahrung nicht
mitvollziehen kann, wird den geheimen Zusammenhang

aller Aussagen (nicht allein den verborgenen
Richtungssinn einzelner Aussagen) verfehlen. Diese

geistliche Grunderfahrung hat Teilhard selber

schon 1923 - also während seiner Forschungsreisen
in Asien — folgendermaßen formuliert: «Übrigens
ist die Mystik die große Wissenschaft und die große

Kunst, die einzige Macht, die imstande ist, die
durch die anderen Formen menschlicher Aktivität
gesammelten Reichtümer zu einer Synthese zu

bringen.»

Die Mitte des Teilhardschen Denkens

Was hier ausgesprochen wird, bleibt im Werk selber

unausgesagt. Unausgesagt, weil es sein tragender
Grund ist. Das im einzelnen Unausgesagte des

Teilhardschen Denkens besteht in mystischen
Erfahrungen. Sie waren es, die den Theologen und

Naturwissenschafter Teilhard die verborgene christliche

Dimension der natürlichen Welt erfassen und
aussprechen ließen. Aus mystischer Intuition heraus

- und sie stand im Grunde niemals dem rationalen
Trieb und der rationalen Aktivität entgegen —

erkannte dieser Jesuit die Transparenz der Welt auf
Christus hin. Mit dem Blick des Mystikers durchdrang

er die Sichtbarkeit, und solche Erfahrung
übte ihre allgegenwärtige Wirkung auf das Denken
aus. Wie stark sein Sinnen auf diese letzte Schau

gerichtet war, besagt sein Satz: «Die äußere Hülle
der Farben und Orte ist mirzum Weinen langweilig.
Was ich liebe, ist nicht mehr sichtbar.»
Ein weiteres Beispiel seiner spirituellen Grunderfahrungen

bietet eine Stelle aus der Schrift Teilhards
<Le Christ dans la Matiere). Sie beschreibt eine
Sicht des kosmischen Christus, in der das Weltbild
des späteren christlichen Evolutionisten bereits
keimhaft enthalten ist. Was hier beschrieben wird,
ist ein Vorgang kontemplativen Gebets: «Mein
Blick blieb unwillkürlich an einem Bild haften, das

Christus mit seinem der Menschheit dargebotenen
Herzen darstellt. Es hing an der Wand einer Kirche,
in die ich mich zum Gebet zurückzog. Während ich
meinen Blick über das Bild wandern ließ, schien es

mir plötzlich, als ob die Umrisse des Bildes sich
auflösen würden. Als ich versuchte, den Umriß der
Person Christi zu schauen, die Falten seines Gewandes,

die Strahlen seiner Haare, die Frische seines

Gesichtes, da geschah plötzlich eine Umwandlung:

all das fing an, sich aufzulösen, ineinanderzugehen,
ohne aber wirklich zu entschwinden. Die Grenzen,
die Christus von der Umwelt trennten, verwandelten

sich in eine vibrierende Schicht, in der alle
Unterschiede ineinandergingen. Von diesem Augenblick

an entwickelte sich die Metamorphose mit
großer Geschwindigkeit und betraf alle Dinge der

Welt. Zuerst bemerkte ich, daß die vibrierende

Atmosphäre um Christus herum nicht begrenzt war,
sondern ins Grenzenlose ausstrahlte, bis zu den

äußersten Sphären der Materie. Das ganze Weltall
vibrierte. Diese ganze Bewegung schien aus Christus,
aus dem Herzen Christi vor allem, hervorzugehen.
Als ich dann versuchte, den Strom bis zur Quelle
zurückzuverfolgen, seinen Rhythmus zu erfassen,

und darum mich wiederum dem Bilde zuwandte,
erreichte die Vision ihren Höhepunkt: In einem

unsagbaren Schillern strahlten auf dem unbewegten

Gesicht Christi alle Farben und Lichter der

Schönheit.»
Die ganze kosmische Wirklichkeit ist wie ein Keim
in Christus eingesenkt. Dies Keimen ist das innerste
Geheimnis ihrer Stofflichkeit. Die Verfassung des

Kosmos ist der eine heilige: Christus. Im ganzen
Universum ist eine wesenhafte Christusdimension
anzutreffen. Man kann also das Teilhardsche Weltbild

nicht darstellen, wenn man diese seine mystische
Mitte ausklammert. Ja, man kann es in einem letzten

und umfassenden Sinne nicht verstehen. In zwei
Büchern findet sich diese tragende spirituelle
Grunderfahrung Teilhards vornehmlich ausgedrückt,
leider erschienen sie im deutschen Sprachraum nicht
Zuerst. Es sind die Werke <Le Milieu divin > (<Der
Göttliche Bereich>) und <L'Hymne de l'Univers>
(<Der Hymnus des Universums)). Diese Werke
Teilhards zeigen, daß die philosophischen,
theologischen und naturwissenschaftlichen Aussagen
Teilhards in der Perspektive seiner Mystik zu verstehen
sind. Seine Gebetserfahrungen wirkten gewissermaßen

als Selektionsprinzip für seine denkerische

Tätigkeit, und das will sagen: Sie ließen ihn
bestimmte Seiten der Gesamtwirklichkeit lebendiger
erfahren als andere und führten dazu, diese anderen
fast unberührt beiseite zu lassen. Auf der anderen
Seite wirkte die mystische Grunderfahrung auch den
denkerischen Universalismus, der die materiellsten
Fakten auf ihre spirituelle Dimension hin
durchschaute und durchdrang. Doktrinale Aussagen müssen

bei Chardin aufdem Hintergrund der kontemplativen

Erfahrungen gesehen werden. Erst eine solche

693



Betrachtungsweise vermag auch das Ungesagte mit-
zuerfassen und durch den oft notwendig
unvollkommenen gedanklichen Ausdruck - ja, durch
Einseitigkeiten und Übersteigerungen — hindurch die
geistige Intuition und ihr Ziel zu erahnen. Und das

ist eine Methode, die - wenn sie auch schwierig ist -
ja auch sonst den Mystikern zugewandt worden ist.
Daß diese Methode von einigen bedeutenden Teil-
hard-Beiträgen zeitgenössischer Theologie bereits

angewandt wurde, sei am Rande wenigstens
erwähnt. So unter anderem von Henri de Lubacs
lesenswertem Buch <La pensee religieuse du Pere

Teilhard de Chardin > und von Heimo Dolch in
einem großen Aufsatz < Erwägungen über die Aussage

Teilhard de Chardins>.

Zwei grundsätzliche Einwände

Eingangs verlautete schon, daß Teilhards Werk
nicht nur unbegründeten Ängsten, Mißverstandnissen

und Ärgernissen begegnet. Es werden auch
eine Reihe von schwerwiegenden Einwendungen
dagegen erhoben, und sie sind es unter anderem,
die das <Monitum> mit herausgefordert haben.

Nennen wir wenigstens einige beim Namen.
Wenn man den unbegründeten Vorwurf, Teilhard
wurde den Wesensunterschied zwischen Geist und
Materie nicht anerkennen, ausschaltet - wie man
ihn wohl aus der genauen Kenntnis der einschlägigen

Stellen ausschalten muß -, dann bleibt als

schwerste Vorhaltung jene übrig, die sich gegen die

christologische Ausrichtung der Evolution wendet,
also gegen das, worin die eigentliche Grundintuition
Teilhards besteht. Mit kurzen, zusammenfassenden

Worten besagt dieser Einwand das Folgende: AVenn

die Ghristogenese, wie Teilhard behauptet, nichts
anderes ist als schon die Fortsetzung und Aufgipfe-
lung der sogenannten Noogenese, dann sind Ghristogenese

und Christentum nichts Übernatürliches

mehr. Allgemeinverständlicher ausgedruckt, besagt
das: Es ist Teilhard vorzuwerfen, daß er die

Menschwerdung Christi zum bloßen Naturereignis,
zum natürlichen Endprodukt der Evolution macht.
Diesem schweren Einwand kann man eigentlich nur
folgendermaßen begegnen, dann allerdings
uberzeugend: Die Menschwerdung der zweiten
göttlichen Person ist bereits in der Schopfungstat Gottes

voiausgeplant. Auch nach Pauli Text im Kolosser-

brief «Alles ist in ihm, durch ihn und auf ihn hin
geschaffen, und das All hat in ihm seinen Bestand »

694

ist die Menschwerdung (das ist jedenfalls eine mögliche

Deutung dieses Satzes) eine Realdimension
der göttlichen Schöpfungstat. Diese Problematik
war übrigens schon der mittelalterlichen
Kontroverstheologie vertraut. Damals wurde die Frage so

gestellt:
«Wäre die Menschwerdung auch unabhängig vom
Sündenfall erfolgt?» Die Franziskanerschule der

Theologie antwortete darauf: Der Ratschluß der

Menschwerdung ist vom Sundenfall unabhängig;
Gott hat ohne jegliche Bedingung von Ewigkeit her
beschlossen, daß die menschliche Natur in die
Personeinheit der zweiten göttlichen Person

aufgenommen wird. Der Gottmensch wäre danach der

Gipfelpunkt des Universums, gleichsam die Blute
der Schöpfung. Es ist sozusagen nur eine Abwandlung

dieser Lehre, die in der katholischen Theologie
zugelassen und frei diskutiert wurde, des Franziskaners

Duns Scotus, wenn Pater Teilhard die
Entwicklung der AVeit auf Christus hin konzipiert und
den stufenweisen Aufstieg des Universums über den
Menschen hin in ihm gipfeln laßt. Die Menschwerdung

ist die AViederaufnahme und die Fortsetzung
des Schopfungsgeschehens. Der Logos Gottes ist das

alles durchwirkende Prinzip der Schöpfung. Immer
schon belebte er sie. Der Kirchenvater Irenaus von
Lyon wurde nicht mude, diese AVahrheit zu wiederholen.

Sie ist auch das architektonische Prinzip des

Kathedralbaues geworden, und sie war es auch,
die den strahlenden Jubel, die kosmische Dimension
des Gregorianischen Gesanges schuf.

Dem letzten und zweifellos gravierendsten Einwand

gegen Teilhard hat er schon zu seinen Lebzeiten, als

seine Manuskripte - wie gesagt -hektographiert
umgingen, zu begegnen versucht. Er betrifft sein
Verhältnis zum Faktum der Sunde und des Bosen. Und
bezeichnenderweise haben seine eigenen Korrekturen

diese Schwierigkeit nicht ganz aufheben können.
Vielfach wird und wurde Teilhard vorgeworfen, daß

er die Existenz des Bosen, das Faktum der Sunde

nicht genügend berücksichtigt habe. Bei ihm werde
die Sunde gewissermaßen zu einem bloßen
Abfallprodukt der Evolution, der strahlenden Entfaltung
des kosmischen Christus und der zu ihm hin sich

entwickelnden Menschheit. Nun ist es gerade Teilhard

gewesen, der immer wieder und gerade in
seinen letzten Lebensjahren den totalen Tod des

Universums, das Zwangshafte der Determination und
die Möglichkeit, auch selber seinen eigenen geistigen
Tod zu wollen, bedacht hat. Dieser Tod aber als



sozusagen negative Evolution der Sünde. Nur ein
noch größerer Glaube hat ihn die Düsterkeit
überwinden lassen, die daraus folgte. Danielou, der
französische Jesuitentheologe, aber bekennt sich trotz
mancher Bedenken zu dem, was er den grundsätzlichen

Optimismus Teilhards nennt. Er erscheint
ihm urkatholisch und deshalb willkommen. Trotz
aller Gegenwirkungen, so sagt er: «...kann die
Schöpfung nicht scheitern; sie ist im wesentlichen

gut. Das ist eine überaus heilsame Botschaft. Eine
der großen Krankheiten ist ja die <Freude am
Unheil). Das verabscheut Teilhard von ganzem Herzen.

Und er hat Recht darin. Am meisten bin ich
Teilhard dafür dankbar, daß er einer kommenden
Generation den Geschmack am Glück wiedergab.
Ich liebe bei Teilhard vor allem diese Ehrfurcht vor
aller Kreatur, diese Aufmerksamkeit für jegliches
Leben, dieses Fehlen jeglicher Verachtung. Ist das

nicht eine grundsätzlich katholische Haltung?»
Der deutsche Theologe Karl Rahner aber äußerte
in seiner Katholikentagsrede: «Es ist gut, vor
Gefahren und Mißverständnissen in der Lehre
Teilhards zu warnen. Aber es wäre noch besser, wenn
die Theologen sich mehr daran machten, einen
unversehrten Glauben auf dem Boden des heutigen

Weltgefuhls aufzubauen. Wo die Warnung vor der

Verkürzung einen klerikalen Ton der Überlegenheit

an sich hat, den Ton, man wisse ja eigentlich
alles und alles neue Fragen sei im Grunde entweder

langst erworbene, bleibende Klarheit oder gehöre
bloß in das Gebiet religiös uninteressanter
Naturwissenschaften, da verliert solche Warnung ihre
Überzeugungskraft.»

Kleiner Leseplan zu den deutschsprachigen
Veröffentlichungen von und über
Teilhard de Chardin

Die deutschsprachige Literatur über P. Pierre Teilhard de
Chardin vermehrt sich von Tag zu Tag. Eine Flut von
Einführungen, Aufsätzen und Diskussionsbeitragen ergießt sich

über uns. Die Fülle verwirrt. Man konnte leicht die Orientierung

verlieren. Ein kleiner Leseplan zur deutschsprachigen
Teilhard-Literatur mochte da Hilfe leisten.

/. Allgemeine Orientierung

Als erste Orientierung konnten die folgenden sechs Zeitschriftenartikel

dienen: D. Dübarle, Teilhard de Chardins Entwurf einer

neuen Kosmologie in <Dokumente>, 1956, S. 171-180 - L. Boros.

Evolutionismus und Anthropologie in <YVort und Wahrheit», 1958,
S. 15-26 — AI. Schluter-Hermkes, Der Mensch - Sinn der Evolution

in <Hochland>, 1958, S. 115-131 - AI. von Galli, Teilhard de

Chardin - Theologe und Forscher in <Der christliche Sonntag).
i960, S. 5L und 14L — K. Pfleger, Pantokrator in <Der christliche

Sonntag), 1962, S. i25f. - J. Danielou, Gottes Wiederentdeckung

Die Bedeutung Teilhards de Chardin fur die Gegenwart, in
<\Vort und Wahrheit), September 1962, S. 517fF.

2. Werk

Anschließend sollte der Leser zu den Werken Teilhards de Chardin

selbst greifen. An erster Stelle ist hierbei der erste Band der
heute bereits sechs Bande1 umfassenden gesammelten Werke
Teilhards, <Le Phenomene humain>, zu nennen. In deutscher
Übersetzung erschien er unter dem Titel < Der Mensch im Kosmos >

(Beck-Verlag, München 1959). In diesem Buch wollte Teilhard

am Ende eines wissenschaftlichen Untersuchungen
gewidmeten Lebens die Fülle seiner Beobachtungen und
Erwägungen in einer Gesamtweltschau zusammenfassen. Dieses

Buch stellt eine spannende Lektüre fur Menschen dar, die fahig
sind, sich mit weittragenden Gedanken auseinanderzusetzen
Es wurde als eine allgemeine, umfassende Weltdeutung
gedacht. Darin liegt sowohl sein Vorteil wie auch seineSchwache:
es bleibt ein fur das breite Publikum verfaßtes, der
wissenschaftlichen Präzision aber vielfach entbehrendes Werk.
Vorletztes Jahr wurde die deutsche Übersetzung des Werkes
<Lc groupe zoologique humain> unter dem Titel < Die Entstehung
des AIenschen> (Beck-Verlag, München 1961) veröffentlicht.
Dieses Buch hat, wenigstens fur den Fachmann, entscheidende
Vorteile gegenüber dem ersten Band. Es ist konzentrierter und
klarer in seinen wissenschaftlichen Analvsen. Darum bedeutet
diese Publikation einen Markstein der Teilhard-Deutung
Man sollte aber nicht vergessen, daß es sich bei diesem Buch

um eine leicht erweiterte Vorlesungsniederschrift handelt,
welche nur die wichtigsten Linien der Gedanken enthalt, urn
einen Aufriß also, der erst von den Vorlesungen her das

notwendige Relief gewann.
Kürzlich veröffentlichte der Walter-Verlag, Ölten - der die
deutsche Publikation des Gesamtwerkes von Teilhard
ubernahm -, das hochbedeutsame Werk <Der göttliche Bereich > (<Le
Milieu divin>). Dieses Buch ist gleichsam eine (Nachfolge
Christi > fur den Gebrauch des modernen Menschen. - Fur das

Frühjahr 1963 kundigt der Walter-Verlag die Übersetzung
des fünften Bandes, der <Oeuvres>, an: <Die Zuknnft des Alen-
schen >.

3. Leben

Leben und Werk sind bei Teilhard innig miteinander -verbunden.

Beides zusammen macht erst das (Lebenswerk) dieser so
reichen Persönlichkeit aus. Teilhard war ein großer und
begeisterter Reisender Seine wissenschaftlichen Expeditionen tru-

695


	Streit um Teilhard de Chardin

