
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 49 (1962)

Heft: 18

Artikel: Faszination des Bildes

Autor: Bucher, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-535922

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-535922
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Halbmonatsschrift für Erziehung und Unterricht

Ölten, den 15. Januar 1963 49. Jahrgang Nr. 18

Schweizer Schule

Fünftagewoche in der Schule-ja oder nein?

Ju den ungelösten Fragen einer längstfälligen Schidreform

gehört unter anderm auch die Einführung der Fünftagewoche
in der Schule. Wohl wird in der Schweiz über dieses Problem

seit Jahren heftig diskutiert, aber es ist bezeichnend, daß bei

uns — im Gegensatz etwa zu Deutschland oder Österreich -
weder Plänefür eine mögliche Verwirklichung vorgelegt noch

Versuchsschulen eingerichtet worden sind. Im besten Falle

bequemt man sich zu einer Umfrage bei den Eltern, nimmt

beruhigt die mehrheitlich ablehnenden Stimmen zur Kenntnis

und glaubt, für die nächste Jukunft in dieser Sache nichts

mehr befürchten zu müssen. In Wirklichkeit gehen aber die

kompetentesten Gegner und Befürworter darin einig, daß die

Fünftagewoche unausweichlich auf die Schule zukommt.

Oder glauben Sie wirklich, daß, sollte sie sich in der

Wirtschaft einmal restlos durchgesetzt haben, die Schüler und

Lehrer am Samstag brav zur Schule gehen werden

Vielleicht, weil der Herr Papa wenigstens an diesem Tage Ruhe

vor seinem Nachwuchs haben möchte oder weil die Frau
Mama ungestört ihre Stube zu reinigen wünscht Schon heute

Unsere Meinung

ergeben sich ja oft recht seltsame Situationen, und manche

Schulen müssen bereits zu Kompromissen die Hand bieten

die das Prinzip des Sechstagewerkes langsam, aber sicher zu
Fall bringen. Und dabei ist es etwa nicht so, daß die

Schulmeister, erpicht aufeinen weiterenfreien Tag, der Fünftagewoche

das l ('ort reden würden, im Gegenteil, sie zählen aus

guten Gründen zu ihren vehementesten Gegnern. Leider aber

entscheidet die Masse heute darüber, was gut und schlecht,

wasfalsch und recht ist. Und zwar entscheidet die Masse nur
scheinbar frei, in Tat und Wahrheit ist sie gänzlich
abhängig von den Launen der 1 (*irtschaft und opfert alles ihrem

Hunger nach den Gütern dieser Erde.

Es ist sinnlos, über ein Ja oder Nein zur Fünftagewoche zu

diskutieren, weil wir hier einer Entwicklung gegenüberstehen,

die sich unserer Kontrolle längst entzogen hat. Hingegen ist

es sinnvoll und notwendig zu fragen: Was tun wir heute

schon, und was tun wir morgen, wenn die Fünftagewoche
Wirklichkeit geworden ist
Vielleicht haben Sie aufdiese Frage eine Antwort? CH

Faszination des Bildes Dr.Theodor Bucher, Seminardirektor, Rickenbach SZ

Der Mensch ist ein der Faszination offenes Wesen.

i. Was heißt Faszination

Etymologisch dürfte das lateinische Verb fascinare

(wovon Faszination sich herleitet) mit dem griechi¬

schen ßaaxaivco zusammenhängen. Beide bedeuten
<durch böse Worte, Zauberformeln oder durch den
bösen Blick behexen, verzaubern >. In unserem
Sprachverständnis bedeutet Faszination in erster
Linie Verblendung, Bestrickung, Verzauberung. Diese

577



negative Bedeutung wird jedoch öfters abgelöst
durch eine positive, so etwa, wenn Gutes uns ganz
hinreißt, wenn etwas Freies, Gelöstes uns ganz
absorbiert und verzaubert. Verzauberung durch das

Freie, Wahre, Gute, Schöne kann nicht als Verblendung

bezeichnet werden, auch nicht als Bestrickung
im üblichen Sinn. Es ist vielmehr eine £nt-strickung
unseres sonst der Materie nur allzusehr verfallenen
Wesens. Ein Über-uns-selbst-hinausgerissen-AVer-

den, eine Art Ek-stase.

Der Mensch kann im positiven und negativen Sinn

fasziniert, verzaubert, bestrickt werden. Durch Worte

und Gebärden, durch Liebeserweise und
Furchteinflößen, durch Bilder und Symbole.

2. Faszination durch das Bild

Daß Faszination durch das Bild möglich ist, kennen

wir aus eigener Erfahrung. Wir sitzen im Theater
oder Kino. Plötzlich haben wir alles vergessen. Wir
saugen die Bilder, die wir sehen, in uns hinein. Wir
leben in den Helden, deren Taten und Leiden vor
unseren Augen sich abspielen. Wir identifizieren uns
mit ihnen. Desgleichen kann uns das gewaltige Bild
der sich zum Himmel türmenden Berge, des

weltweiten Meeres und seiner immerzu heranrauschenden

AVogen alles übrige für einige Zeit vergessen
lassen.

So wird auch das Kind fasziniert von den Bildern,
die sich ihm bieten. Der Säugling in der Wiege ist
nach einigen Wochen zeitweise ganz Auge. Er saugt
das Bild der sich über ihn beugenden Mutter in sich

hinein. Er ist fasziniert. Zum ersten Male übersteigt
er sich selbst - und lächelt. Und dann immer wieder
im Laufder ersten Kinderjahre, im Laufe der Schulzeit.

Wir kennen die weit geöffneten Kinderaugen,
die sich staunend der A Veit öffnen. Die bestrickt werden

von der Fülle der sich bietenden Schönheiten.
Von der Größe und dem Furchterregenden
unbekannter AVelten. Nichts Schöneres für einen Lehrer,

als eine Schar so faszinierter Kinder vor sich zu
haben.
Die Bildwelt der Kinder ist außergewöhnlich lebendig.

Auch wenn sie nicht eidetisch veranlagt sind,
was übrigens ziemlich häufig der Fall ist, so verfügen
sie doch über ungewöhnlich anschauliche Bilder.
Für uns Erwachsene haben die Bilder ihre Eindringlichkeit

und Deutlichkeit weitgehend verloren. AVir

ersetzen sie durch abstrakte Begriffe.
Das war nicht immer so. Die noch jüngeren Völker

578

waren und sind viel mehr aufdas Bild bedacht. Zum
Beispiel die Ägypter. Ihre Tempel und Obelisken
sind von unten bis oben, bis in die letzten Winkel hinein,

auch dort, wo keines Menschen Blick mehr
hindringt, bedeckt mit farbigen Schriftzeichen und
Bildern. Jedes Bild und jedes Symbol hatte seine meist

magische Bedeutung. Es strahlte eine Kraft aus. Es

bannte den Menschen, der vorbeiging, in seine
Gewalt. Der Name eines Pharao, aufgeprägt auf seine

AVerke, verewigte gleichsam seine Existenz. Selbst

wenn ein Lügenbericht hingeschrieben wurde, hatte
das für die magisch-gläubigen Menschen der damali -

gen Zeit die Folge, daß sie davon überzeugt waren,
die Dinge seien wirklich so. (Ähnlich wie ein Kind
davon überzeugt ist, daß sein gemalter Ochse wirklich

ein Ochse sei.) Das AVort und das Bild bewirkten
das, was sie meinten. Und wer ein solches ansah, der
wurde - wie schon angedeutet - in seinen Bannkreis

gezogen. Er wurde mehr oder weniger zu dem, was

er ansah, mindestens war er sich der Kraft dessen,

was er ansah, gewiß. (Ähnlich wie heute der
Filmbesucher zeitweise wirklich glaubt, er sei der Held
auf der Leinwand, oder mindestens, er sei existentiell

in das Geschehen auf der Leinwand hineinverstrickt.)

Auf dieser magischen AVirkung beruht der
Götzenbilderdienst aller primitiven Religionen. Der Primitive

erfährt das Bild seines Gottes als erhebend,
gewaltig, furchteinflößend. Er begibt sich in die Strahlkraft

des Bildes, um göttlicher Kraft teilhaftig zu
werden, um ein Teil dessen zu werden, was er
anschaut.

Die byzantinischen Mosaiken, obwohl in den Raum
des Christlichen erhoben und vom primitiv-magischen

Denken geläutert, besitzen immer noch - nun
auf sakramentaler Grundlage - etwas Religiöses. Denn
sie sind vom Stellvertreter Christi geweiht. (Und für
viele kaum Bekehrte, noch schlecht unterrichtete
Christen mögen sie auch immer wieder magisch
gewirkt haben!) Zugleich wirken sie künstlerisch und
psychologisch aufGrund ihrer ungeheuren, beinahe
zeitunabhängigen Ausdrucks- und Eindruckskraft.
Im großen Kuppelmosaik der Klosterkirche von
Daphni zum Beispiel erscheint Christus, der Panto-
krator, der Beherrscher des Alls: groß, gewaltig,
unerbittlich, absoluter Herrscher. Mit weit aufgerissenen

Augen. Diese Augen sehen! Sie durchdringen
alles. Erde, Hölle und Himmel, Gegenwart,
Vergangenheit und Zukunft. \\Tahrlich, vor solchen alles
sehenden Augen müssen sich «aller Knie beugen im



Himmel, auf Erden und unter der Erde. Und alle

Zungen müssen zur Ehre Gottes des Vaters bekennen

: Jesus Christus ist der Herr!» (Phil 2, 1 o—11.)

Auf den Ikonen, die auf der Bilderwand der
byzantinischen Kirchen aufgestellt werden, «scheinen die

Heiligen auf dem goldenen Grund der Ewigkeit:
würdig, ernst, erhaben, an der Größe und strahlenden

Schönheit Gottes teilhabend. Deshalb und kraft
der sakramentalen Weihe ist den Orientalen das Bild
selbst heilig. Es ist mehr als nur Hinweis auf Christus
oder den Heiligen im Himmel. Es birgt etwas von der
Menschwerdung Gottes und der Epiphanie des

Heiligen aufdieser Erde. Zugleich nimmt es schon etwas

vorweg von dem «neuen Himmel und der neuen
Erde» (Offb 21, 1), die schon im Kommen sind.
Sicher wurde von den führenden Kirchenmännern
des Ostens immer unterschieden zwischen wahrer
Anbetung, die nur Gott gebührt, und der Verehrung
der Bilder (u.a. hl. Johannes von Damaskus, Theodor

von Studion, Zweites Konzil von Nizäa). Trotzdem

bleibt bestehen, daß für den Orientalen Abbild
und Urbild eine viel lebendigere Einheit bilden als

für den mehr rational eingestellten Abendländer vor
allem der neueren Zeit.
Im Mittelalter war allerdings der Abstand zwischen
orientalischem und abendländischem Denken und
Fühlen noch nicht so groß wie heute. Deshalb haben
auch für den mittelalterlichen Menschen des Abendlandes

die Bilder eine große Bedeutung (für die
führenden Männer der Kirche mehr eine erzieherische,
methodisch-katechetische, sakramentale, für die
Volksfrömmigkeit eine mehr seinshafte, verschiedentlich

auch magische). Denken wir nur an die
romanischen und gotischen Kathedralen mit ihren
Statuen an der Front und bei den Eingängen, mit
ihren Mosaiken und Glasfenstern. Denken wir an die
Bibelrollen, an die Fastentücher usw. Auch in der
abendländischen religiösen Kunst finden wir die

großen sprechenden Augen, die alles durchdringen,
die Gebärden, die alles hereinholen und verbinden.
Auch hier zeigt sich etwas von der Größe, Wahrheit,
Güte und Schönheit Gottes, von der Herrschergewalt

Christi und seiner Heiligen. Und der gläubige
Christ ist beruhigt, wenn er sich im Strahlkreis eines

heiligen Bildes befindet. In der periodisch
wiederkehrenden Wallfahrt zu einem < heiligen Bild > holt er
sich die Kraft und das Vertrauen, das Leben als

Pilgerweg zu Gott zu bestehen, wissend, daß Gott wirklich

und wahrhaft Mensch geworden ist.

Gegen die hohe Einschätzung und Verehrung der
Bilder sind von Zeit zu Zeit bilderstürmerische Reformen

ausgebrochen (Bildersturm des 8. Jahrhunderts in
Byzanz und im karolingischen Westen, Armutsbewegung

im 13. Jahrhundert, Hussiten, Reformatoren,
vor allem Zwingli und Calvin). Diese Reformen
wandten sich mit Recht gegen die zu intensive

Verkörperung des Göttlichen und gegen heidnischmagische

Mißbräuche der Volksfrömmigkeit. Doch
sie schössen teilweise über das Ziel hinaus, indem sie

das Christentum zu einem einseitigen Spiritualismus
verflüchtigten. Unbewußterweise haben sie letztlich
die Fleischwerdung Gottes geleugnet. Denn mit der
Fleischwerdung Gottes ist das Bild, die Ikone des Vaters

auf Erden erschienen. Daher ist auch seine

Darstellung im Bild möglich, ja nötig, da durch sie die
Mateiie mit in die Verklärung emporgehoben worden

ist. Wer das Bild Christi verachtet, verachtet
auch sein Urbild, dem die Verehrung eigentlich
gebührt, Christus selbst, und den, dessen wesensgleiches

Abbild Christus ist, den Vater. Die bilderstürmerischen

Reformen waren Ausdruck eines im
Grunde genommen inkarnationsfeindlichen
Rationalismus, eines Rückzuges zum reinen Wort.
Doch da der Mensch nicht nur aus Wort und Ratio
besteht, mußten diese Reformen letztlich den Menschen

verlieren. Sie erstarben an Blutarmut. Sie vei-
gaßen, daß der Mensch nicht nur Ohr ist, auch Auge.
Nicht nur Ratio, auch Unbewußtes. Sie vergaßen,
daß der Mensch ohne die psychologische Wirkung
des Bildes, vor allem des Großbildes, nicht
auskommt. Sie vergaßen, daß der Mensch ein Antlitz
hat und daß nur in der Begegnung mit einem Antlitz
das Ich erwacht und sich formt. Sie vergaßen, daß
Gott voller Mensch geworden ist und daß sich Christus

in seinen Predigten gerade auch an das Auge der
Zuhörer wandte. Sonst hätte er nicht so viel in
Bildern gesprochen.
Noch eilte der im Grunde bilderfeindliche Rationa-

Beachten Sie das Programm der Studienreisen des KLVS
in dieser Nummer der «Schweizer Schule»

579



lismus im letzten Jahrhundert erst seinem Höhepunkt

entgegen, als schon die führenden Pädagogen,

allen voran Pestalozzi, ihre wesentlichen Bedenken
anmeldeten. Pestalozzi verlangt nicht abstrakte,
sondern anschauliche Begriffe. (Die Anschauung ist

ihm Fundament aller Erkenntnis.) Die reine
Buchkultur wird überwunden. Das Bild gelangt wieder zu
seinem Recht.

Und heute, da wir in mancher Beziehung in einem

Jahrhundert des Irrationalismus leben, hat das Bild
einen Triumphzug sondergleichen angetreten:
durch alle Völker, primitive und hochzivilisierte
(Illustrierten, Magazine, Reklame, politische
Propaganda, Film, Fernsehen usw.). Wieder übt das

Bild eine Faszination aus. Diese beruht nicht mehr
auf magischer oder sakramentaler, sondern auf
psychologisch-soziologischer und methodischer Grundlage.

Stefan Zweig schreibt: «Immer hat ein
einziger optischer, sinnlicher Eindruck mehr Macht
über die Seele als tausend Zeitungsartikel und
Broschüren» (<Die Welt von gestern)). Dieser Satz ist

zwar, wie manches von Stefan Zweig, etwas sub-

jektivund übertrieben. Nur schon deshalb, weil nicht
alle Menschen visuelle Typen sind, und unter den
visuellen Typen gibt es sicher auch solche, die aufdas

gedruckte Wort ansprechen. Aber irgendwie müssen

wir doch Stefan Zweig recht geben, ist doch der
Mensch «zum Sehen geboren, zum Schauen
bestellt».

Faszination dunh das Bild. Wir erleben die Macht des

Bildes positiv und negativ. Negativ als Behexung,

positiv als Verzauberung. Für beides je ein Beispiel
aus FWU-Filmen (Filme des Institutes für Film und
Bild in Wissenschaft und Unterricht, München).
Im Kurzfilm <Das Gesicht von der Stange > überlegt
sich die noch unverdorbene Lehrtochter, ob sie ihre
Haare nach der neuesten Teenagermode schneiden

lassen oder ob sie sich selber treu bleiben soll. In diesem

innern Kampfzwischen Ich und Masse steht das

Mädchen vor einem Parfümfläschchen. Das Bild des

Fläschchens - in sich selber vollkommen harmlos,

sogar schön - behext das Mädchen. Es saugt das Bild
in sich hinein. Es verliert sich selber. Es wirft sich

weg. Wird eingestampft in die Masse1. Behexung

1 Der Kurzfilm <Gesicht von der Stange > ist übrigens ein

Schulbeispiel für unser Thema. Er ist voll von
eindrucksmächtigen Großaufnahmen, die filmkünstlerisch sehr hoch

stehen.

580

von Verstand und Herz durch das verführerische
Bild!
Im Film <Des andern Last) wird der psychisch
behinderte, gutmütige und seelisch wertvolle Knabe
Stephan durch die Gruppe der Dorfbuben geächtet.
Er verliert alles Vertrauen in die Menschen und zu
sich selbst. Sie treiben ihn an den Rand der
Verzweiflung. Allmählich kann er im Sanatorium in die
menschliche Gesellschaft zurückgeführt werden. Der
Führer der Bubengruppe bekehrt sich innerlich zu
christlich verstandener Ritterlichkeit. Er steht zu
Stephan. Er bricht am Ende des Filmgeschehens den
Richterstab entzwei und wirft den Steinhaufen (der
zu Beginn die Ächtung Stephans symbolisiert hatte)
in den ruhig fließenden Bach. Stein um Stein. Sich
weitende Ringe ziehen bachabwärts. Sie verlieren
sich. Der Bann ist gebrochen. Dieses eindrucksmächtige

Bild bekehrt mit einem Schlag die verhärteten
Herzen der Rotte. Sie sehen ein, bereuen, nehmen

Stephan als einender Ihren in ihre Gemeinschaft auf.
Verzauberung der Vernunft und der Herzen durch
das gute Bild!

3. Philosophisch-theologische Begründung der menschlichen

Faszinationsoffenheit

«Der Mensch ist zum Sehen geboren, zum Schauen

bestellt», weil er aus der Hand des Schöpfergottes
hervorgeht, welcher der Sehende ist. Seit urdenklichen
Zeiten, nein in seinem ewigen Jetzt sieht Gott sich
selber. Gott der «Herrjeglichen Wissens» (1 Sm 2,3),
«dessen Weisheit keine Grenzen kennt» (Ps 146, 5),
Gott,« der ganz Licht ist und in dem es keine Finsternis

gibt» (Jo 1, 5), erkennt sich selbst. Er erschaut
mit dem unendlichen Blick des Verstehens sein eigenes

Wesen. In dieser Selbstschau und Selbsterkenntnis

ruht er in sich selber: vollkommenste Tätigkeit
und Ruhe in der Beschauung und Erkenntnis seiner
selbst. Und zwar ist diese Erkenntnis eine bis ins
letzte durchleuchtete, klar umrissene. Da gibt es

nichts Verschwommenes, nichts Unklares, nichts,
das sich im Dämmerlicht des Unbewußten verlieren
würde. Die Erkenntnis ist kristallklar wie ein luzider
Begriff, zugleich aber lebensvoll und reich, wie das

kein menschlicher Begriff sein kann. (Denn alle
unsere menschlichen Begriffe sind arme und dürftige
Abstraktionen.)
Soviel wissen wir über Gott mit Hilfe unserer
Vernunft. Der christliche Glaube sagt uns mehr: Die
Selbstschau und Selbsterkenntnis Gottes ist produktiv,

und zwar nach innen und außen.



Gott strahlt die Schau, die er von sich selbst hat, im
Bilde seiner selbst aus. « Durch die Erkenntnis Gottes
des Vaters wird der Ausdruck dieser Erkenntnis reell

hervorgebracht als ein von der produzierenden Person

verschiedene, ihr reell gegenüberstehende, in
realer Beziehung zu ihr stehende: der Sohn Gottes

(Scheeben, Mysterien des Christentums, S. 48f.).
Der Vater zeugt aus der überströmenden Fülle und
Aktualität seiner Eigenschau, die eben nicht bloße

Schau, sondern eine unendlich fruchtbare Schau ist,
sein eigenes Bild. Seine eigene unendliche Fruchtbar-
keit strebt danach, sich einen adäquaten Ausdruck
zu geben in einem Bild, das im Schöße Gottes
verbleibt (Scheeben, 51). Es ist die zweite Person der

Heiligsten Dreifaltigkeit, des Vaters wesensgleicher
Sohn. Er ist «das Ebenbild Gottes» (2 Kor 4, 4). Im
Kolosserbrief (1, 15) nennt ihn Paulus «das Ebenbild

des unsichtbaren Gottes, den Erstgeborenen vor

aller Schöpfung».
Dieses vollkommene Ebenbild Gottes, das Gott in
seinem ewigen Jetzt in sich selbst zeugt, ist auf Erden
erschienen, Mensch geworden. Epiphanie Gottes. Das

göttliche, an sich «unzugängliche Licht» (1 Tim 6,

16) strahlt in der irdischen Wirklichkeit auf, so daß
das menschliche Auge es sehen kann. Im Antlitz des

Menschen Jesus von Nazareth ist «das Licht der
Erkenntnis der Gottherrlichkeit» erstrahlt (2 Kor 4, 6).
AufGrund der hypostatischen Union zwischen
göttlicher und menschlicher Natur in der einen Person

Jesu Christi können die Augen der Jünger das sichtbar

erschienene Leben, Gott selber, sehen (1 Jo 1,

1-2). Erinnern wir uns an die herrlichen weihnächtlichen

ersten Verse des Hebräerbriefes (1, 1 -3) : «Auf
vielfache und mannigfaltige Weise hat Gott vor Zeiten

durch die Propheten zu den Vätern gesprochen.
In dieser Endzeit hat er durch seinen Sohn zu uns

gesprochen. Ihn hat er zum Erbe über das All
eingesetzt. Durch ihn hat er auch die Welt erschaffen.
Er ist der Abglanz sei ner Herrlichkeit u nd das Abbild
seines Wesens. Er trägt das All durch sein allgewaltiges

Wort. Er hat die Erlösung von den Sünden
vollbracht und sich dann zur Rechten der Majestät in
der Höhe gesetzt.»
Aus der Erkenntnis und Selbsterkenntnis Gottes geht
auch der Mensch hervor, ein Wesen begabt mit Augen
des Körpers und der Seele. Ein Wesen, das schauen

und verstehen kann. Zwischen Geschöpfund Schöpfer

besteht eine tiefgehende, geheimnisvolle und
zugleich vertraute Übereinkunft. AVir haben menschliche,

gottgegebene Augen, die Sonne zu sehen, nicht

Maulwurfsaugen, unter der Erde zu wühlen (H.Pe¬
stalozzi) Wir haben Augen der Seele (die Vernunft),
die Spur Gottes in den Dingen und Mitmenschen, in
der Natur und Übernatur zu entdecken. Weil wir
von einem faszinierenden Wesen geschaffen sind, ist
die Faszination für uns etwas so Faszinierendes.
Goethe schreibt in klassischer Prägnanz:

«Wär nicht das Auge sonnenhaft,
Die Sonne könnt' es nicht erblicken.

Lag' nicht in uns des Gottes eig'ne Kraft,
Wie könnt' uns Göttliches entzücken?»

Der Mensch ist somit « Ebenbild Gottes» (Gn 1, 26;

Sap 2, 23; Eccle 17, 1), freilich nicht mehr ungeschaffenes,

wesensgleiches Abbild, sondern geschaffenes,

eines, das danach streben soll, immer mehr Gott
abzubilden in seinem Leben. Wir sollen «das Bild des

himmlischen Menschen» an uns tragen (1 Kor 15,

49), uns umgestalten zum herrlichen Bilde Christi
(2 Kor 3, 18), uns ständig nach dem Bild des Schöpfers

zur vollen Erkenntnis erneuern (Kol 3, 10).
Das ^iel des Menschen ist die oisio beatifica, die ewig
beseligende, unendlich beglückende Schau Gottes.
Der unendliche Hunger nach Sensation, der Durst
zu schauen wird dort zur Ruhe kommen, im
abgrundtiefen Urbild jedes Bildes, im dreifach sich uns
entfaltenden Antlitz des göttlichen Du.
Der heilige Augustinus wurde nicht müde, die Sehnsucht

des Menschen nach der ewigen Schau Gottes

zu beschreiben. Schon bevor er sich bekehrte, ließ
ihm Gott keine Ruhe. Gott zog ihn zu sich heran, daß

er sehe, da sei etwas zu sehen; aber er (Augustinus)
sei noch nicht so, es sehen zu können (Confessiones).
Als Bischof ermahnte Augustinus seine Gläubigen,
der Gliedschaft Christi treu zu bleiben. So werden
sie Ruhe finden, «jetzt durch den Glauben, dereinst
durch die Schau»2.
Göttliche Faszination des Menschen. Verzauberung,

nicht Behexung! Verzauberung, denn Gott
muß sein eigenes Schauen schenken. Wie könnten
wir ihn sonst schauen «von Antlitz zu Antlitz», wie
er ist, so «wie er uns erkennt» (1 Kor 13, 12). Und
obwohl uns Gott sein eigenes Schauen schenkt, wird
unsere Person, unser Ich doch nicht ausgelöscht. Es

wird zwar überformt, doch nicht aufgesogen vom
göttlichen Ich. Ganz Ich bleibend, werden wir ruhen
in der beseligenden Schau des göttlichen Du. Wir

2 Siehe Fritz Hoffmann, Gott ist die Liebe, 1940, S. I36f.

58 i



werden uns ganz vertiefen in das Bild, das er uns bietet,

das er selber ist. Wir werden ganz mit ihm eins

werden. Es wird nicht mehr so sein wie hier auf
Erden. Tausend Idole enttäuschen uns hier, mit den
wir uns allenfalls identifizieren. Dort wird das eine

Idealbild unser bildhungriges Auge und unsere bildbare

Seele zur vollkommenen Entschränkung ihrer
selbst und zugleich zur vollkommenen Seinserfüllung

führen.

4. Pädagogisch-religiöse Aufgabe

Es gibt Bilder, die die Seele des Menschen behexen
und knechten, und Bilder, die ihn verzaubern und
frei machen. Diese gründen in der Wirklichkeit und

Wahrheit, jene wurzeln in der Unwirklichkeit,
Unwahrheit und Täuschung. Soweit der Mensch innerlich

frei ist, steht es in seiner Macht, sich diesen oder

jenen zuzuwenden, das Spiel der Phantasie von diesen

befruchten oder von jenen fesseln zu lassen.

Hier öffnet sich jedem Menschen persönlich und vor
allem jedem Lehrer und Erzieher ein gewaltiges Gebiet

der Erziehung. Immer und je ist es Aufgabe des

Menschen, das, was er ist, zu werden. Das, was in
ihm keimhaft angelegt ist, auszufalten. Seinem Sein

entsprechend zu handeln.
Wenn nun der Mensch ein der Faszination offenes

Wesen ist, dann besteht (aufdiesem Gebiet) die
Aufgabe des Menschen darin, sich der echten Faszination,

der in der Wirklichkeit und Wahrheit gründenden

Begeisterung und Verzauberung zu öffnen und
offen zu halten. Sich ihr nicht zu verschließen.
Der Mensch, der sich nicht begeistern, erheben,
bezaubern lassen kann, ist ein armer Mensch. Nicht
ausgezeugt. Ein Torso. Der Materie verhaftet, von
ihrer Schwerkraft niedergedrückt. Des Aufschwunges

in höhere Sphären nicht fähig. Gott fern.
Anderseits birgt jeder Höhenflug Gefahren, die nicht
zu übersehen sind. Mehr als ein Ikarus ist zu hoch

geflogen und gestürzt. Deshalb muß der sich der
Faszination öffnende Mensch stets unterscheiden
können: das Echte vom Unechten, das Wahre vom
Falschen, das Gute vom Bösen. Er darf auf bloßen
Schein nicht hereinfallen. Er darfsich von aufgeplustertem,

gleißendem Bildwerk nicht betören und
behexen lassen.

Und noch eine Gefahr bringt die Faszination mit
sich. Daß sie Selbstzweck wird. Daß der Mensch
anfängt, schöngeistig zu genießen, ein egoistischer
Ästhet zu werden, dem geistiger Genuß höchster und
letzter Wert ist. Mögen Mitmenschen zugrunde

582

gehen, mag das Reich Gottes verderben, wenn nur
ich meinen geistigen und ästhetischen Genüssen

frönen kann! Von diesen geistesstolzen, selbstzufriedenen

Menschen gilt das Wort Christi: «Eher geht ein
Kamel durch das enge Öhr einer Nadel als ein
Reicher ins Himmelreich!» (Mt 19, 24.) Der in die
Faszination Verliebte treibt Götzendienst, weil er etwas

Vorletztes, etwas Geschöpfliches zum Selbstzweck

erhebt. Faszination ist jedoch nicht Selbstzweck.
Deshalb muß sie erleuchtet und geleitet werden von
den vier Kardinaltugenden, der Weisheit, der

Gerechtigkeit, der Tapferkeit und des Maßhaltens.

(Einzig die Liebe kennt keine Grenzen. Sie darf uns
immer weiter tragen, zum Nächsten, zu Gott.)
Aufgabe der gesamten Erziehung und Schulung ist

es nun, sich selbst und die anvertrauten Menschen in
bezug auf die Bilder zu einem sicheren
Unterscheidungsvermögen zu führen. Beinahe alle Fächer können

hierfür einen Beitrag leisten: Religions- und

Sittenunterricht, Ästhetik, Kunstgeschichte, der
Unterricht in der Muttersprache und in den
Fremdsprachen. Sehr wichtig sind die musischen Fächer,
wie Kalligraphie, Zeichnen, Werkunterricht, Turnen

und Sport. Aber auch die naturwissenschaftlichen

Fächer sind dazu geeignet, vor allem Geographie,

Biologie, Mineralogie usw.
Wir verzichten darauf, den möglichen Beitrag der
verschiedenen Fächer im einzelnen aufzuzeigen.
Statt dessen ziehen wir es vor, abschließend den
Gedanken zu einem für alles Unterrichten und Erziehen
zentralen Anliegen hinzuwenden: auf die Betrachtung.

Die Betrachtung des Wahren, Guten und Schönen

im Bereiche der Natur und Ubernatur ist der

goldene Weg, den Menschen für die echte Faszination

zu öffnen und ihm die unechte zu entlarven.
Wir unterscheiden eine doppelte Betrachtung: die

psychologische und die religiöse. Die psychologische

Betrachtung ist das eigentliche und zielbewußte Üben
des Schauens. Das geschieht am besten so, daß man
einen kleinen, schlichten Gegenstand unseres Alltags
(z.B. Blumenvase, Blume, Bild usw.) für eine kürzere
Zeit intensiv anschaut. Man prägt sich die einzelnen
Formen und Farben genau ein. Dann schließt man
die Augen. Man versucht, das geschaute Bild ebenso

intensiv vor dem inneren Auge erstehen zu lassen.

Diese Übung kann ohne weiteres schon in der
Primarschule, ja auf der Unterstufe vollzogen werden.
Die Voraussetzung ist nur, daß der Lehrer und die
Lehrerin selber fähig sind zu schauen. Menschen, die
sich im Schauen weniger echter, einfacher, schöner



Dinge üben, werden mit der Zeit vom Bild dieser

Dinge ganz durchstrahlt. Wie die Lampe von ihrer
Flamme. Das Unechte, der Kitsch kann sie nicht
mehr faszinieren und behexen. Das Echte jedoch
trägt sie hinein in die verzaubernde, faszinierende
Welt Gottes.
Damit ist schon angedeutet, daß die psychologische
Betrachtung allein noch nicht genügt. Sie muß ver-
schwistert sein mit der religiösen, betenden Betrachtung.

Wir sollen uns in die Person Jesu Christi, sein Leben

von der Empfängnis und Geburt bis zur Kreuzigung.
Auferstehung und Himmelfahrt plastisch vor Augen
malen. Sein Tun und Leiden, seine Wunder, sein

Umgehen mit Maria und Josef, mit den Aposteln,
Jüngern und Gegnern. Seine Liebe zur Natur. Sein
Verständnis für die Suchenden. Sein Helfen für die
Bresthaften. Sein Erbarmen mit den Irrenden und
Sündern. Sein Eifer für das Reich Gottes und seine

Treue zum Vater.
Wir sollen uns wortlos hineinversenken in den

gewaltigen Gott der Natur, der die Sternenmeere mit
seinem Finger bewegt und der uns zugleich näher ist
als wir uns selbst. Wir sollen uns hineinversenken in
den dreifaltigen Gott, der uns unermeßlich liebt und
der nicht will, daß auch nur ein Mensch verlorengehe,

sondern der kommt und in uns Wohnung
nimmt (Jo 14, 23), so daß der Heilige Geist der Kindschaft

Gottes in uns betet: Abba, Vater (Rom 8, 15b
Es gibt viele Bücher, die den Christen anleiten, die

religiöse Betrachtung zu pflegen. Man berate sich

bezüglich der persönlichen Auswahl mit erfahrenen
Seelsorgern. Unseres Erachtens sollte jeder christliche

Lehrer täglich mindestens zehn bis fünfzehn
Minuten der religiösen Betrachtung widmen. Sie

erst recht läßt in dem Menschen, der von Gott, von
Christus, von seinen Heiligen fasziniert ist, etwas
ausstrahlen, das die Welt nicht kennt und folglich auch
nicht vermitteln kann.
Gott verzaubert allmählich die Welt. "Verborgen,
gleichsam unter der Decke der Natur, ihrer Größe
und Erbärmlichkeit, kommen «der neue Himmel
und die neue Erde» an. Denken wir viel daran! Damit

wir bereit sind. Lassen wir unsere Kinder sich
hineindenken und hineinfühlen in ein erhabenes,

würdiges Gottesbild. Faszination durch Gott, durch
seine Welt.
Und plötzlich wird aufbrechen das gewaltige Urbild
Gottes. Dann, wenn Christus wiederkommt mit
Macht und Herrlichkeit. Wenn sein Bild am Himmel

erstrahlt und jegliche Kreatur vor sein Gericht
ruft (Mt 24, 30-31). Dann wird kein Flitterbild mehr
täuschen und verführen. Mögen wir und unsere Kinder

dann zu jener glücklichen Gemeinschaft derer
gehören, die, an ihrer Stirne das Zeichen Christi
tragend, ewig das Antlitz Gottes schauen (Offb 7).

«Dort werden wir ruhen, ruhen und schauen,
schauen und lieben, lieben und loben. Das wird sein

am Ende ohne Ende» (Augustinus).

Schallplatten im Religionsunterricht

Prof. Franz Bürkli, Luzern

Religionsunterricht

Seit die Herstellung der Schallplatten aus ihren
ersten Anfängen herausgekommen ist und die Platten
eine gewisse Vollkommenheit erreicht haben,
versuchte man, sie dem Religionsunterricht dienstbar

zu machen. Sie hatten vor allem als Anschauungsmittel

zu dienen. So wollte man mit ihnen den
Kindern z. B. ein schönes Lied, eine Melodie, einen

liturgischen Gesang usw. vorführen. Die Kinder
sollten dadurch eine Vorstellung von diesen Dingen
erhalten. Unter diesen Gesichtspunkten betrachtet
sie vor allem noch J. Krones in seinem Buche <Die

neuzeitlichen Anschauungsmittel und ihr didaktischer

Wert für den Religionsunterricht) (2. Aufl..
S.92ff., Badersche Verlagsbuchhandlung, Rotten-

083


	Faszination des Bildes

