
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 49 (1962)

Heft: 15

Artikel: Mensch und Ding

Autor: Marinoff, Irene

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-534551

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-534551
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mensch und Ding

Dr. Irene MarinofF, London

Dem Lehrer ist es aufgetragen, die Schüler nicht nur
in den einzelnen Fächern zu unterrichten, sondern
sie in der richtigen Beziehung zu der sie umgebenden

Welt und zu sich selbst zu unterweisen. Hierbei
handelt es sich nicht um die Vermittlung eines

bestimmten Stoffes, sondern um die Aneignung einer

Haltung, welche in den Stürmen des Lebens standhält.

Nun gibt es zwei Grundhaltungen. Entweder handelt

der Mensch, oder er duldet, vollbringt eine Tat,
oder etwas geschieht an ihm, greift aktiv in das Leben
ein oder verhält sich passiv. Auf dem Gebiet der

Religion drückt sich dieser Gegensatz folgendermaßen

aus: Entweder entspricht der Mensch einer
konkreten Forderung Gottes, oder er setzt sich dem
Wirken der göttlichen Gnade aus.

Im Leben sind stets beide Haltungen zu finden.
Dauernd handeln wir, und ebenso dauernd sind wir
äußern Einflüssen ausgesetzt. Diese beiden
Grundhaltungen zu vereinigen, ist eine uns gestellte
Aufgabe.

In der heutigen Zeit überwiegt der Aktivismus. Alles
wird organisiert; überall ist Betrieb. Der Mensch
sucht sich die Welt und den Mitmenschen mit allen
Mitteln Untertan zu machen. Das geht bis zur
Beeinflussung des Unterbewußten durch die Reklame,
welche nicht nur die Produkte der Industrie, sondern

auch, besonders in den USA, die Politiker und selbst

die Präsidentschaftskandidaten anzupreisen
versteht. Diese aktive Durchdringung und Beherrschung

der Welt seitens kleinerer Gruppen oder

großer Parteien hat eine Parallele in der Betriebsamkeit

der vielen, die gerade deswegen, weil sie

sich ganz nach außen verausgaben, den schlimmen
Einflüssen keinen Widerstand leisten können. Um
in der Welt fest stehen und sich ein eigenes Urteil
bilden zu können, bedarf es dessen, was der
englische Dichter Wordsworth eine «wise passiveness»,
eine «weise Passivität», nennt. In einer gefallenen
Welt wird die Aktivität nur zu leicht zur Tyrannei
und die Passivität zum kritiklosen Mitlaufen. Von
der Gefahr des seelenlosen Betriebes warnt Christus,
wenn er Martha tadelt: «Martha, Martha, du

sorgst und kümmerst dich um gar viele Dinge. Nur

eines ist notwendig. Maria hat den besten Teil
erwählt, er wird ihr nicht genommen werden.»
Die Flucht in den Betrieb ist gefährlich, denn sie

erstickt jene Kräfte der Mitte, welche die Welt wie die
Seele des Einzelnen im Gleichgewicht erhalten.
Dem organisationstüchtigen, selbstherrlichen,
dynamischen Menschen der heutigen Zeit fällt es

allerdings sehr schwer, sich auf seine Mitte zu
besinnen. Das gilt auch für den Christen. Dieser ist
anders als seine Vorfahren, die an langen
Gottesdiensten ihre Freude hatten. Ihm zuliebe ist die

Liturgie verkürzt worden. Er ersetzt die Stunden
der Kontemplation durch Stoßgebete, lange Gottesdienste

durch kurze Kirchenbesuche. Bestenfalls

gelingt es ihm, den Tag durch wiederholtes Aufsehen

zu Gott zu heiligen. Dabei hat er oft genug noch ein
schlechtes Gewissen dabei, als wäre es besser, wenn
er «etwas Positives» täte. Ihm fehlt es an der stillen
Demut und dem geduldigen Warten, welche allein
den Segen Gottes aufsein Tun und auf die Welt
herabrufen können.

Wie nervös und gereizt wir oft sind, zeigt sich an der

Art, mit der wir mit den Dingen umgehen. Da
knallt einer mit der Tür, weil er in Wut geraten ist.
Ein anderer will den Widerstand eines Schlüssels,
der nicht recht ins Schloß passen will, mit Gewalt
überwinden und zerbricht ihn dabei. Doch hätte
ein wenig Ol genügt, damit er sich reibungslos
handhaben ließe! Ein anderer wiederum zerrt so

lange am Reißverschluß, bis er ausgeleiert ist. Ein
vierter zerreißt seinen Mantel, der an der Türklinke
blieb, weil er in einer sinnlosen Hetze war.
Das Schöne am Ding ist, daß es sofort und
offensichtlich reagiert. Zu einem Menschen können wir
roh sein, und es zeigt sich erst nach Jahren, wie tief
wir ihn gekränkt haben. Auch ein Tier reagiert
immer so deutlich, daß wir es unbedingt merken
müssen. Aber das Ding? Wenn wir es zu hart
anfassen, verbiegt es sich oder zerbricht gar. Es zeigt
uns mit unabwendbarer Deutlichkeit, wo wir es

falsch gemacht haben. Wer den Motor seines Autos
verkehrt behandelt, der bekommt es sofort zu hören

- und die nächste Umgebung auch! Wer zu hastig
ist, wird nie eine Nadel einfädeln können. Wer nicht
darauf achtet, wo er sich hinsetzt, der wird einmal
die Brille zerbrechen oder sich gehörig weh tun.Von
den Dingen wird dem selbstherrlichen Menschen
eine feste Grenze gesetzt. Der zu scharf gespannte
Bogen springt. Das zu hart angeschlagene Klavier
gibt keinen Wohllaut von sich.

469



Es besteht eine direkte Beziehung zwischen der
Gedankenwelt eines Menschen und der Reaktion der

Dinge um ihn. Dabei denke ich nicht zuerst an die
wunderbaren Geschichten aus dem Leben der

Heiligen, denen Fisch und Vogel, Wasser und Öl
Untertan waren. Es handelt sich um etwas
Näherliegendes. Es ist einfach so, daß die Dinge mir den

Dienst versagen, wenn ich Böses denke. Solange ich
auf einer vereisten Straße den Rosenkranz bete,
merke ich es nicht einmal, daß alles unter mir
schlüpfrig ist. Sobald ich aber einer Versuchung zum
Hochmut oder gar zum Haß nachgebe, beginne ich
auszugleiten und falle schließlich hin. Im Konzertsaal

bleibt mir eine lange Sonate so lange völlig im
Gedächtnis, bis ich aufhöre, der Folge der Tone zu
lauschen, und an etwas anderes denke. Dann stehe

ich plötzlich vor einer Leere, die Harmonie ist

zerstört, und ich kann mich nur mit der größten
Anstrengung auf den nächsten Akkord besinnen.

Jeder Mangel an Konzentration rächt sich bitter,
denn Konzentration, stille, nicht gewaltsame Sammlung,

ist das, was mir vor jeder Aufgabe geboten ist —

eine Haltung, die zugleich Demut und Wahrheit
umschließt. In dieser Demut, dieser Wahrheit bin
ich gesichert. Wenn ich mich stolz emporrecke,
alles selber machen will, so vergewaltige ich die

Dinge, mache mich zum Herrn der Schöpfung, was
ich seit dem Sündenfall nur aus der Gnade Gottes

und nicht aus eigener Machtvollkommenheit heraus
bin. Ich stehe nur dann spürbar in der Gnade, wenn
ich mich der Forderung des Dinges beuge, seinem

Wesen lausche und es demgemäß zu behandeln
suche. Dann stehe ich nicht mehr aufrecht und
werfe einen Schatten, sondern liege am Boden, wo
der Schatten verschwindet.
Die Terminologie von Jung enthüllt hier einen sehr

tiefen Sinn. Hier wird die unerlöste Seite des

Menschen als Schatten bezeichnet — jener unkontrollierbare

Teil unseres Wesens, dem wir mit dem ,hellen'
Willen nicht beikommen, aus dem plötzlich
erschreckende Wutausbrüche, Bosheiten, Lugen
hervorbrechen. Dieser Schatten ist irgendwie dem
Licht in uns zugeordnet und kann erst durch

Bejahung zum Heil gefuhrt werden. Es nutzt gar
nichts, ihn zu ignorieren oder einfach wegzuleugnen.

Denn wir alle haben einen Schatten, den wir
lebenslang, wie der heilige Paulus lehrt, zu
bekämpfen haben. Aber wir müssen ihn erst einmal
sehen und als uns zugehörig anerkennen, ehe wir ihn,
wohlverstanden mit den richtigen Mitteln, be¬

kämpfen können. Steht der Mensch in natürlicher
Haltung aufrecht, dann bewirkt die Strahlensonne
der gottlichen Gnade, daß er einen Schatten wirft.
Nur wenn er sich in Anbetung zu Boden wirft,
kann der Schatten, all das Bose in mir, zeitweilig
verschwinden. Einzig der Heilige, der ganz von der
Gnade Durchglühte, hat die Sonne Gottes direkt
über sich. Er wirft keinen Schatten. Der Heilige und

jeweils der Sunder, der im Auftrag Gottes aufrecht
stehen und handeln darf. Sonst geziemt es dem
Geschöpf, vor Gott und seiner Schöpfung niederzufallen

und sich den Geboten des Herrn und den

Wesensgesetzen der Dinge und Menschen zu
unterwerfen.

Das fallt seinem Stolze schwer, und am leichtesten

wird es ihm noch vor den Dingen, die sich ja, leider,
als losgelöst von der Schöpfung betrachten lassen.

Daß einer eine Maschine richtig behandeln muß,
weil sie sonst nicht richtig funktioniert, das ficht
seinen Stolz wenig an. Doch ist er damit auf dem
rechten Wege. Er hat sich schon irgendwie
unterworfen. Er muß aber noch einen Schritt weiter
gehen, um zum richtigen Verhältnis zu dem Ding —

auch der Maschine — zu gelangen. Da mag er sich
ein Beispiel nehmen an der Behutsamkeit, mit der
ein Handwerker mit dem Gerat umgeht; an der
zarten Fürsorge, mit der ein Geiger sein Instrument
behandelt; an dem Dienst, den jeder, der berufsmäßig

mit Dingen zu tun hat, diesen leistet. Es sind
alles Liebesdienste, die da erwiesen werden. Man
kann mit Liebe kochen, dann schmeckt das Essen

doppelt gut. Man kann ein Zimmer so einrichten,
daß jedes Ding an den rechten Platz gestellt wird,
wo es am nutzlichsten ist und zugleich am
vorteilhaftesten wirkt. Dann ist das Zimmer ,gemütlich'.
Es spricht das Herz an.
Die Dinge sehnen sich geradezu danach, daß sie

von uns beseelt werden. Wenn der heilige Paulus
im Romerbrief schreibt, daß die ganze Schöpfung
bis zur Stunde seufze und in "Wehen liege, so denkt
man zuerst wohl an die Tiere. Das ist aber zu eng
gedacht. Auch die unbeseelte Materie gehört mit
zur Schöpfung. In dem sogenannten ,Eisenerlebnis'
schreibt der berühmte Forscher und Theologe Teil-
hard de Chardin: «Ich war sicher nicht mehr als
sechs oder sieben Jahre alt, als ich mich bereits von
der Materie angezogen fühlte -oder, genauer gesagt,
von irgend etwas, das im Herzen des Stoffes

strahlt...» Dieses ,etwas' wird dann in der
,Feuererfahrung' näher gekennzeichnet. Es handelt sich

470



um eine Vision vor einem Herz-Jesu-Bild. «Zuerst
bemerkte ich, daß die vibrierende Atmosphäre, die
Aureole von Christus um ihn herum, nicht mehr
begrenzt war, sondern ins Grenzenlose ausstrahlte.
Immer wieder erschienen in dieser Ausstrahlung
wie phosphoreszierende Faden, die bis zu den
äußersten Sphären der Materie reichten... wie ein
Nervensystem, das durch die Substanz des Alls
läuft.» Das kann nur bedeuten, daß die gesamte
stoffliche Welt beseelt ist und von uns das Heimholen

ins Reich Gottes erwartet. Das ist eine Form
der Nächstenliebe, diesmal am Ding geübt, durch
die wir uns heiligen können. Das Ding, das ein Teil
der Schöpfung ist, weist uns einen sicheren Weg zu
Gott.
In der Liturgie verwendet die Kirche die Dinge: Ol
und Salz, \Yrasser und Weihrauch, Brot und Wein,
zum Dienste Gottes und zu unserm Heil. Ohne sie

gäbe es weder Sakramente noch Sakramentalien.
Auch wir sollten diese Mitgeschöpfe zur Liturgie
des eigenen Lebens nutzen.
Diese Überlegungen haben eine Bedeutung fur die
Schule. Hier wird der Grund gelegt für künftige
Verhaltensweisen, die das Schicksal eines Menschen
bestimmen können. Die Achtung vor dem Ding
und die rechte Beziehung zu ihm können in derWerk-
statt oder im Laboratorium gelernt werden. Wer
nicht mit leichter Hand sägt, der wird nie zum Ziel
gelangen. Wer waghalsig drauflos experimentiert,
bringt es am Ende noch zu einer Explosion. Es gibt
viel zu bedenken; man darf nicht täppisch zugreifen;

und am besten sieht man den geschickten

Handgriff dem erfahrenen Lehrei ab. Dieses Ler-

Kieine Vorbemerkung

Dieses Spiel mochte die hergebrachte Form \on
Advents- und Weihnachtsfeiern wenigstens teilweise

nen am Beispiel, dem in der pädagogischen Theorie
nicht die notige Beachtung geschenkt wird, ist beim
Klavieruben ganz evident. Hat erst einmal die
Rechte eine bestimmte Technik erfaßt, dann macht
es ihr die Linke mit Leichtigkeit nach. - Beim
Kochunterricht wird es deutlich, daß jede Speise anders
behandelt werden muß. Die eine Fleischsorte muß
langsam kochen, die andere kann man in ein paar
Minuten am Grill zubereiten. «Seht, Kinder, so hat
alles seinen Zweck und die ihm eigenen
Daseinsbedingungen. Darum kommen wir nicht herum.
Wir müssen darauf Rücksicht nehmen, auch wenn
wir uns dagegen sträuben. Und ist es nicht schön,
daß das Ding so fest und sicher dasteht und fast zu

sagen scheint: ,Du mußt mich nehmen, wie ich bin.'
Daran können wir lernen, was es heißt, aus einem
Guß sein, nicht zerspalten, wie es wir armen
Menschenkinder nur zu oft sind.»
Ohne viele Worte zu machen, kann der Lehrer hier
zu dem erziehen, was Goethe im Wilhelm Meister
die Ehrfurcht vor dem, was unter uns ist, nennt.
Es ist sehr wichtig, daß dieser Sinn fur das Gemäße
entwickelt wird. Er ist die Voraussetzung fur den

Schönheitssinn, über dessen Ausbildung in einer
früheren Nummer der ,Schweizer Schule' so

aufschlußreiche praktische Beispiele gegeben wurden.
Vielleicht gelingt es auch, von hier aus den Abscheu

vor dem Mißbrauch der Dinge, vor allem des

menschlichen Körpers in der sexuellen Not, zu
wecken. Gott hat der Welt und allem Geschaffenen

gewissermaßen eine Gebrauchsanweisung mitgegeben.

Wenn wir diese richtig anwenden, dann können
wir nicht fehlgehen. Dann wird Gottesreich um uns.

Lehrerin

sprengen. Es mochte den Blick des Kindes weiten
fur die großen Zusammenhänge des Lebens in
naturlicher und ubernatürlicher Sicht. — Es eignet sich

fur Schuler der oberen Klassen, kann aber auch sehr

Das Spiel vom Leben

Eine adventliche Besinnung fur Schuler und ihre Eltern

Hedy Hagen

471


	Mensch und Ding

