Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 49 (1962)

Heft: 15

Artikel: Mensch und Ding

Autor: Marinoff, Irene

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-534551

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-534551
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Mensch und Ding

Dr. Irene Marinoff, London

Dem Lehrer ist es aufgetragen, die Schiiler nicht nur
in den einzelnen Fiachern zu unterrichten, sondern
sie in der richtigen Beziehung zu der sie umgeben-
den Welt und zu sich selbst zu unterweisen. Hierbei
handelt es sich nicht um die Vermittlung eines be-
stimmten Stoffes, sondern um die Aneignung einer
Haltung, welche in den Stirmen des Lebens stand-
halt.

Nun gibt es zwei Grundhaltungen. Entweder han-
delt der Mensch, oder er duldet, vollbringt eine Tat,
oder etwas geschieht an ihm, greift aktivin das Leben
ein oder verhilt sich passiv. Auf dem Gebiet der
Religion driickt sich dieser Gegensatz folgender-
malen aus: Entweder entspricht der Mensch einer
konkreten Forderung Gottes, oder er setzt sich dem
Wirken der goéttlichen Gnade aus.

Im Leben sind stets beide Haltungen zu finden.
Dauernd handeln wir, und ebenso dauernd sind wir
auBlern Einflissen ausgesetzt. Diese beiden Grund-
haltungen zu vereinigen, ist eine uns gestellte Auf-
gabe.

In der heutigen Zeit iberwiegt der Aktivismus. Alles
wird organisiert; uberall ist Betrieb. Der Mensch
sucht sich die Welt und den Mitmenschen mit allen
Mitteln untertan zu machen. Das geht bis zur Be-
einflussung des UnterbewufBiten durch die Reklame,
welche nichtnur die Produkte der Industrie, sondern
auch, besonders in den USA, die Politiker und selbst
die Prisidentschaftskandidaten anzupreisen ver-
steht. Diese aktive Durchdringung und Beherr-
schung der Welt seitens kleinerer Gruppen oder
groBer Parteien hat eine Parallele in der Betrieb-
samkeit der vielen, die gerade deswegen, weil sie
sich ganz nach auBen verausgaben, den schlimmen
Einflussen keinen Widerstand leisten konnen. Um
in der Welt fest stehen und sich ein eigenes Urteil
bilden zu konnen, bedarf es dessen, was der eng-
lische Dichter Wordsworth eine «wise passiveness»,
eine «weise Passivitit», nennt. In einer gefallenen
Welt wird die Aktivitidt nur zu leicht zur Tyrannei
und die Passivitit zum kritiklosen Mitlaufen. Von
der Gefahr des seelenlosen Betriebes warnt Christus,
wenn er Martha tadelt: «Martha, Martha, du
sorgst und kiitmmerst dich um gar viele Dinge. Nur

eines ist notwendig. Maria hat den besten Teil er-
wahlt, er wird ihr nicht genommen werden.»

Die Flucht in den Betrieb ist gefahrlich, denn sie er-
stickt jene Krifte der Mitte, welche die Welt wie die
Seele des Einzelnen im Gleichgewicht erhalten.
Dem organisationstiichtigen, selbstherrlichen, dy-
namischen Menschen der heutigen Zeit fallt es
allerdings sehr schwer, sich auf seine Mitte zu be-
sinnen. Das gilt auch fir den Christen. Dieser ist
anders als seine Vorfahren, die an langen Gottes-
diensten ihre Freude hatten. IThm zuliebe ist die
Liturgie verkiirzt worden. Er ersetzt die Stunden
der Kontemplation durch Stofigebete, lange Gottes-
dienste durch kurze Kirchenbesuche. Bestenfalls ge-
lingt es ihm, den Tag durch wiederholtes Aufsehen
zu Gott zu heiligen. Dabei hat er oft genug noch ein
schlechtes Gewissen dabei, als wiire es besser, wenn
er «etwas Positives» tate. Ihm fehlt es an der stillen
Demut und dem geduldigen Warten, welche allein
den Segen Gottes auf'sein Tun und aufdie Welt her-
abrufen koénnen.

Wie nervés und gereizt wir oft sind, zeigtsich an der
Art, mit der wir mit den Dingen umgehen. Da
knallt einer mit der Thur, weil er in Wut gevaten ist.
Ein anderer will den Widerstand eines Schliissels,
der nicht recht ins SchloB passen will, mit Gewalt
iitberwinden und zerbricht ithn dabei. Doch hitte
ein wenig Ol geniigt, damit er sich reibungslos
handhaben lieBe! Ein anderer wiederum zerrt so
lange am ReiBverschluf3, bis er ausgeleiert ist. Ein
vierter zerreil3t seinen Mantel, der an der Thlirklinke
blieb, weil er in einer sinnlosen Hetze war.

Das Schone am Ding ist, daB es sofort und offen-
sichtlich reagiert. Zu einem Menschen kénnen wir
roh sein, und es zeigt sich erst nach Jahren, wie tief
wir 1hn gekrankt haben. Auch ein Tier reagiert
immer so deutlich, daB wir es unbedingt merken
miissen. Aber das Ding? Wenn wir es zu hart an-
fassen, verbiegt es sich oder zerbricht gar. Es zeigt
uns mit unabwendbarer Deutlichkeit, wo wir es
falsch gemacht haben. Wer den Motor seines Autos
verkehrt behandelt, der bekommt es sofort zu héren
— und die nichste Umgebung auch! Wer zu hastig
ist, wird nie eine Nadel einfideln kénnen. Wer nicht
darauf achtet, wo er sich hinsetzt, der wird einmal
die Brille zerbrechen oder sich gehorig weh tun.Von
den Dingen wird dem selbstherrlichen Menschen
eine feste Grenze gesetzt. Der zu scharf gespannte
Bogen springt. Das zu hart angeschlagene Klavier
gibt keinen Wohllaut von sich.

469



Es besteht eine direkte Beziehung zwischen der Ge-
dankenwelt eines Menschen und der Reaktion der
Dinge um ihn. Dabei denke ich nicht zuerst an die
wunderbaren Geschichten aus dem Leben der
Heiligen, denen Fisch und Vogel, Wasser und Ol
untertan waren. Es handelt sich um etwas Naher-
liegendes. Es ist einfach so, daf3 die Dinge mir den
Dienst versagen, wenn ich Boses denke. Solange ich
auf einer vereisten StraBe den Rosenkranz bete,
merke ich es nicht einmal, daB3 alles unter mir
schlupfrigist. Sobald ich aber einer Versuchung zum
Hochmut oder gar zum Hal3 nachgebe, beginne ich
auszugleiten und falle schlieBlich hin. Im Konzert-
saal bleibt mir eine lange Sonate so lange véllig im
Gedachtnis, bis ich aufhére, der Folge der Téne zu
lauschen, und an etwas anderes denke. Dann stehe
ich plétzlich vor einer Leere, die Harmonie ist zerx-
stort, und ich kann mich nur mit der grof3ten An-
strengung auf den nachsten Akkord besinnen.
Jeder Mangel an Konzentration racht sich bitter,
denn Konzentration, stille, nicht gewaltsame Samm-
lung, ist das, was mir vor jeder Aufgabe geboten ist —
eine Haltung, die zugleich Demut und Wahrheit
umschlieBt. In dieser Demut, dieser Wahrheit bin
ich gesichert. Wenn ich mich stolz emporrecke,
alles selber machen will, so vergewaltige ich die
Dinge, mache mich zum Herrn der Schépfung, was
ich seit dem Siindenfall nur aus der Gnade Gottes
und nicht aus eigener Machtvollkommenheit heraus
bin. Ich stehe nur dann spurbar in der Gnade, wenn
ich mich der Forderung des Dinges beuge, seinem
Wesen lausche und es demgemill zu behandeln
suche. Dann stehe ich nicht mehr aufrecht und
werfe einen Schatten, sondern liege am Boden, wo
der Schatten verschwindet.

Die Terminologie von Jung enthiillt hier einen sehr
tiefen Sinn. Hier wird die unerloste Seite des Men-
schen als Schatten bezeichnet — jener unkontrollier-
bare Teil unseres Wesens, dem wir mit dem ,hellen®
Willen nicht beikommen, aus dem plétzlich er-
schreckende Wutausbriiche, Bosheiten, Liigen her-
vorbrechen. Dieser Schatten ist irgendwie dem
Licht in uns zugeordnet und kann erst durch Be-
jahung zum Heil gefiihrt werden. Es niitzt gar
nichts, 1thn zu ignorieren oder einfach wegzuleug-
nen. Denn wir alle haben einen Schatten, den wir
lebenslang, wie der heilige Paulus lehrt, zu be-
kimpfen haben. Aber wir miissen ihn erst einmal
sehen und als uns zugehorig anerkennen, ehe wir ihn,
wohlverstanden mit den richtigen Mitteln, be-

470

kampfen konnen. Steht der Mensch in natiirlicher
Haltung aufrecht, dann bewirkt die Strahlensonne
der gottlichen Gnade, daB er einen Schatten wirft.
Nur wenn er sich in Anbetung zu Boden wirft,
kann der Schatten, all das Bose in mir, zeitweilig
verschwinden. Einzig der Heilige, der ganz von der
Gnade Durchglithte, hat die Sonne Gottes direkt
tiber sich. Er wirft keinen Schatten. Der Heilige und
jeweils der Siinder, der im Auftrag Gottes aufrecht
stehen und handeln darf. Sonst geziemt es dem Ge-
schopf, vor Gott und seiner Schopfung niederzu-
fallen und sich den Geboten des Herrn und den
Wesensgesetzen der Dinge und Menschen zu unter-
werfen.

Das fallt seinem Stolze schwer, und am leichtesten
wird es thm noch vor den Dingen, die sich ja, leider,
als losgelost von der Schopfung betrachten lassen.
DaB3 einer eine Maschine richtig behandeln muB,
weil sie sonst nicht richtig funktioniert, das ficht
seinen Stolz wenig an. Doch ist er damit auf dem
rechten Wege. Er hat sich schon irgendwie unter-
worfen. Er muB aber noch einen Schritt weiter
gehen, um zum richtigen Verhéltnis zu dem Ding —
auch der Maschine — zu gelangen. Da mag er sich
ein Beispiel nehmen an der Behutsamkeit, mit der
ein Handwerker mit dem Geriat umgeht; an der
zarten Fiirsorge, mit der ein Geiger sein Instrument
behandelt; an dem Dienst, den jeder, der berufs-
miBig mit Dingen zu tun hat, diesen leistet. Es sind
alles Liebesdienste, die da erwiesen werden. Man
kann mit Liebe kochen, dann schmeckt das Essen
doppelt gut. Man kann ein Zimmer so einrichten,
daB jedes Ding an den rechten Platz gestellt wird,
wo es am niitzlichsten ist und zugleich am vorteil-
haftesten wirkt. Dann ist das Zimmer ,gemiitlich’.
Es spricht das Herz an.

Die Dinge sehnen sich geradezu danach, daB sie
von uns beseelt werden. Wenn der heilige Paulus
im Roémerbrief schreibt, daB3 die ganze Schépfung
bis zur Stunde seufze und in Wehen liege, so denkt
man zuerst wohl an die Tiere. Das ist aber zu eng
gedacht. Auch die unbeseelte Materie gehoért mit
zur Schopfung. In dem sogenannten ,Eisenerlebnis®
schreibt der berithmte Forscher und Theologe Teil-
hard de Chardin: «Ich war sicher nicht mehr als
sechs oder sieben Jahre alt, als ich mich bereits von
der Materie angezogen fithlte —oder, genauer gesagt,
von irgend etwas, das im Herzen des Stoffes
strahlt...» Dieses ,etwas‘ wird dann in der ,Feuer-
erfahrung‘ niaher gekennzeichnet. Es handelt sich



um eine Vision vor einem Herz-Jesu-Bild. «Zuerst
bemerkte ich, da3 die vibrierende Atmosphire, die
Aureole von Christus um ihn herum, nicht mehr be-
grenzt war, sondern ins Grenzenlose ausstrahlte.
Immer wieder erschienen in dieser Ausstrahlung
wie phosphoreszierende Fiden, die bis zu den
auBersten Sphiaren der Materie reichten... wie ein
Nervensystem, das durch die Substanz des Alls
lauft.» Das kann nur bedeuten, dal die gesamte
stoffliche Welt beseelt ist und von uns das Heim-
holen ins Reich Gottes erwartet. Das ist eine Form
der Nichstenliebe, diesmal am Ding geiibt, durch
die wir uns heiligen kénnen. Das Ding, das ein Teil
der Schépfung ist, weist uns einen sicheren Weg zu
Gott.

In der Liturgie verwendet die Kirche die Dinge: Ol
und Salz, Wasser und Weihrauch, Brot und Wein,
zum Dienste Gottes und zu unserm Heil. Ohne sie
gibe es weder Sakramente noch Sakramentalien.
Auch wir sollten diese Mitgeschépfe zur Liturgie
des eigenen Lebens nutzen.

Diese Uberlegungen haben eine Bedeutung fiir die
Schule. Hier wird der Grund gelegt fur kunftige
Verhaltensweisen, die das Schicksal eines Menschen
bestimmen konnen. Die Achtung vor dem Ding
und die rechte Beziehung zu ihm kénnen in derWerk-
statt oder im Laboratorium gelernt werden. Wer
nicht mit leichter Hand sigt, der wird nie zum Ziel
gelangen. Wer waghalsig drauflos experimentiert,
bringt es am Ende noch zu einer Explosion. Es gibt
viel zu bedenken; man darf nicht tippisch zugrei-
fen; und am besten sieht man den geschickten
Handgriff dem erfahrenen Lehrer ab. Dieses Ler-

Das Spiel vom Leben

nen am Beispiel, dem in der padagogischen Theorie
nicht die nétige Beachtung geschenkt wird, ist beim
Klavieruben ganz evident. Hat erst einmal die
Rechte eine bestimmte Technik erfaB3t, dann macht
es ihr die Linke mit Leichtigkeit nach. — Beim Koch-
unterricht wird es deutlich, daB jede Speise anders
behandelt werden muB. Die eine Fleischsorte muB3
langsam kochen, die andere kann man in ein paar
Minuten am Grill zubereiten. «Seht, Kinder, so hat
alles seinen Zweck und die thm eigenen Daseins-
bedingungen. Darum kommen wir nicht herum.
Wir mussen darauf Riicksicht nehmen, auch wenn
wir uns dagegen strauben. Und ist es nicht schén,
daB das Ding so fest und sicher dasteht und fast zu
sagen scheint: ,Du mufB3t mich nehmen, wie ich bin.°
Daran kéonnen wir lernen, was es heillt, aus einem
GuB sein, nicht zerspalten, wie es wir armen Men-
schenkinder nur zu oft sind.»

Ohne viele Worte zu machen, kann der Lehrer hier
zu dem erziehen, was Goethe im Wilhelm Meister
die Ehrfurcht vor dem, was unter uns ist, nennt.
Es ist sehr wichtig, daB dieser Sinn fur das GemaBe
entwickelt wird. Er ist die Voraussetzung fur den
Schénheitssinn, iiber dessen Ausbildung in einer
fritheren Nummer der ,Schweizer Schule’ so auf-
schluBreiche praktische Beispiele gegeben wurden.
Vielleicht gelingt es auch, von hier aus den Abscheu
vor dem MiBbrauch der Dinge, vor allem des
menschlichen Korpers in der sexuellen Not, zu
wecken. Gott hat der Welt und allem Geschaffenen
gewissermallen eine Gebrauchsanweisung mitgege-
ben. Wenn wir diese richtig anwenden, dann kénnen
wir nicht fehlgehen. Dann wird Gottesreich um uns.

Eine adventliche Besinnung fiir Schiiler und ihre Eltern

Hedy Hagen

Kieine Vorbemerkung

Dieses Spiel mochte die hergebrachte Form von Ad-
vents- und Weihnachtsfeiern wenigstens teilweise

sprengen. Es mochte den Blick des Kindes weiten
fiir die groBen Zusammenhinge des Lebens in na-
tirlicher und tibernaturlicher Sicht. — Es eignet sich
fiir Schiiler der oberen Klassen, kann aber auch sehr

471



	Mensch und Ding

