
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 48 (1961)

Heft: 17

Artikel: Die Ostkirchen [Fortsetzung]

Autor: Wettstein, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-535831

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-535831
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Ostkirchen * Albert Wettstein, Stans Religionsunterricht

IV. Die orientalischen Kirchen in der
Gegenwart

Etwa 85 Prozent aller Ostchristen leben heute unter
kommunistischer Herrschaft. Man schätzt ihre Zahl
auf 148 Millionen. Die Einstellung des Kommunismus

gegen das Christentum hat sich nicht geändert.
Die Ausrottung des Christentums bleibt weiterhin
das Ziel der kommunistischen Staatsfuhrung. Die
Methoden haben sich allerdings geändert. Die
Kirche Rußlands suchte auf einen modus vivendi
mit der kommunistischen Regierung zu kommen.
Das Nationalkonzil des Jahres 1945 gab der Kirche
eine neue Verfassung, die auf die staatlichen Erlasse

über die Kirche abgestimmt ist. Als Gegenleistung
gestand ihr der Staat eine - wenn auch sehr

beschränkte — Lebensfreiheit zu, sucht sie aber fur
seine innen- und außenpolitischen Ziele
auszunützen. Nach ähnlichem Muster ging man mit den

orthodoxen Kirchen der Satellitenstaaten vor.
Ganz anders verhielten sich die Kommunisten gegen
die katholische Kirche. Die unierten Gemeinschaften

wurden mit Gewalt in die orthodoxen
Kirchen hineingezwungen. Die ukrainische katholische

Metropolie von Lemberg erlebte 1946 ihre
Einverleibungin die orthodoxe Kirche, nachdem ihre
Hierarchie weggeschafft war. Das gleiche geschah
1948 mit der griechisch-katholischen Kirche Rumäniens,

1949 mit der katholischen Kirche der Kar-
pato-Ukraine, 1950 mit der serbisch-katholischen
Gemeinschaft der Slowakei. Nur noch zwei
griechisch-katholische Diözesen existieren hinter dem
Eisernen Vorhang: Hajdu Dorogh in Ungarn und
Kritschevtzi in Jugoslawien. Man ließ sie bis jetzt
mehr oder weniger in Ruhe.
Etwa fünf Millionen Ostchristen leben im islamischen

Raum. 23 Prozent von ihnen sind katholisch.
Von Irak und Persien abgesehen, war der Vordere
Orient früher geschlossen katholisch. Heute machen
die Christen eine Minderheit von 6 Prozent aus.
Es leben in der Türkei noch 0,8 Prozent Christen,
in Persien 0,76 Prozent, im Irak 4 Prozent. In der
Vereinigten Arabischen Republik 13-14 Prozent,

* Siehe ,Schweizer Schule' Nr. 16 vom 15. Dezember 1961.

576

in Jordanien 10 Prozent. Der Libanon hat als

einziger arabischer Staat eine knappe christliche Mehrheit.

Die heute geringe Zahl der Christen erklärt
sich aus der Geschichte. Die Mohammedaner
ließen die Christen zwar leben, bürdeten ihnen aber
schwere Steuern auf. Eine stets wachsende soziale

Ungleichheit zwischen den Herren und den geduldeten

Christen kam noch dazu. Das führte nach und
nach zum Abfall sehr vieler Christen. Heute sind die
Christen einem überspitzten arabischen Nationalismus

ausgesetzt, der sich mit dem Islam identifiziert.
Die Gefahr ist groß, daß die Christen als ein die
Einheit störendes Element empfunden werden, das

als unerwünscht ausgeschaltet werden soll. Zwar
verkünden die Staatsverfassungen uberall die
Religionsfreiheit und die Gleichheit aller Bürger.
Tatsächlich wird aber auf die Christen ein starker
wirtschaftlicher und sozialer Druck ausgeübt, vor allem
in Ägypten. Dies hat zur Folge, daß jährlich
Tausende von Christen es vorziehen, Moslem zu werden.

Die Chance der Christen besteht darin, zu
versuchen, sich durch ihre loyale Haltung gegen den
Staat auszuzeichnen und durchzusetzen und sich

durch ihre Leistungen auf allen Lebensgebieten
unentbehrlich zu machen.
Eine dritte Gruppe von Ostchristen lebt in der

ubrigen Welt. Die synodale Orthodoxe Kirche von
Griechenland ist hier die wichtigste. Sie ist allerdings

vom Staate abhangig. Ihre Gläubigen sind
rund sieben Millionen. Die äthiopische Kirche zählt
wohl eine große Anzahl Gläubige, jedoch steht sie

aufzu niedrigem Niveau, um nach außen eine Rolle
zu spielen. In Sudindien, im Staate Kerala, leben
noch zwei Millionen Ostchristen, mehrheitlich
katholisch. Einige Millionen Ostchristen leben
schließlich noch über die ganze Welt verstreut,
hauptsächlich aber in Nord- und Sudamerika.

V. Verfassung und Recht der Ostkirchen

Der streng monarchischen Verfassung der lateinischen

Kirche steht die der Ostkirchen gegenüber,
die synodalen Charakter hat. An der Spitze jeder
autokephalen (,selbsthäuptig', selbständig) Ost-



kirche steht zwar ein Patriarch oder Metropolit;
man kann ihn aber nicht als Oberhaupt der Kirche
bezeichnen. Er steht der Bischofssynode vor als

.Primus inter pares' (Erster unter gleichen). Die
höchste Gewalt der autokephalen Kirchen liegt teils

in den Händen der Synode aller Bischöfe, teils beim
Nationalkonzil, wo der niedere Klerus und die
Laien Stimmrecht haben. Überhaupt ist der große
Einfluß der Laien bei der Regierung der Kirche wie
auch bei der Wahl der kirchlichen Würdenträger
fur die Ostkirchen charakteristisch, zum mindesten
seit der Mitte des 19. Jahrhunderts. In vielen Landern

behält der Staat die Kirche in Abhängigkeit,
so daß sogar kirchliche Gesetze von der Regierung
genehmigt werden müssen. Am stärksten monarchisch

ist die Verfassung der Jakobiten und
Nestorianer.
Eine Eigenheit des orientalischen Kirchenrechts,
die den Westen besonders aufmerken laßt, ist die

Tatsache, daß es verheiratete Priester gibt. Die

Regel geht aber so, daß verheiratete Manner zu
Piiestern geweiht werden können. Schon Geweihte
können nicht mehr heiraten. Auch die katholischen
Priester können verheiratet sein. Rom konnte zwar
durch eine allgemeine Gesetzgebung den Zölibat
auch bei den katholischen Orientalen einfuhren,
jedoch laßt sich das Zentrum der Christenheit von
der Klugheit leiten, an altehrwurdigen Uberlieferungen

nicht zu rütteln. Die katholischen Malaba-

ren, Syrer und Kopten haben sich in neuer Zeit
dazu entschlossen, den Priesterzolibat einzuführen.
Auch bei den Maroniten, Melkiten und Chaldäern
befolgen die Priester, die in Seminarien eine

vollständige Ausbildung genossen haben, den Zölibat.
Aber nicht nur in dieser Frage, uberall in Recht und
Verfassung nimmt die katholische Kirche Rucksicht

auf Überlieferungen und Gewohnheiten der
katholischen Orientalen und beweist damit ihre
Katholizität.

VI. Die orientalischen Litlrgien

Die heutigen orientalischen Riten lassen sich auf
fünf Grundriten zurückfuhren: den byzantinischen,
den westsyrischen oder antiochenischen, den

ostsyrischen oder chaldäischen, den alexandrinischen
oder koptischen und den armenischen Ritus.
Obwohl diese Vielfalt uns erstaunt, zeigt sie immerhin

bereits schon das Ende einer Entwicklung in

Richtung zur Vereinheitlichung an. Mannigfaltigkeit

der liturgischen Formen ist das Ursprungliche,
im Westen wie im Osten. Der Grundsatz war: Einheit

im Wesentlichen, Freiheit in der Gestaltung von
Einzelheiten. Einflußreiche Bischofskirchen legten
aber bald ihre liturgischen Formen fest, die auch

vom zugehörigen Gebiet übernommen wurde. Der
Erfolg war dort groß, wo das kirchliche Gebiet einer

geographischen Einheit entsprach. In Ägypten
setzte sich so die Liturgie der Hauptstadt Alexandrien

durch.
Wahrend sich im Westen Rom als einziges kirchliches

Zentrum durchsetzte und seine Liturgie
herrschend wurde, waren es im Osten zwei Städte, die
auf liturgischem Gebiet Pionierarbeit leisteten:

Jerusalem und Konstantinopel. Die Heilige Stadt

war ein vielbesuchter Wallfahrtsort wegen ihrer
heiligen Stätten. Auf diese Weise begann sich ihr
Ritus in der ganzen Diözese Oriens zu verbreiten
und wurde schließlich alleinherrschend. Konstantinopel

verstrahlte seinen Ritus in den Diözesen

Pontus, Asien und Thrakien. Armenien und Persien

bildeten sich ihren eigenen Ritus heraus.

Dank dem Bestreben Konstantinopels, allen
abhangigen Kirchen seinen Ritus zu bringen, ist der

byzantinische Ritus am weitesten verbreitet. Es

haben sich nach ihm eingerichtet: die Patriarchate

Konstantinopel, Alexandrien, Antiochien und
Jerusalem; die orthodoxe Kirche von Griechenland, das

Erzbistum Sinai, das Erzbistum Zypern, die orthodoxen

Kirchen von Georgien, Rumänien, Bulgarien,

Jugoslawien, Albanien, der Tschechei,

Ungarn, Polen, Rußland, der baltischen Lander, Finnland;

die griechischen Kolonien in Amerika und
Australien, die orthodoxen Russen in Westeuropa

und Amerika; von den katholischen Kirchen:
das Exarchat von Konstantinopel, das melkitische
Patriarchat von Alexandrien, Antiochien und
Jerusalem, die Eparchie in Rumänien, Bulgarien,
Jugoslawien, Ungarn, Tschechoslowakei,
Westukraine, Suditalien, die ruthenischen Kolonien beider

Amerika und die Diaspora der katholischen
Russen. Der westsyrische oder antiochenische Ritus
findet sich heute im jakobitischen Patriarchat von
Antiochien und Jerusalem und in der malankari-
schen Kirche der Jakobiten Sudindiens; im Patriarchat

von Antiochien der katholischen Syrer, in der
maronitischen Kirche und in der katholischen
malankarischen Kirche. Der ostsyrische oder chal-
daische Ritus wird heute im Katholikat von Seleu-

577



kia-Ktesiphon der Nestorianer befolgt, ebenso im
katholischen Patriarchat von Babylon der Chaldaer
und in der katholischen Metropolitankirche der
Malabaren in Sudindien. Das getrennte und das

katholische Patriarchat der Kopten, sowie die
getrennte und katholische Kirche Äthiopiens haben
den alexandrinischen oder koptischen Ritus. Die
armenische Kirche mit ihren Zweigen befolgt ihren
eigenen Ritus, den aimenischen. Es sind dies: die

getrennten Patriarchate von Etschmiadsin, Jerusalem

und Konstantinopel und das Katholikat von
Sis; das katholische Patriarchat von Sis, die
Erzbistumer Konstantinopel und Lwow.
Nach den fünfRiten hat sich also eine schone Anzahl
Kirchen eingerichtet. Damit zusammen hangt auch
das Problem der liturgischen Sprachen. Fur die
Ostkirchen sind Griechisch, Kirchenslawisch, Syrisch,
Koptisch, Gheez (Altathiopisch), Armenisch, Georgisch,

Rumänisch und Arabisch die wichtigsten
liturgischen Sprachen. Drei Elemente in der

Entwicklungsgeschichte lassen sich herauslesen. Man
will an der liturgischen Sprache festhalten, die
durch die Überlieferung geheiligt ist und die Einheit
der Sprache innerhalb derselben Kirche garantiert.
Hierher gehören das Griechische, das Syrische, das

Koptische, das Armenische und das Altslawische.
Diese Sprachen sind längst nicht mehr Volkssprachen,

weil letztere sich einerseits weiterentwickelten
oder, wie das Koptische und Syrische, durch eine

andere Sprache - in unserm Fall das Arabische -
ersetzt wurden. Als sakrale Sprachen sind sie heute
noch in Gebrauch. Diesem ersten Element entgegengesetzt

machte sich vielerorts ein starkes Streben
nach der Volkssprache in der Liturgie bemerkbar.
Man wollte eine liturgische Sprache, die man
verstand. So wurde im Vordem Orient mancherorts
das Arabische die Sprache der Liturgie, in Rumänien

das Rumänische. Übeihaupt sind heute viele
Volkssprachen in der byzantinischen Lituigie
üblich. Aber auch das nationale Element spielte eine

Rolle. Die Syrer und Kopten führten aus Protest

gegen Konstantinopel statt des Griechischen allgemein

das Syrische und Koptische ein, ebenso die
Rumänen und Bulgaren im 19. Jahrhundert. -
Das sind in Kurze die wichtigsten Grunde fur die

sprachliche Vielheit in den ostlichen Liturgien, die
aber auch auf das Fehlen starker einheitsbildender
Kräfte hinweisen.

Allgemein zu den liturgischen Texten kann gesagt
werden, daß sie sich durch einen großen dogmati-

578

sehen Gehalt auszeichnen. Die erhabensten
Geheimnisse des christlichen Glaubens, die Heilige
Dreifaltigkeit, Menschwerdung und Eilosung, der

gottliche Heilsplan, werden tiefgründig erörtert und
gestaltet. In immer neuen Ausdrucken werden sie

gefeiert. Pomp und Feierlichkeit in Gewandein und
Zeremonien umgeben sie mit symbolischem Gehalt.
Das Volk nimmt sehr starken Anteil an den heiligen
Handlungen. Der Diakon leitet diese Teilnahme.
Ein reges Teilnehmen ist naturlich sehr erleichtert,
weil eine Sprache zur Anwendung kommt, die dem
Volk zum mindesten nicht fremd ist. Der Unterschied

in der Geisteshaltung bei der lateinischen

Liturgie und der orientalischen ist vor allem im
Kanon ersichtlich. In der lateinischen Kirche steht
die Handlung im Vordergrund, in den orientalischen

Kirchen mehr die Gebete um das Wirken des

Heiligen Geistes (Epiklese).

VII. Die Lehre der Ostkirchen

1. Die Lehre der Orthodoxen Kirchen

Zwei Zuge kennzeichnen die Lehre der orthodoxen
Kirchen: sie ist entwicklungsmaßig in der Väterzeit
stehen geblieben; sie mußte eine Abwehrhaltung
gegen die katholische Lehre einnehmen. Den orthodoxen

Kirchen fehlt seit dem letzten Konzil, das sie

mit uns anerkennen (2. Konzil von Nikäa, 787), eine
Lehrautorität. Eine organische, irrtumslose
Lehrentwicklung gab es nicht mehr. Sie hängt mit der
Lehrautorität zusammen. Die Lehre weiter zu
durchdringen und zu klären, wie es in der
katholischen Kirche vor sich ging, wird als willkürlich
abgelehnt.
Die Lehre von der Kirche umschreibt den
Hauptunterschied zwischen den beiden kirchlichen
Gemeinschaften. Sie hat sich aus der Tatsache des

Schismas herausentwickelt, man mußte die
neugeschaffene Lage theoretisch rechtfertigen. Nachdem

man das Papsttum mit allen seinen Vorzügen
leugnete, suchte man eine andere, dem Papste
ebenbürtige Autorität. Und man sucht sie heute noch!
Alan glaubte zunächst eine Losung gefunden zu
haben, als man die vier ostlichen Patriarchate an
Stelle des Papsttums setzte. Dann aber ging die
kirchliche Entwicklung weiter und hatte andere

selbständige Kirchen im Gefolge. Notwendigerweise
mußten ihre Oberhaupter in den Stab der obersten

Kirchenleitung einbezogen weiden. Andere glaub-



ten das Problem der obersten, sichtbaren Autorität
gelöst zu haben, indem sie allen Bischöfen, im Konzil
versammelt, diese Vorzüge zuerkannten. Aber seit

787 gab es kein allgemeines Konzil mehr (durch die
orthodoxe Brille betrachtet). Seit dieser Zeit war
also die höchste Autorität nicht mehr vorhanden.
Man suchte aber diese Klippe zu umgehen und

behauptete, die Bischöfe ohne Synode seien die
oberste Kirchenleitung. Aber wie sollte sich so die

Meinung des Gesamtepiskopates äußern? Schließlich

versuchten neuere Theologen, das Kirchenvolk
an Stelle des Papstes zu setzen, oder überhaupt jede
sichtbare Autorität abzulehnen. So ist die Lehre der
orthodoxen Theologie alles andere als einheitlich.
Aber auch andere Lehrunterschiede sind vorhanden.
Die orthodoxen Theologen anerkennen die deute-
rokanonischen Bucher der Heiligen Schrift nicht.
Sie lehren ferner, daß der Heilige Geist nur vom
Vater ausgehe. Weit verbreitet ist auch die Lehre,
wonach die Vergeltung dem Menschen erst nach
dem Weltgericht zuteil werde. Die Sakramentenlehre

weist starke katholische Einflüsse auf. Die
Siebenzahl ist unbestritten. Heute sucht man sich

von der katholischen Auffassung der sakramentalen

Wirkung zu befreien. Spender aller Sakramente,
mit Ausnahme der Weihen, kann nur der Priester
sein.

2. Die Lehre der nestorianischen Kirche

Der zentrale Lehrunterschied zur katholischen
Kirche liegt in der Theologie über die Person

Christi. Sie bekennen Jesus Christus als vollkommenen

Gott und vollkommenen Mensch, zwei Naturen
und zwei Hypostasen in einer Person. Natur und

Hypostase ist nicht dasselbe, somit kommt die Lehre

praktisch auf zwei Personen in Christus heraus. Der
Gottessohn wohnt im Menschen Christus wie in
einem Tempel. In dei gleichen Linie weitergedacht
leugnen sie Maria als Gottesgebärerin und verehren
sie nur als Christusgebarerin.
Die Nestorianer erkennen den Primat des heiligen
Petrus an, halten aber nicht den Bischof von Rom
als seinen Nachfolger, sondein ihr eigenes kiich-
liches Oberhaupt. Infolgedessen ist ihre Verfassung
in größerem Ausmaße monarchisch als bei den

Oi thodoxen. Die Lehre von der Erbsunde ist unklar.
In der Lehre von den Enddingen stimmen sie mit
den übrigen Orientalen uberein. Die Giundein-
stellung zu den Sakramenten ist im Wesentlichen

katholisch, ebenso die Siebenzahl. In ihrer
Aufzahlung stimmen die Theologen allerdings nicht
überein.

3. Die Lehre der monophysitischen Kirchen

Der große Lehrer des Monophysitismus in seiner

heutigen Form war der Patriarch Severos von
Antiochien. Seine Lehre verdient nur dem Namen
nach die Bezeichnung ,Monophysitismus'. Sie lehnt
die Begriffe des Konzils von Chalkedon ab, aber
auch das Konzil selber, das dem Nestorianismus
verfallen wäre. Die Lehre von der Person Christi ist
durchaus rechtgläubig, ebenso die vom Primat Petri.
Die Wirkung dieses Piimates lebt aber nicht in
einem Patriarchen weiter, sondern in allen Patriarchen

oder in den einzelnen Bischofen. Deshalb
braucht die Summe aller Kirchen in Christus nur
ein unsichtbares Oberhaupt. Unter dem Einfluß
des Katholizismus wurde die Sakramentenlehre im
Wesentlichen richtiggestellt.

VIII. Das Problem der Wiedervereinigung

Trotz den jahrhundertealten \luhen, die sich
lateinische Missionare um die Ostkirchen machten, ist
der Erfolg spärlich. Erst 6 Prozent der Ostchristen
sind in die Einheit mit der katholischen Kirche
getreten.

Wo liegen die Schwierigkeiten? Die Hauptschwierigkeit,

die sich einer Wiedervereinigung entgegenstellt,

ist wohl in der Eigenart des ostlichen Christentums

zu suchen, wonach sich Kirche und nationales
Gut gleichgesetzt sind. Jahrhunderte schon sahen
die Spaltung des Ostens in zahlreiche Einzelkirchen.
Aber jede von ihnen hat sich eine eigene Tradition
aufgebaut, jede hat ihre Väter und Heiligen. Was
aber ebenso wichtig ist, diese eigenkiichlichen
Überlieferungen tragen den ostlichen Stempel und
vor allem eine nationale Bezeichnung. Das ganze
geistige und kulturelle Gut dieser Nationen liegt in
die Kirche eingebettet. So und nur so haben sich
diese Volksgruppen durch den Islam erhalten.

Ergeht nun an eine solche Kirche der Ruf zur
Wiedervereinigung, so bewirkt das innerhalb der
Kirche eine Folge von Überlegungen. Furs erste
lebte die Kirche jahrhundertelang selbständig und
sollte sich nun einem Oberhaupt unterstellen. Dieser

Gedanke und damit verbunden der Gedanke,
sich der weltumspannenden Kirche anzuschließen,

579



liegt den getrennten Orientalen vollkommen fern.
Fur sie bedeutet er nichts anderes, als ihre durch
Jahrhunderte geheiligte eigenkirchliche Uberlieferung

aufzugeben, auf die sie stolz sind. Damit müssen

sie zugestehen, daß sie auf Irrwegen wanderten,
daß viele ihrer Manner, die sie verehren, Irrlehrer
waren und Schismatiker. Außerdem bangen sie um
ihre kirchliche Eigenart, die zugleich ein Stuck
Volkstum ist. Und gerade diese Furcht scheint nicht
unbegründet zu sein, wenn man ein Auge auf die

Unionsgeschichte wirft. Die lateinischen Missionare
im Dienste des Unionswerkes meinten vielfach, die

gewonnenen Orientalen dadurch an den Katholizismus

zu binden, daß sie ihr Brauchtum lateinisch
machten. Oder aber, sie beließen ihnen die
Äußerlichkeiten ihrer Riten und höhlten sie innerlich aus,
indem sie den geistigen Gehalt verwestlichten. Sie

unterschieden nicht, was am Katholizismus wesentlich
und was nurwestlich war, und vergaßen, daß der
Katholizismus für den Osten ein östliches Kleid tragen
muß, genau wie für uns ein westliches. Ihre Bildung
war ungenügend, und sie erzogen den orientalischen

Klerus lateinisch unter Mißachten der ostlichen

Frömmigkeit, die der westlichen fernsteht. Die
Orientalen fühlten sich so minderwertig den Lateinern

gegenüber und griffen oft freiwillig auf
lateinisches Brauchtum. Man vergaß, nach den
verschütteten Schätzen ostlicher Geistigkeit zu graben.
Und doch ist es so, daß die orientalischen Kirchen
mit ihrem ganzen innerkirchlichen Leben und
seinen äußern Erscheinungsweisen in der katholischen
Kirche Platz haben und eigentlich erst hier ihre
vollkommene Erfüllung vorfinden.

Li tera turhinweise

Ammann A.: Abriß der ostslawischen Kirchengeschichte.
Wien 1950.

Congar: Zerrissene Christenheit. Wien, München 1959.

de Vries W.: Der christliche Osten in Geschichte und Gegenwart.

Wurzburg 1951.

de Vries W.: Zur neuesten Entwicklung der Ostkirchen.

Wurzburg 1953.

Sherrard Ph.: Athos, Berg des Schweigens. Ölten 1959.

Catholica Umo. Vierteljahresschnft. Freiburg (Schweiz).

Schulfunksendungen Januar/Februar 1962 Umschau

Erstes Datum: jeweils Morgensendung

(10.20-10.50 Uhr)
Zweites Datum: Wiederholung am
Nachmittag (14.30-15.00 Uhr)
9. Jam/15. Jan.: Die Fruhquariette von

Franz Schubert. Von den elfJugendquartetten

des 15-19jährigen Komponisten
laßt Edibert Herzog, Basel, ausschnittweise

Nr. 7 in D-Dur und Nr. 8 in B-Dur,
beide 1814, erklingen. Diese Musikstucke

bilden die Nahtstelle zwischen
Schuberts Arbeit nach Haydns Vorbild
und dem Hervortreten des personlichen
Schaffens. Vom 7. Schuljahr an.
11. Jan./i7. Jan.: Mit Trummle und mit

Pfyffe. In drei dramatischen Szenen zeigt
Christian Lerch, Bern, die Reislauferei
der Zeit um 1500. Die Hauptpersonen
des geschilderten Hörspiels verkörpern
den Reislaufer aus Abenteuerlust, den

Soldner aus wirtschaftlicher und den aus
seelischer Not. Vom 6. Schuljahr an.
12.Jan./19. Jan.: Wie bist du schon, du

tiefer, blauer See!Jakob Hauser, Wetzikon,
gestaltet das Lebensbild Heinrich Leut-
holds und zeigt die einzigartige Meisterschaft

des Lyrikers in der Kunst der

Sprachmelodie wie der Versgestaltung.
Die Auswahl der eingestreuten Gedichte
laßt die tiefen Beziehungen des im Ausland

lebenden Dichters gegenüber der
Heimat voll zur Geltung kommen. Vom
8. Schuljahr an.
16. Jam/24. Jan.: Fram - Vorwärts! Die
Horfolge von Werner Gutmann, Bern,
schildert Fridtjof Nansens Fahrt mit
einem Gefährten und Hundeschlitten
vom eingefrorenen Expeditionsschiff
,Fram' weg in Richtung Nordpol. Die
Sendung mochte in den jungen Zu¬

hörern den Wunsch nach näherer
Bekanntschaft mit einem wahrhaft großen
Menschen wecken. Vom 7. Schuljahr an.
16. Jan., 17.30-18 Uhr: Leben im Staat:
Ein Divisionsgericht 1 erurteilt. Peter Jost,
Basel, fuhrt die Zusammensetzung und
Arbeitsweise des Divisionsgerichts als

Folgeerscheinung eines Diebstahls in
einer Rekrutenkompagnie vor. In Form
eines lebendigen Hörspiels rollen die
verschiedenen Prozeduren im Gerichtssaal
bis zur Eröffnung des Urteils ab. Fur
Fortbildungs- und Berufsschulen.
18. Jan./26. Jan.: Gefahrliches Spielzeug.
Diese Horfolge von Dr. Max Frei-Sulzer,
Thalwil, mochte die Schuler vor den

mannigfachen Gefahren warnen, die
unkontrolliertes Probein mit Sprengstoffen

und Chemikalien mit sich bringt.
Anhand einer Reihe vorgekommener

580


	Die Ostkirchen [Fortsetzung]

