Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 48 (1961)

Heft: 17

Artikel: Die Ostkirchen [Fortsetzung]

Autor: Wettstein, Albert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-535831

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-535831
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Ostkirchen* Albert Wettstein, Stans

I[V. DIE ORIENTALISCHEN KIRCHEN IN DER
(GEGENWART

Etwa 85 Prozent aller Ostchristen leben heute unter
kommunistischer Herrschaft. Man schitzt thre Zahl
auf 148 Millionen. Die Einstellung des Kommunis-
mus gegen das Christentum hat sich nicht geandert.
Die Ausrottung des Christentums bleibt weiterhin
das Ziel der kommunistischen Staatsfithrung. Die
Methoden haben sich allerdings gedndert. Die
Kirche RuBlands suchte auf einen modus vivendi
mit der kommunistischen Regierung zu kommen.
Das Nationalkonzil des Jahres 1945 gab der Kirche
eine neue Verfassung, die auf die staatlichen Erlasse
itber die Kirche abgestimmt ist. Als Gegenleistung
gestand ihr der Staat eine — wenn auch sehr be-
schriankte — Lebensfreiheit zu, sucht sie aber fiir
seine innen- und auBenpolitischen Ziele auszu-
ntitzen. Nach dhnlichem Muster ging man mit den
orthodoxen Kirchen der Satellitenstaaten vor.

Ganz anders verhielten sich die Kommunisten gegen
die katholische Kirche.
schaften wurden mit Gewalt in die orthodoxen

Die unierten Gemein-

Kirchen hineingezwungen. Die ukrainische katho-
lische Metropolie von Lemberg erlebte 1946 ihre
Einverleibungindieorthodoxe Kirche,nachdemihre
Hierarchie weggeschafft war. Das gleiche geschah
1948 mit der griechisch-katholischen Kirche Rumi-
niens, 1949 mit der katholischen Kirche der Kar-
pato-Ukraine, 1950 mit der serbisch-katholischen
Gemeinschaft der Slowakei. Nur noch zwei grie-
chisch-katholische Di6zesen existieren hinter dem
Eisernen Vorhang: Hajdu Dorogh in Ungarn und
Kritschevtzi in Jugoslawien. Man lieB sie bis jetzt
mehr oder weniger in Ruhe.

Etwa finf Millionen Ostchristen leben im islami-
schen Raum. 29 Prozent von ihnen sind katholisch.
Von Irak und Persien abgesehen, war der Vordere
Orient frither geschlossen katholisch. Heute machen
die Christen eine Minderheit von 6 Prozent aus.
Es leben in der Tiirkei noch 0,8 Prozent Christen,
in Persien 0,76 Prozent, im Irak 4 Prozent. In der
Vereinigten Arabischen Republik 13-14 Prozent,

¥ Siehe ,Schweizer Schule’ Nr. 16 vom 15. Dezember 1961.

576

Religionsunterricht

in Jordanien 10 Prozent. Der Libanon hat als ein-
ziger arabischer Staat eine knappe christliche Mehr-
heit. Die heute geringe Zahl der Christen erklart
der Geschichte.

lieBen die Christen zwar leben, biirdeten ihnen aber

sich aus Die Mohammedaner
schwere Steuern auf. Eine stets wachsende soziale
Ungleichheit zwischen den Herren und den gedul-
deten Christen kam noch dazu. Das fithrte nach und
nach zum Abfall sehr vieler Christen. Heute sind die
Christen einem tiiberspitzten arabischen Nationalis-
mus ausgesetzt, der sich mit dem Islam identifiziert.
Die Gefahr ist grof3, dafl die Christen als ein die
Einheit stérendes Element empfunden werden, das
als unerwiinscht ausgeschaltet werden soll. Zwar
verkiinden die Staatsverfassungen iiberall die Reli-
gionsfreiheit und die Gleichheit aller Biirger. Tat-
sachlich wird aber auf die Christen ein starker wirt-
schaftlicher und sozialer Druck ausgetuibt, vor allem
in Agypten. Dies hat zur Folge, daB jahrlich Tau-
sende von Christen es vorziechen, Moslem zu wer-
den. Die Chance der Christen besteht darin, zu ver-
suchen, sich durch ihre loyale Haltung gegen den
Staat auszuzeichnen und durchzusetzen und sich
durch ihre Leistungen auf'allen Lebensgebieten un-
entbehrlich zu machen.

Eine dritte Gruppe von Ostchristen lebt in der
tibrigen Welt. Die synodale Orthodoxe Kirche von
Griechenland ist hier die wichtigste. Sie ist aller-
dings vom Staate abhingig. Ihre Glaubigen sind
rund sieben Millionen. Die dthiopische Kirche zihlt
wohl eine groBe Anzahl Glaubige, jedoch steht sie
aufzu niedrigem Niveau, um nach auBen eine Rolle
zu spielen. In Siidindien, im Staate Kerala, leben
noch zwei Millionen Ostchristen, mehrheitlich
katholisch. Einige Millionen Ostchristen leben
schlieBlich noch iiber die ganze Welt verstreut,
hauptsiachlich aber in Nord- und Siidamerika.

V. VERFASSUNG UND RECHT DER OSTKIRCHEN

Der streng monarchischen Verfassung der lateini-
schen Kirche steht die der Ostkirchen gegeniiber,
die synodalen Charakter hat. An der Spitze jeder
autokephalen (,selbsthauptig®, selbstindig) Ost-



kirche steht zwar ein Patriarch oder Metropolit;
man kann ihn aber nicht als Oberhaupt der Kirche
bezeichnen. Er steht der Bischofssynode vor als
,Primus inter pares’ (Erster unter gleichen). Die
hochste Gewalt der autokephalen Kirchen liegt teils
in den Héanden der Synode aller Bischofe, teils beim
Nationalkonzil, wo der niedere Klerus und die
Laien Stimmrecht haben. Uberhaupt ist der groB3e
EinfluB der Laien bei der Regierung der Kirche wie
auch bei der Wahl der kirchlichen Wiirdentriger
fiir die Ostkirchen charakteristisch, zum mindesten
seit der Mitte des 19. Jahrhunderts. In vielen Lan-
dern behalt der Staat die Kirche in Abhingigkeit,
so dal3 sogar kirchliche Gesetze von der Regierung
genehmigt werden miissen. Am stiarksten monar-
chisch
Nestorianer.

ist die Verfassung der Jakobiten und

Eine Eigenheit des orientalischen Kirchenrechts,
die den Westen besonders aufmerken 1a(3t, ist die
Tatsache, daB3 es verheiratete Priester gibt. Die
Regel geht aber so, daB3 verheiratete Minner zu
Priestern geweiht werden kénnen. Schon Geweihte
konnen nicht mehr heiraten. Auch die katholischen
Priester konnen verheiratet sein. Rom koénnte zwar
durch eine allgemeine Gesetzgebung den Zolibat
auch bei den katholischen Orientalen einfiihren,
jedoch 146t sich das Zentrum der Christenheit von
der Klugheit leiten, an altehrwiirdigen Uberliefe-
rungen nicht zu ritteln. Die katholischen Malaba-
ren, Syrer und Kopten haben sich in neuer Zeit
dazu entschlossen, den Priesterzélibat einzufiihren.
Auch bei den Maroniten, Melkiten und Chalddern
befolgen die Priester, die in Seminarien eine voll-
stindige Ausbildung genossen haben, den Zolibat.
Aber nicht nur in dieser Frage, iiberall in Recht und
Verfassung nimmt die katholische Kirche Rick-
sicht auf Uberlieferungen und Gewohnheiten der
katholischen Orientalen und beweist damit ihre
Katholizitit.

VI. DIE ORIENTALISCHEN LITURGIEN

Die heutigen orientalischen Riten lassen sich auf
finf Grundriten zurtckfithren: den byzantinischen,
den westsyrischen oder antiochenischen, den ost-
syrischen oder chaldiischen, den alexandrinischen
oder koptischen und den armenischen Ritus. Ob-
wohl diese Vielfalt uns erstaunt, zeigt sie immer-
hin bereits schon das Ende einer Entwicklung in

Richtung zur Vereinheitlichung an. Mannigfaltig-
keit der liturgischen Formen ist das Urspriingliche,
im Westen wie im Osten. Der Grundsatz war: Ein-
heit im Wesentlichen, Freiheit in der Gestaltung von
Einzelheiten. EinfluBreiche Bischofskirchen legten
aber bald ihre liturgischen Formen fest, die auch
vom zugehorigen Gebiet ibernommen wurde. Der
Erfolg war dort groB3, wo das kirchliche Gebiet einer
geographischen Einheit entsprach. In Agypten
setzte sich so die Liturgie der Hauptstadt Alexan-
drien durch.

Wihrend sich im Westen Rom als einziges kirch-
liches Zentrum durchsetzte und seine Liturgie herr-
schend wurde, waren es im Osten zwel Stidte, die
auf liturgischem Gebiet Pionierarbeit leisteten:
Jerusalem und Konstantinopel. Die Heilige Stadt
war ein vielbesuchter Wallfahrtsort wegen ihrer
heiligen Stitten. Auf diese Weise begann sich ihr
Ritus in der ganzen Dibzese Oriens zu verbreiten
und wurde schlieflich alleinherrschend. Konstanti-
nopel verstrahlte seinen Ritus in den Didzesen
Pontus, Asien und Thrakien. Armenien und Persien
bildeten sich ihren eigenen Ritus heraus.

Dank dem Bestreben Konstantinopels, allen ab-
hangigen Kirchen seinen Ritus zu bringen, ist der
byzantinische Ritus am weitesten verbreitet. Es
haben sich nach ihm eingerichtet: die Patriarchate
Konstantinopel, Alexandrien, Antiochien und Jeru-
salem ; die orthodoxe Kirche von Griechenland, das
Erzbistum Sinai, das Erzbistum Zypern, die ortho-
doxen Kirchen von Georgien, Ruminien, Bulga-
rien, Jugoslawien, Albanien, der Tschechei, Un-
garn, Polen, RuBland, der baltischen Lander, Finn-
land; die griechischen Kolonien in Amerika und
Australien, die orthodoxen Russen in Westeuro-
pa und Amerika; von den katholischen Kirchen:
das Exarchat von Konstantinopel, das melkitische
Patriarchat von Alexandrien, Antiochien und Jeru-
salem, die Eparchie in Ruminien, Bulgarien,
West-
ukraine, Suditalien, die ruthenischen Kolonien bei-
der Amerika und die Diaspora der katholischen

Jugoslawien, Ungarn, Tschechoslowakei,

Russen. Der westsyrische oder antiochenische Ritus
findet sich heute im jakobitischen Patriarchat von
Antiochien und Jerusalem und in der malankari-
schen Kirche der Jakobiten Stidindiens; im Patriar-
chat von Antiochien der katholischen Syrer, in der
maronitischen Kirche und in der katholischen
malankarischen Kirche. Der ostsyrische oder chal-
daische Ritus wird heute im Katholikat von Seleu-

577



kia-Ktesiphon der Nestorianer befolgt, ebenso im
katholischen Patriarchat von Babylon der Chaldaer
und in der katholischen Metropolitankirche der
Malabaren in Studindien. Das getrennte und das
katholische Patriarchat der Kopten, sowie die ge-
trennte und katholische Kirche Athiopiens haben
den alexandrinischen oder koptischen Ritus. Die
armenische Kirche mit ithren Zweigen befolgt ihren
eigenen Ritus, den armenischen. Es sind dies: die
getrennten Patriarchate von Etschmiadsin, Jerusa-
lem und Konstantinopel und das Katholikat von
Sis; das katholische Patriarchat von Sis, die Erz-
bistimer Konstantinopel und Lwow.

Nach den fiinf Riten hatsich also eine schone Anzahl
Kirchen eingerichtet. Damit zusammen hangt auch
das Problem der liturgischen Sprachen. Fiir die Ost-
kirchen sind Griechisch, Kirchenslawisch, Syrisch,
Koptisch, Gheez (Altithiopisch), Armenisch, Geor-
gisch, Ruminisch und Arabisch die wichtigsten
liturgischen Sprachen. Drei Elemente in der Ent-
wicklungsgeschichte lassen sich herauslesen. Man
will an der liturgischen Sprache festhalten, die
durch die Uberlieferung geheiligt ist und die Einheit
der Sprache innerhalb derselben Kirche garantiert.
Hierher gehoren das Griechische, das Syrische, das
Koptische, das Armenische und das Altslawische.
Diese Sprachen sind liangst nicht mehr Volksspra-
.chen, weil letztere sich einerseits weiterentwickelten
oder, wie das Koptische und Syrische, durch eine
andere Sprache — in unserm Fall das Arabische —er-
setzt wurden. Als sakrale Sprachen sind sie heute
noch in Gebrauch. Diesem ersten Element entgegen-
gesetzt machte sich vielerorts ein starkes Streben
nach der Volkssprache in der Liturgie bemerkbar.
Man wollte eine liturgische Sprache, die man ver-
stand. So wurde imn Vordern Orient mancherorts
-das Arabische die Sprache der Liturgie, in Rumi-
nien das Ruménische. Uberhaupt sind heute viele
Volkssprachen in der byzantinischen Liturgie tb-
lich. Aber auch das nationale Element spielte eine
Rolle. Die Syrer und Kopten fithrten aus Protest
gegen Konstantinopel statt des Griechischen allge-
mein das Syrische und Koptische ein, ebenso die
Ruminen und Bulgaren im 19. Jahrhundert. —
Das sind in Kiirze die wichtigsten Griinde fir die
sprachliche Vielheit in den 6stlichen Liturgien, die
aber auch auf das Fehlen starker einheitsbildender
Krifte hinweisen.

Allgemein zu den liturgischen Texten kann gesagt
werden, dal} sie sich durch einen groBen dogmati-

578

schen Gehalt auszeichnen. Die erhabensten Ge-
heimnisse des christlichen Glaubens, die Heilige
Dreifaltigkeit, Menschwerdung und Erlésung, der
gottliche Heilsplan, werden tiefgriindig erortert und
gestaltet. In immer neuen Ausdriicken werden sie
gefeiert. Pomp und Feierlichkeit in Gewiandern und
Zeremonien umgeben sie mit symbolischem Gehalt.
Das Volk nimmt sehr starken Anteil an den heiligen
Handlungen. Der Diakon leitet diese Teilnahme.
Ein reges Teilnehmen ist natiirlich sehr erieichtert,
weil eine Sprache zur Anwendung kommt, die dem
Volk zum mindesten nicht fremd ist. Der Unter-
schied in der Geisteshaltung bei der lateinischen
Liturgie und der orientalischen ist vor allem im
Kanon ersichtlich. In der lateinischen Kirche steht
die Handlung im Vordergrund, in den orientali-
schen Kirchen mehr die Gebete um das Wirken des
Heiligen Geistes (Epiklese).

VII. Die LEHRE DER OSTKIRCHEN

1. Die Lehre der Orthodoxen Kirchen

Zwei Zige kennzeichnen die Lehre der orthodoxen
Kirchen: sie ist entwicklungsmaBig in der Viterzeit
stehen geblieben; sie mullite eine Abwehrhaltung
gegen die katholische Lehre einnehmen. Den ortho-
doxen Kirchen fehlt seit dem letzten Konzil, das sie
mit uns anerkennen (2. Konzil von Nikaa, 787), eine
Lehrautoritat. Eine organische, irrtumslose Lehr-
entwicklung gab es nicht mehr. Sie hangt mit der
Lehrautoritit zusammen. Die Lehre weiter zu
durchdringen und zu klidren, wie es in der katho-
lischen Kirche vor sich ging, wird als willkiirlich
abgelehnt.

Die Lehre von der Kirche umschreibt den Haupt-
unterschied zwischen den beiden kirchlichen Ge-
meinschaften. Sie hat sich aus der Tatsache des
Schismas herausentwickelt, man multe die neuge-
schaffene Lage theoretisch rechtfertigen. Nachdem
man das Papsttum mit allen seinen Vorziigen
leugnete, suchte man eine andere, dem Papste eben-
biuirtige Autoritit. Und man sucht sie heute noch!
Man glaubte zunichst eine Losung gefunden zu
haben, als man die vier 6stlichen Patriarchate an
Stelle des Papsttums setzte. Dann aber ging die
kirchliche Entwicklung weiter und hatte andere
selbstandige Kirchen im Gefolge. Notwendigerweise
muBten ithre Oberhaupter in den Stab der obersten
Kirchenleitung einbezogen werden. Andere glaub-



ten das Problem der obersten, sichtbaren Autoritit
gelost zu haben, indem sie allen Bischofen, im Konzil
versammelt, diese Vorziige zuerkannten. Aber seit
787 gab es kein allgemeines Konzil mehr (durch die
orthodoxe Brille betrachtet). Seit dieser Zeit war
also die hochste Autoritit nicht mehr vorhanden.
Man suchte aber diese Klippe zu umgehen und
behauptete, die Bischiéfe ohne Synode seien die
oberste Kirchenleitung. Aber wie sollte sich so die
Meinung des Gesamtepiskopates duBlern? SchlieB3-
lich versuchten neuere Theologen, das Kirchenvolk
an Stelle des Papstes zu setzen, oder iiberhaupt jede
sichtbare Autoritat abzulehnen. So ist die Lehre der
orthodoxen Theologie alles andere als einheitlich.
Aber auch andere Lehrunterschiede sind vorhanden.
Die orthodoxen Theologen anerkennen die deute-
rokanonischen Biicher der Heiligen Schrift nicht.
Sie lehren ferner, dal3 der Heilige Geist nur vom
Vater ausgehe. Weit verbreitet ist auch die Lehre,
wonach die Vergeltung dem Menschen erst nach
dem Weltgericht zuteil werde. Die Sakramenten-
lehre weist starke katholische Einflusse auf. Die
Siebenzahl ist unbestritten. Heute sucht man sich
von der katholischen Auffassung der sakramentalen
Wirkung zu befreien. Spender aller Sakramente,
mit Ausnahme der Weihen, kann nur der Priester
sein.

2. Die Lehre der nestorianischen Kirche

Der zentrale Lehrunterschied zur katholischen
Kirche liegt in der Theologie iiber die Person
Christi. Sie bekennen Jesus Christus als vollkomme-
nen Gott und vollkommenen Mensch, zwel Naturen
und zwei Hypostasen in einer Person. Natur und
Hypostase ist nicht dasselbe, somit kommt die Lehre
praktisch auf zwei Personen in Christus heraus. Der
Gottessohn wohnt im Menschen Christus wie in
einem Tempel. In der gleichen Linie weitergedacht
leugnen sie Maria als Gottesgebarerin und verehren
sie nur als Christusgebarerin.

Die Nestorianer erkennen den Primat des heiligen
Petrus an, halten aber nicht den Bischof von Rom
als seinen Nachfolger, sondern ihr eigenes kirch-
liches Oberhaupt. Infolgedessen ist ihre Verfassung
in groBerem AusmaBe monarchisch als bei den
Orthodoxen. Die Lehre von der Erbsiinde ist unklar.
In der Lehre von den Enddingen stimmen sie mit
den iibrigen Orientalen iiberein. Die Grundein-
stellung zu den Sakramenten ist im Wesentlichen

katholisch, ebenso die Siebenzahl. In ihrer Auf-
zahlung stimmen die Theologen allerdings nicht
itberein.

3. Die Lehre der monophysttischen Kirchen

Der groBle Lehrer des Monophvsitismus in seiner
heutigen Form war der Patriarch Severos von
Antiochien. Seine Lehre verdient nur dem Namen
nach die Bezeichnung ,Monophysitismus®. Sie lehnt
die Begriffe des Konzils von Chalkedon ab, aber
auch das Konzil selber, das dem Nestorianismus
verfallen wire. Die Lehre von der Person Christi ist
durchausrechtglaubig, ebenso die vom Primat Petri.
Die Wirkung dieses Primates lebt aber nicht in
einem Patriarchen weiter, sondern in allen Patriar-
chen oder in den einzelnen Bischéfen. Deshalb
braucht die Summe aller Kirchen in Christus nur
ein unsichtbares Oberhaupt. Unter dem EinfluB3
des Katholizismus wurde die Sakramentenlehre im
Wesentlichen richtiggestellt.

VIII. Das ProBLEM DER WIEDERVEREINIGUNG

Trotz den jahrhundertealten Mihen, die sich latei-
nische Missionare um die Ostkirchen machten, ist
der Erfolg sparlich. Erst 6 Prozent der Ostchristen
sind in die Einheit mit der katholischen Kirche ge-
treten.

Wo liegen die Schwierigkeiten? Die Hauptschwie-
rigkeit, die sich einer Wiedervereinigung entgegen-
stellt, ist wohl in der Eigenart des 6stlichen Christen-
tums zu suchen, wonach sich Kirche und nationales
Gut gleichgesetzt sind. Jahrhunderte schon sahen
die Spaltung des Ostens in zahlreiche Einzelkirchen.
Aber jede von ihnen hat sich eine eigene Tradition
aufgebaut, jede hat ihre Viter und Heiligen. Was
aber ebenso wichtig ist, diese eigenkirchlichen
Uberlieferungen tragen den ostlichen Stempel und
vor allem eine nationale Bezeichnung. Das ganze
geistige und kulturelle Gut dieser Nationen liegt in
die Kirche eingebettet. So und nur so haben sich
diese Volksgruppen durch den Islam erhalten.
Ergeht nun an eine solche Kirche der Ruf zur
Wiedervereinigung, so bewirkt das innerhalb der
Kirche eine Folge von Uberlegungen. Fiirs erste
lebte die Kirche jahrhundertelang selbstindig und
sollte sich nun einem Oberhaupt unterstellen. Die-
ser Gedanke und damit verbunden der Gedanke.
sich der weltumspannenden Kirche anzuschlieBen,

579



liegt den getrennten Orientalen vollkommen fern.
Fur sie bedeutet er nichts anderes, als ithre durch
Jahrhunderte geheiligte eigenkirchliche Uberliefe-
rung aufzugeben, auf die sie stolz sind. Damit mis-
sen sie zugestehen, daf3 sie auf Irrwegen wanderten,
daf3 viele ihrer Minner, die sie verehren, Irrlehrer
waren und Schismatiker. AuBlerdem bangen sie um
thre kirchliche Eigenart, die zugleich ein Stiick
Volkstum ist. Und gerade diese Furcht scheint nicht
unbegriindet zu sein, wenn man ein Auge auf die
Unionsgeschichte wirft. Die lateinischen Missionare
im Dienste des Unionswerkes meinten vielfach, die
gewonnenen Orientalen dadurch an den Katholizis-
mus zu binden, dal3 sie ithr Brauchtum lateinisch
machten. Oder aber, sie belieBen ihnen die AuBer-
lichkeiten ihrer Riten und héhlten sie innerlich aus,
indem sie den geistigen Gehalt verwestlichten. Sieun-
terschieden nicht, was am Katholizismus wesentlich
und was nurwestlich war, und vergaBen,daB der Ka-
tholizismus fiir den Osten ein 6stliches Kleid tragen
mul, genau wie fir uns ein westliches. Ihre Bildung
war ungeniigend, und sie erzogen den orientalischen

Schulfunksendungen Januar/Februar 1962

Erstes Datum: jeweils Morgensendung

Soldner aus wirtschaftlicher und den aus

Klerus lateinisch unter MiBachten der 6stlichen
Frommigkeit, die der westlichen fernsteht. Die
Orientalen fiihlten sich so minderwertig den Latei-
nern gegeniber und griffen oft freiwillig auf latei-
nisches Brauchtum. Man vergaB3, nach den ver-
schiitteten Schitzen 6stlicher Geistigkeit zu graben.
Und doch ist es so, daB3 die orientalischen Kirchen
mit ithrem ganzen innerkirchlichen Leben und sei-
nen duBern Erscheinungsweisen in der katholischen
Kirche Platz haben und eigentlich erst hier ihre voll-
kommene Erfiillung vorfinden.

Literaturhinweise

Ammann A.: AbriB der ostslawischen Kirchengeschichte.
Wien 1950.
Congar: Zerrissene Christenheit. Wien, Miinchen 1959.

de Vries W.: Der christliche Osten in Geschichte und Gegen-
wart. Wiirzburg 1g51.

de Vries W.: Zur neuesten Entwicklung der Ostkirchen.
Wirzburg 1953.

Sherrard Ph.: Athos, Berg des Schweigens. Olten 1959.
Catholica Unio. Vierteljahresschrift. Freiburg (Schweiz).

horern den Wunsch nach niherer Be-

(10.20-10.50 Uhr)

Zweites Datum: Wiederholung am Nach-
mittag (14.30-15.00 Uhr)

9. Jan./15. Jan.: Die Frihquartette wvon
Franz Schubert. Von den elf Jugendquar-
tetten des 15-19jahrigen Komponisten
1aBt Edibert Herzog, Basel, ausschnitt-
weise Nr. 71in D-Dur und Nr. 8in B-Dur,
beide 1814, erklingen. Diese Musik-
sticke bilden die Nahtstelle zwischen
Schuberts Arbeit nach Haydns Vorbild
und dem Hervortreten des personlichen
Schaffens. Vom 7. Schuljahr an.

11. Jan./17. Jan.: Mit Trummle und mit
Pfyffe. In drei dramatischen Szenen zeigt
Christian Lerch, Bern, die Reislauferei
der Zeit um 1500. Die Hauptpersonen
des geschilderten Horspiels verkorpern
den Reisldaufer aus Abenteuerlust, den

580

seelischer Not. Vom 6. Schuljahr an.
12. Jan./19. Jan.: Wie bist du schin, du
tiefer, blauer See! Jakob Hauser, Wetzikon,
gestaltet das Lebensbild Heinrich Leut-
holds und zeigt die einzigartige Meister-
schaft des Lyrikers in der Kunst der
Sprachmelodie wie der Versgestaltung.
Die Auswahl der eingestreuten Gedichte
148t die tiefen Beziehungen des im Aus-
land lebenden Dichters gegeniiber der
Heimat voll zur Geltung kommen. Vom
8. Schuljahr an.

16. Jan./24. Jan.: Fram — Vorwirts! Die
Horfolge von Werner Gutmann, Bern,
schildert Fridtjof Nansens Fahrt mit
einem Gefahrten und Hundeschlitten
vom eingefrorenen Expeditionsschiff
,Fram® weg in Richtung Nordpol. Die
Sendung moéchte in den jungen Zu-

kanntschaft mit einem wahrhaft groBen
Menschen wecken. Vom 7. Schuljahr an.
16. Jan., 17.30-18 Uhr: Leben im Staat:
Ein Duivisionsgericht verurteilt. Peter Jost,
Basel, fiihrt die Zusammensetzung und
Arbeitsweise des Divisionsgerichts als
Folgeerscheinung eines Diebstahls in ei-
ner Rekrutenkompagnie vor. In Form
eines lebendigen Horspiels rollen die ver-
schiedenen Prozeduren im Gerichtssaal
bis zur Eréffnung des Urteils ab. Fiir
Fortbildungs- und Berufsschulen.

18. Jan./26. Jan.: Gefihrliches Spielzeug.
Diese Horfolge von Dr. Max Frei-Sulzer,
Thalwil, mochte die Schiiler vor den
mannigfachen Gefahren warnen, die
unkontrolliertes Probeln mit Spreng-
stoffen und Chemikalien mitsich bringt.
Anhand einer Reihe vorgekommener



	Die Ostkirchen [Fortsetzung]

