Zeitschrift: Schweizer Schule
Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 48 (1961)

Heft: 16

Artikel: Die Ostkirchen

Autor: Wettstein, Albert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-535265

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-535265
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jahrlich wandern viele Schweizer nach Ziirich. Jeder
Zuziigler muB innert 10 Tagen seinen Heimatschein
hinterlegen. Warum?

Sch.: — Stimm- und Wabhlrecht.
— Steuerregister.
— Einwohnerkontrolle, Armenunterstiitzung.

Wer in Zurich wohnt, muf3 nicht gleich viel Steuern
bezahlen wie der Basler oder Berner. Warum ?

Sch.: — Steuern sind Gemeinde- und Kantonssache
und darum in ihrer Hohe auch verschieden.

Was macht die Stadt mit den Steuergeldern ?

Die Ostkirchen Albert Wettstein, Stans

Esistklar, daB der Rufdes Papstes an die Ostkirchen,
zur Einheit mit der katholischen Kirche zuriickzu-
kehren, die Aufmerksamkeit der katholischen Welt
auf das ostliche Christentum gerichtet hat. Man ist
sich aber vielfach nicht im klaren, um was es eigent-
lich geht. Zwar sind Namen bekannt wie ,Russisch-
orthodoxe Kirche® oder ,Griechisch-orthodoxe Kir-
che®; wassich aber hinter diesen Bezeichnungen ver-
birgt und was man darunter versteht, dariiber
auBert man sich lieber nicht. Und doch gehort eine
Orientierung uber die ostliche Christenheit in den
Religionsunterricht hinein, sei es in die Kirchen-
geschichte (frithes oder spites Mittelalter) oder in
die Glaubenslehre (Traktat tiber die Kirche). Aller-
dings muB beigefiigt werden, daB es keine Leichtig-
keit ist, aus der umfangreichen Literatur das We-
sentliche herauszunehmen. Der Wunsch, sich mit
dem Stoff irgendwie vertraut zu machen, wire
ofters da, wenn damit auch die Zeit gegeben wire.
Anderseits mochten sich auch Nichtreligionslehrer
iiber das Ostchristentum orientieren, wie der
Schreibende wiederholt feststellen konnte. Die
folgende Abhandlung soll darum ein Versuch sein,
in auBerst knapper Form, nur auf das Wesentliche

Sch.: — Schulhiuser, StraBen.
— Besoldungen, Verwaltung.
— Subventionen.

Auch der Bund erhebt Steuern (Wehrsteuer, Wust).
Hat er noch andere Einnahmen?

Sch.: — Zolle.
— Ertrag der Bundesbetriebe (z.B. PTT).
— Gebiihren.

Zirich ist die volkreichste Gemeinde der Schweiz.
Welches ist die kleinste ?

Sch.: — Illens, Kanton Freiburg, 10 Einwohner.

Religionsunterricht |

beschrankt, den geschichtlichen Werdegang, die
Liturgie und Lehre der verschiedenen o6stlichen
Kirchen darzustellen.

1. BEGrirrF UND EINTEILUNG

Historisch gesehen, grindet der kirchliche Unter-
schied zwischen Ost und West auf der verwaltungs-
technischen Teilung des Romischen Reiches unter
Kaiser Diokletian (286). Obwohl die Teilung nur
die Verwaltung erleichtern sollte, entstanden durch
die verschiedene politische Entwicklung der ost-
lichen und der westlichen Halfte zwei Reiche: nur
die Idee vom einen, ungeteilten Rémischen Reiche
blieb ibrig. Die Ostkirchen sind nun die Kirchen
der ostlichen Reichshilfte und jene Kirchen, die
auBerhalb den Reichsgrenzen entstanden, und zwar
abhingig von den innerreichschen. Innerhalb des
Reiches hatten sich die Patriarchate Antiochien,
Alexandrien, Konstantinopel und Jerusalem gebil-
det. Von Antiochien aus trugen im 2. Jahrhundert
Missionare das Christentum nach Persien, im 3.
Jahrhundert nach Armenien und Georgien; von

533



Alexandrien aus im 4. Jahrhundert nach Athiopien,
von Konstantinopel aus im g./10. Jahrhundert zu
. den Slawenvélkern.

Um die heute bestehenden Gemeinschaften einzu-
teilen, mussen drei Punkte in Betracht gezogen
werden. Eine Einteilung ist moglich:

— In Riicksicht des Bekenntnisses: es sind Nestoria-
ner, Monophysiten, Orthodoxe und Katholiken.

— InRiicksicht der urspriinglichen Gemeinschaften:
es sind die Patriarchate Antiochien, Alexandrien
und Konstantinopel ; das Katholikat von Seleukia-
Ktesiphon der persischen Kirche, das Katholikat

von Armenien.

— In Riicksicht des liturgischen Ritus: der antioche-
nische oder westsyrische Ritus, der alexandrini-
sche Ritus, der byzantinische Ritus, der armeni-
sche Ritus und der ostsyrische Ritus der persischen
Kirche.

Die urspriinglichen Gruppen haben sich stark ver-
dstelt. Vor allem gilt das fiir den byzantinischen
Ritus des Okumenischen Patriarchats von Konstan-
tinopel. Die katholische Kirche arbeitet, vor allem
in neuerer Zeit, mit viel Verstindnis und Eifer an
der Wiedervereinigung mit dem Erfolg, daf3 heute
jeder getrennten eine mehr oder weniger grof3e
katholische Gemeinschaft gegeniibergestellt werden
kann.

II. Die ENTWICKLUNG ZUR VIELHEIT

1. Die kulturelle Stellung der christlichen Vilker

Das Christentum fand im Osten kulturell hoch-
stehende Volker vor. Innerhalb des Romischen Rei-
ches waren es die Syrer und Agypter. Ihre Christiani-
sierung geht zusammen mit einer Besinnung aufihre
eigenen kulturellen Werte, die sie itber den Hellenis-
mus hinaus gerettet hatten. Dadurch fiihlten sie sich
im Gegensatz zum Christentum, dessen Triger das
ostromische Reich war. Noch mehr, sie gaben dem
Christentum die Form einer nationalen Gréfle.
AuBerhalb des Reiches besaBen die Armenier eine
jahrhundertealte Kultur, ebenso die Georgier und
die Athiopier. Im Westen verhielt sich die Sache
anders. Rom war das einzige kulturelle Zentrum,
das wendig genug war, auch die Germanen zu er-
fassen und sie in eine einzige christliche und kultu-
relle Volkergemeinschaft hineinzupassen.

534

2. Die urspriingliche Gruppierung

Noch bevor Konstantinopel gegriindet wurde, gab
es in der ostlichen Halfte des Romerreiches zwel
kirchliche Mittelpunkte. Es waren Antiochien und
Alexandrien. Beide Kirchen umgab der Ruhm, von
Aposteln gegriindet zu sein. Zudem verlieh ihnen
die politische Stellung der Stadt auch ein kirchliches
Gewicht. Antiochien, das mit Recht den Apostel
Petrus an die Spitze seiner Bischofsliste setzt, war die
Hauptstadt der biirgerlichen Dibzese Oriens, zu
der Syrien, Kilikien und Palastina gehorten.
Alexandrien, eine Griindung des Evangelisten und
Petrusjiingers Markus, war die Hauptstadt der
Divzese Agyptus. Durch seine beriihmte Kateche-
tenschule wirkte Alexandrien auch iiber seine
Grenzen hinaus. Das Konzil von Nikaa (325) an-
erkannte ausdriicklich die Rechte Antiochiens und
Alexandriens. Schon frith strebte die Kaiserstadt
am Bosporus, Konstantinopel, nach kirchlichem
Vorrang. Die unnachgiebigen Bischofe erreichten
Schritt fiir Schritt, was sie ersehnten. Das erste
Konzil von Konstantinopel (381) gestand Konstan-
tinopel den Ehrenvorrang uber die zwei &stlichen
Patriarchate zu. In der offiziellen Zihlung wurde
es unmittelbar nach Rom genannt. Das Konzil von
Chalkedon (451) schloB3 die Entwicklung ab, indem
es Konstantinopel zum Patriarchat erhob. Auch
Jerusalem wurde auf Kosten Antiochiens zur selb-
standigen Kirchenprovinzgemacht. Die Begriindung
der Erhebung Konstantinopels war mit dem soge-
nannten Kanon 28 gegeben, der spiter eine traurige
Beriihmtheit erhielt: der Vorrang stand auf einer
politischen Grundlage. Die Stadt war das neue Rom
und Sitz des Kaisers.

Auch auBerhalb des Reiches entstanden schon frith
selbstandige Kirchen. Zu Beginn des 2. Jahrhun-
derts drang das Christentum von Edessa her in Per-
sien ein, und wohl ein Jahrhundert spiter fanden
sich christliche Gemeinden vor. Die politische Lage
begunstigte allerdings die Beziehungen der persi-
schen Christen zur Mutterkirche nicht. Der per-
sische GroBkonig und der byzantinische Kaiser
waren Feinde. Um ihr Verhiltnis zur weltlichen
Herrschaft zu bessern, erklirt sich die persische
Kirche auf der Synode von Markabta (424) fir
autonom. Im Bischof von Seleukia-Ktesiphon gab
sie sich ithr Oberhaupt. Ein ganz anderes Los ereilte
das Christentum in Armenien. Es gelang dem groBen
Apostel Gregor dem Erleuchter, den Kénig zur An-

Fortsetzung siche Seite 547



Fortsetzung von Seite 534

nahme des Christentums zu bewegen. Sein Herr-
scherbefehl fithrte die neue Religion als Staats-
religion ein. Auch hier war es die politische Lage,
welche die armenische Kirche zwang, ihre Bindun-
gen an Kisarea in Kappadokien aufzugeben (374).
Das Patriarchat Alexandrien griindete im 4. Jahr-
hundert die Kirche von Athiopien. Frumentius und
Edesius hieBen die groBen Glaubenskiinder. Bis
heute anerkennt die Kirche Athiopiens ihre Bindung
an das Patriarchat Alexandrien. Die Kirche Geor-
giens, ebenfalls um die Mitte des 4. Jahrhunderts
entstanden, anerkannte die Abhidngigkeit von
Antiochien bis in 8. Jahrhundert.

3. Due ersten Spaltungen

Die theologischen Streitigkeiten um die Person
Christi, die im 5. Jahrhundert das Byzantinische
Reich zu erschiittern drohten, zerrissen die kirch-
liche Einheit. Die Patriarchate Alexandrien und
Antiochien spalteten sich. Verschiedene Einzel-
kirchen lésten sich ganz von der Universalkirche.
Als erste Irrlehre trat der Nestorianismus auf, der in
Christus zwel Personen lehrte. Das Konzil von
Ephesos (431) raumte zwar mit der Irrlehre im
Reichsgebiet auf. Jedoch in der persischen Kirche
vermochte sie sich durchzusetzen. Sich in der Lehre
von der Reichskirche zu unterscheiden, schien den
persischen Christen angebracht wegen der Feind-
schaft der beiden Reiche. Im Jahre 486 wurde der
Nestorianismus zum offiziellen Bekenntnis der per-
sischen Kirche erklart.

Aus einer dngstlichen Abwehrhaltung gegen den
Nestorianismus ging eine andere Irrlehre hervor,
der Monophysitismus, der nur die gottliche Natur
in Christus gelten lassen wollte. Trotz der Verurtei-
lung auf dem Konzil von Chalkedon hielt etwa die
Halfte des Patriarchates von Antiochien und der
GroBteil des Patriarchates von Alexandrien an der
Irrlehre fest, wenigstens dem Namen nach. Nebst
religiosen Beweggriinden spielte auch der national-
politische Gegensatz der Syrer und Agypter zu
Byzanz eine maflgebende Rolle. Jakobus Baradaus
organisierte um die Mitte des 6. Jahrhunderts die
syrisch-monophysitische Kirche, deswegen auch
jakobitische Kirche genannt. Um 500 nahmen auch
die Athiopier und die Armenier den Monophysitis-
mus an.

EinedritteIrrlehre, betreffend die PersonChristi, war

der Monotheletismus (nur ein Wille in Christus). Sie
brachte nochmals eine Spaltung ins Patriarchat von
Antiochien: Die Maroniten nahmen die Irrlehre als
Vorwand fiir ihre Selbstiandigkeit (7. Jahrhundert).

4- Triumph und Tragik des Patriarchates von
Konstantinopel

Aus den kirchenpolitischen und theologischen Wir-
ren des 5. Jahrhunderts ging das Patriarchat von
Konstantinopel michtiger denn je hervor. Es war
dem wahren Glauben treu geblieben mit einem Teil
des Antiochien,
Jerusalem, einem kleinen Teil des Patriarchates
Alexandrien und der Kirche Georgiens in ihrer
Gesamtheit. Konstantinopel verstand es, sich zum

Patriarchates dem Patriarchat

Mittelpunkt emporzuschwingen und seine Liturgie
sein Kirchenrecht
Politische Geschehnisse unterstiitzten das Streben
der Patriarchen. Die Invasion der Araber im
7. Jahrhundert schwichte die alten 6stlichen
Patriarchate weiter. Die Christen, die den Glauben
der Reichskirche bekannten, wurden hier Melkiten
genannt. Die Kreuzfahrerherrschaft, vielfach gegen
die einheimischen Christen unduldsam, zwang die

und tiberall durchzusetzen.

Patriarchen von Antiochien und Jerusalem, ihren
Sitz in Konstantinopel aufzuschlagen. Giinstige
Momente fiir die Byzantinisierung! Die Missions-
titigkeit unter den slawischen Vélkern erweiterte
das EinfluBgebiet Konstantinopels. Im q. Jahrhun-
dert entstanden die Kirchen der Bulgaren und Ser-
ben, im 1o0. Jahrhundert die Kirche der Russen.
Liturgie und Kirchenrecht iibernahmen die neu-
gegriindeten Kirchen naturgemil3 von ihrer Mut-
terkirche. Wegen der politischen Abhéangigkeit von
den Bulgaren wurde auch die lateinische Kirche
Rumainiens anfangs des 10. Jahrhunderts byzantini-
siert. Diese Kirchen lieBen sich alle frither oder
spiter ins Schisma hineinreiBen. Sie werden unter
dem Namen ,Byzantinische Kirchen® zusammen-
gefal3t. Sie selber nennen sich Orthodoxe, das heiB3t
Rechtglaubige.

Unbestreitbar hatte das Patriarchat Konstantinopel
im 10. Jahrhundert seinen Hdéhepunkt erreicht.
Doch all der Glanz konnte nicht hinwegtiduschen
iiber eine innere Schwiche: Konstantinopel war
nur grof3 geworden, weil es die Hauptstadt des Ost-
reiches war. Also eine rein politische Sache. Wenn
aber die Hauptstadt eines christlichen Reiches dank
ithrer politischen Stellung Anspruch auf kirchlichen

547



Vorrang und Unabhingigkeit erheben konnte, so
konnten auch die jungen Kirchen der slawischen
Volker fur sich die Unabhingigkeit verlangen. Das
Prinzip des Kanon 28 mubBte in seiner letzten Kon-
sequenz zum Staatskirchéntum fihren. Schon 926
bis g27 machten sich die Bulgaren selbstandig, die
Serben 1346, die Russen 1448. Die Tirkenherr-
schaft brachte dem Patriarchat neue Macht. Die
Titeltrager waren zugleich die zivilen Oberhdupter
aller Orthodoxen des osmanischen Reiches. Der
Untergang der Tiirkenherrschaft auf dem Balkan
loste eine Kette von Autonomieerklirungen unter
den Auch die Patriarchate
Alexandrien und Antiochien machten sich wieder
selbstandig. So ist das ehemals machtige Patriarchat

Orthodoxen aus.

gebietsmaBig zu einem unbedeutenden Etwas zu-
sammengeschrumpft.

Der Erste Weltkrieg schuf neue Staaten. Fur die
orthodoxen Gemeinschaften war diese Staaten-
bildung AnlaB, sich in autokephalen Kirchen zu
organisieren, so in Polen, in den baltischen Landern,
Finnland, Estland, Lettland und Litauen, in der
Tschechoslowakei und in Albanien. Nach dem
Zweiten Weltkrieg wurden die baltischen Kirchen
mit Ausnahme der finnischen dem 1917 wiederer-
richteten Moskauer Patriarachat unterstellt. Die
Orthodoxe Kirche Polens verlor ihre Ostgebiete an
RuBland und schmolz auf etwa g50000 Glaubige
zusammen. Die tschechoslowakische Kirche geriet
zunichst in die Abhingigkeit von Moskau, erhielt
aber 1951 wieder die Selbstindigkeit. Die kleine
ungarische Orthodoxe Kirche wurde zu Moskau
geschlagen. Der EinfluBl des Moskauer Patriarchen
in den Ostblocklandern ist groB.

5. Die Trennung zwischen Rom und Byzanz

Die endgtiltige Teilung des Rémischen Reiches in
eine Ost- und eine Westhilfte (395) legte auch die
Grundlagen einer kirchlichen Trennung. Aus der
Teilung entwickelten sich schlieBlich zwei Reiche,
ein dstliches und ein westliches. Im 6stlichen Reiche
herrschte das Griechentum vor, im westlichen iiber-
wiegte das lateinische Element. Die Charakter-
verschiedenheiten der beiden Vélker begiinstigte
die Spaltung. Der leichtbewegliche Grieche liebt
Spekulationen und den theologischen Streit; von
der Kunst 1aBt er sich begeistern. Der Lateiner ist
ernst, ihm sagen Recht und Gesetz mehr. Das
Praktische ist seine Stiarke. Der Grieche ist des-

548

wegen schnell bereit, den Lateiner als télpelhaft zu
verachten. Als das westromische Reich den Germa-
nen erlag, und das Papsttum in barbarischem Ge-
biet lag, wurde auch das Oberhaupt der Kirche
Gegenstand der griechischen Verachtung. Byzanz
fuhlte sich als alleiniger Hort der griechisch-romi-
schen Kultur. Wihrend aber das Papsttum durch
den Einfall der Barbaren selbstindig wurde, verlor
die byzantinische Kirche immer mehr ihre Freiheit
an den Kaiser und wurde schlieBlich Staatskirche.
Beide Kirchen entwickelten sich grundverschieden,
was in einem vollkommen gegenseitigen MiBver-
stehen gipfelte. Der Islam trug daran auch seine
Schuld. Indem er das Mittelmeer zeitweilig be-
herrschte, verunmoglichte oder erschwerte er zum
mindesten die gegenseitigen Kontakte. Der theolo-
gische Streit um die Bilderverehrung machte die
Kluft zwischen Ost und West beinahe uniiberbriick-
bar. Das Papsttum suchte deshalb bei den Franken-
kénigen Schutz und Stiitze, was die Kréonung Karls
des GroBen zum romischen Kaiser herbeifithrte
(800). Die Einheit des Roémischen Reiches gehorte
aber zum ideellen Lebensprinzip des byzantinischen
Staates. Die Tat des Papstes Leo’s m1. konnte des-
halb in den Augen der Byzantiner nur Reichsverrat
sein. Nicht der bose Wille einzelner verstarkte die
gegenseitige Entfremdung, sondern eine Kette un-
giinstiger Umstéinde, die sich in jahrhundertelanger
Entwicklung schloB. DaB sich die mehr politischen
Griinde auch auf die Kirche auswirkten, ist dank
des byzantinischen Staatskirchentums einleuch-
tend. Es kam wiederholt zum Abbruch der kirch-
lichen Beziehungen. Man hat ausgerechnet, daf3 das
Patriarchat Konstantinopel innerhalb von 500 Jah-
ren 203 Jahre von Rom getrennt lebte. Zwei wich-
tige Ereignisse im 9. und 11. Jahrhundert vergifteten
die Einheit zwischen Ost und West vollkommen: das
Schisma des Patriarchen Photios (864-868) und das
des Michael Kerullarios (1054). Beide Patriarchen
zogen aus der bisherigen Entwicklung die Summe.
Photios lehnte den Primat des Papstes grundsitz-
lich ab. Auch schuf er einen dogmatischen Grund
fur die Trennung, als er dem Westen die willkiir-
liche Einfugung des filioque‘ ins Credo vorwarf
und sie als Filschung des Glaubensbekenntnisses
beurteilte. Zwar konnte die Einheit mit Rom noch-
mals geflickt werden. Politische Tatsachen — die
Papste unterstutzten die Aktionen der deutschen
Kaiser gegen das byzantinische Siiditalien — gaben
dem Patriarchen Michael Kerullarios im 11. Jahr-



hundert einen Schild fir sein Bestreben nach kirch-
licher Unabhingigkeit. Der Kampf gegen Rom
wurde auf dogmatischem und disziplindrem Gebiet
ausgetragen, wo beide Kirchen eine grundver-
schiedene Entwicklung durchgemacht hatten. Die
pépstliche Gesandtschaft Leo’s 1x. mit Kardinal
Umberto a Silva Candida vermochte mangels
diplomatischen Takts nichts auszurichten. Umberto
fuhr schlieBlich mit ,schwerem Geschiitz® auf: Am
16. Juli 1054 exkommunizierte er den Patriarchen
und seine Anhinger. Dieser exkommunizierte sei-
nerseits die Legaten. Damit waren die gegenseitigen
Beziehungen endgiiltig abgebrochen. Nach und
nach wurden auch die 6stlichen Patriarchate und
die slawischen Kirchen ins Schisma hineingerissen.

III. Aur DER SUCHE NACH DER EINHEIT

Uber das AusmaB der Ereignisse war man sich an-
fanglich weder hiiben noch dritben im klaren. Man
war irgendwie daran gewohnt und glaubte, daB3 die
Trennung nicht von Dauer sein wiirde. Die Kreuz-
fahrer brachten dem Westen wieder ins BewuBtsein,
was es mit dem Osten an sich hatte.

1. Die Unionen zur Kreuzfahrerzeit

Die Kreuzziuge, das Phinomen mittelalterlicher
Glaubensbegeisterung, hat dem Verhiltnis zwi-
schen Ost und West mehr geschadet als geniitzt.
Zunichst von den Ostchristen mit Jubel empfangen,
gaben die Kreuzfahrer bald dem Mi3trauen gegen
die Griechen zuviel Gehor. Wahrend sie mit den
Jakobiten und Armeniern gute Beziehungen unter-
hielten, vertrugen sie sich mit den Griechen nicht.
SchlieBlich glaubten die Lateiner ihre Besitzungen in
Syrien und Paldstina nur sicher, wenn sie das
Byzantinische Reich zerstérten. So kam es zu den
Ereignissen, welche das Schisma verhérteten und
es im Grunde bis heute dauern lieBen. Im Jahre 1204
eroberten die Lateiner Konstantinopel, und zwar
gegen den Willen des Papstes Innozenz 1., der die
Folgen solchen Tuns klar voraussah. Der griechische
Patriarch wurde vertrieben und an seine Stelle ein
lateinischer gesetzt. Uberall suchten die Kreuz-
fahrer, die orientalische der lateinischen Hierarchie
unterzuordnen. Dies diente weder dem Frieden
noch der Einheit.

Eine Union kam allerdings mit den Armeniern von

Kilikien zustande (1198). Die Kurzsicht der Latei-
ner verdarb vieles an der Union, weil sie es fur notig
erachteten, armenisches Brauchtum dem lateini-
schen anzugleichen. Dies rief anderseits nach hef-
tiger Opposition, so dal3 der Untergang des klein-
armenischen Reiches auch denjenigen der Union
nach sich zog (1375).

Im Jahre 1181 kam die Vereinigung der Maroniten
des Libanon mit der katholischen Kirche zustande.
Sie blieb im Laufe der Jahrhunderte bestehen und
ist bis heute die einzige orientalische Kirche, die
geschlossen zum Katholizismus iibertrat.

2. Die Unionskonzilien von Lyon und Florenz

Zwei Konzilien des Mittelalters befaBten sich mit
der kirchlichen Vereinigung zwischen Ost und
West: das Konzil von Lyon (1274) und das Konzil
von Ferrara-Florenz (1437—45). Beide Kirchen-
versammlungen brachten eine Union zustande, die
nicht andauerte. Politische Absichten der byzanti-
nischen Kaiser bewirkten eine Anniherung an Rom.
Jedoch der HaBB von Klerus und Volk gegen alles
Papstliche verunmdéglichte die Durchfithrung der
gefaBten Beschliisse. Den Konzilien war kein sicht-
barer Erfolg beschieden.

2. Die Neuzeit

Die Unionen der Neuzeit sind zum gréten Teil das
Werk lateinischer Missionare. IThre Methode war
selbstlos, ausgerichtet auf die Einheit der Kirche
Christi. Die bedeutendste Vereinigung ist die der
Ruthenen (1595) und der Ruminen (1697). Die
Union der Ruthenen von Brest-Litowsk wurde von
den Jesuiten Polens geférdert. Mitgespielt hatte
auch der Gegensatz zum kurz vorher errichteten
Moskauer Patriarchat, das seine Jurisdiktion auch
iiber die Ukrainer ausdehnen wollte. Ebenfalls an
der Union der Ruminen Transsylvaniens mit Rom
waren die Jesuiten maBgebend beteiligt. Der Metro-
polit Theophilos von Alba-Julia bekannte sich im
Jahre 1697 mit dem groB3ten Teil seines Klerus und
seiner Glaubigen zum Katholizismus.

Zu den unierten Gemeinschaften Europas, die we-
niger ins Gewicht fallen, zihlen die Italo-Albanesen
Siiditaliens. Es sind Auswanderer, die in der zweiten
Hilfte des 15. Jahrhunderts vor den Tiirken flohen.
Im 16. Jahrhundert wanderten viele Serben aus der
Tiirkei nach Osterreich aus; viele von ihnen schlos-
sen sich dem Katholizismus an. Unierte bulgarische

549



Eine kleine
Gruppe katholischer Griechen hat seit 1911 einen
eigenen Bischof. Der Zweite Weltkrieg mit der fol-

Gemeinden bildeten sich seit 1860.

genden russischen Besetzung zerstorte eine erfolg-
versprechende Unionsarbeit in den polnisch ver-
walteten Gebieten WeillruBlands.

Seit dem Beginn des 16. Jahrhunderts arbeiteten
lateinische Missionare an der Riickgewinnung der
getrennten Christen im Vordern Orient. Es waren
vor allem die Kapuziner, Karmeliten und Jesuiten.
Unter dem Schutz christlicher Michte, besonders
Frankreichs, entfalteten sie in der damaligen Ttrkel
eine reiche apostolische Tatigkeit. Der Erfolg blieb
nicht aus: Im Jahre 1552 schloB sich eine nestoriani-
sche Gruppe Rom an. Man nennt sie Chaldier.

Lieder-Texte zum Thema Licht

Das Thema Licht wurde in dieser Sparte ausfiithrlich behandelt.
Als kleine Ergénzung dazu sowie als Anregung in der Zeit, da
man mehr auf kiinstliches Licht angewiesen ist, seien folgende
Gedicht- und Liedtexte hier veréffentlicht. Redaktion

Winterlied

Aus ,Mutter Sonne’
Neue Kinderlieder von Walther Pudelko, Biren-
reiter-Verlag, Kassel

Der Wind, der weht, der Hahn, der kriht,
der Fuchs lduft in dem Kraute.

Ach Maidlein, tu die Tiire zu, bring

Flote her und Laute.

Der Schnee fillt dicht,

ziind an das Licht.

LaB3t uns beisammen bleiben.

Wir wollen uns bei Lied und Spiel
die Winterzeit vertreiben.

550

Weitere Gruppen sind die Melkiten (1724), die
Armenier (1740), die Syrer (1783). Seit 1895 haben
auch die katholischen Kopten eine eigene Hier-
archie.
In Siidindien kam es im 16. Jahrhundert zu einer
Verbindung mit Rom, die Union der malabarischen
Kirche. Um die Mitte des 17. Jahrhunderts fiel ein
Teil vom Katholizismus ab und unterstellte sich dem
jakobitischen Patriarchen. Seit 1930 ist bei dieser
Gruppe eine fruchtbare Unionsbewegung im Gange.
Die Unierten werden Malankaren genannt. Erst
im Jahre 1951 wurde die katholische Kirche von
Athiopien und Eritrea errichtet, obwohl die Unions-
arbeit im 19. Jahrhundert begonnen hatte.
(SchluB folgt)

Des Mondes Laternenlied

Aus ,Mutter Sonne*

Der Morgen reit iiber den Himmel,

der Abend reit tiber die Erd’.

Der ein hat ein’ schneeweilen Schimmel,
der andre ein kohlschwarzes Pferd.

Mein Licht, mein Laternchen schwebt leise
den Hufen voraus und voran,

sonst hitten sie wohl auf der Reise

euch Menschen schon wehe getan.

Kaum war euer Auge geschlossen,

so haben wir Strahlen gesendt,

damit ihr auf eiligen Rossen

den Morgen und Abend erkennt.
Rundum geht die Stral3’ in den Himmel
zum groBen Gottvater und Herrn.

Es wechselt der Rapp und der Schimmel,
und jeden begleitet ein Stern.



	Die Ostkirchen

