
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 48 (1961)

Heft: 16

Artikel: Die Ostkirchen

Autor: Wettstein, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-535265

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-535265
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jährlich wandern viele Schweizer nach Zürich. Jeder
Zuzügler muß innert 10 Tagen seinen Heimatschein
hinterlegen. Warum?

Sch.: - Stimm- und Wahlrecht.

- Steuerregister.

- Einwohnerkontrolle, Armenunterstützung.

Wer in Zürich wohnt, muß nicht gleich viel Steuern
bezahlen wie der Basler oder Berner. Warum

Sch.: - Steuern sind Gemeinde- und Kantonssache
und darum in ihrer Höhe auch verschieden.

Was macht die Stadt mit den Steuergeldern

Die Ostkirchen Albert Wettstein, Stans

Es ist klar, daß der Rufdes Papstes an die Ostkirchen,
zur Einheit mit der katholischen Kirche zurückzukehren,

die Aufmerksamkeit der katholischen Welt
auf das östliche Christentum gerichtet hat. Man ist
sich aber vielfach nicht im klaren, um was es eigentlich

geht. Zwar sind Namen bekannt wie
,Russischorthodoxe Kirche' oder ,Griechisch-orthodoxe Kirche'

; was sich aber hinter diesen Bezeichnungen
verbirgt und was man darunter versteht, darüber
äußert man sich lieber nicht. Und doch gehört eine

Orientierung über die östliche Christenheit in den

Religionsunterricht hinein, sei es in die
Kirchengeschichte (frühes oder spätes Mittelalter) oder in
die Glaubenslehre (Traktat über die Kirche). Allerdings

muß beigefügt werden, daß es keine Leichtigkeit

ist, aus der umfangreichen Literatur das

Wesentliche herauszunehmen. Der Wunsch, sich mit
dem Stoff irgendwie vertraut zu machen, wäre
öfters da, wenn damit auch die Zeit gegeben wäre.
Anderseits möchten sich auch Nichtreligionslehrer
über das Ostchristentum orientieren, wie der
Schreibende wiederholt feststellen konnte. Die
folgende Abhandlung soll darum ein Versuch sein,

in äußerst knapper Form, nur auf das Wesentliche

Sch.: - Schulhäuser, Straßen.

- Besoldungen, Verwaltung.
- Subventionen.

Auch der Bund erhebt Steuern (Wehrsteuer, Wust).
Hat er noch andere Einnahmen

Sek.: - Zölle.

- Ertrag der Bundesbetriebe (z.B. PTT).
- Gebühren.

Zürich ist die volkreichste Gemeinde der Schweiz.
Welches ist die kleinste

Sch.: - Iiiens, Kanton Freiburg, 10 Einwohner.

Religionsunterricht

beschränkt, den geschichtlichen Werdegang, die

Liturgie und Lehre der verschiedenen östlichen
Kirchen darzustellen.

I. Begriff und Einteilung

Historisch gesehen, gründet der kirchliche Unterschied

zwischen Ost und West auf der verwaltungstechnischen

Teilung des Römischen Reiches unter
Kaiser Diokletian (286). Obwohl die Teilung nur
die Verwaltung erleichtern sollte, entstanden durch
die verschiedene politische Entwicklung der
östlichen und der westlichen Hälfte zwei Reiche: nur
die Idee vom einen, ungeteilten Römischen Reiche
blieb übrig. Die Ostkirchen sind nun die Kirchen
der östlichen Reichshälfte und jene Kirchen, die
außerhalb den Reichsgrenzen entstanden, und zwar
abhängig von den innerreichschen. Innerhalb des

Reiches hatten sich die Patriarchate Antiochien,
Alexandrien, Konstantinopel und Jerusalem gebildet.

Von Antiochien aus trugen im 2. Jahrhundert
Missionare das Christentum nach Persien, im 3.
Jahrhundert nach Armenien und Georgien; von

533



Alexandrien aus im 4. Jahrhundert nach Äthiopien,
von Konstantinopel aus im 9./io. Jahrhundert zu
den Slawenvolkern.
Um die heute bestehenden Gemeinschaften einzuteilen,

müssen drei Punkte in Betracht gezogen
werden. Eine Einteilung ist möglich:

— In Rucksicht des Bekenntnisses: es sind Nestoria-

ner, Monophysiten, Orthodoxe und Katholiken.

— In Rucksicht der ursprunglichen Gemeinschaften:

es sind die Patriarchate Antiochien, Alexandrien
und Konstantinopel; das Katholikat von Seleukia-

Ktesiphon der persischen Kirche, das Katholikat
von Armenien.

— In Rucksicht des liturgischen Ritus: der antioche-
nische oder westsyrische Ritus, der alexandrini-
sche Ritus, der byzantinische Ritus, der armenische

Ritus und der ostsyrische Ritus der persischen
Kirche.

Die ursprunglichen Gruppen haben sich stark
verästelt. Vor allem gilt das fur den byzantinischen
Ritus des Ökumenischen Patriarchats von Konstantinopel.

Die katholische Kirche arbeitet, vor allem
in neuerer Zeit, mit viel Verständnis und Eifer an
der Wiedervereinigung mit dem Erfolg, daß heute

jeder getrennten eine mehr oder weniger große
katholische Gemeinschaft gegenübergestellt werden
kann.

II. Die Entwicklung zur Vielheit

1. Die kulturelle Stellung der christlichen Volker

Das Christentum fand im Osten kulturell
hochstehende Volker vor. Innerhalb des Romischen Reiches

waren es die Syrer und Ägypter. Ihre Christianisierung

geht zusammen mit einer Besinnung auf ihre
eigenen kulturellen Werte, die sie über den Hellenismus

hinaus gerettet hatten. Dadurch fühlten sie sich

im Gegensatz zum Christentum, dessen Trager das

ostromische Reich war. Noch mehr, sie gaben dem
Christentum die Form einer nationalen Große.
Außerhalb des Reiches besaßen die Armenier eine

jahrhundertealte Kultur, ebenso die Georgier und
die Äthiopier. Im Westen verhielt sich die Sache

anders. Rom war das einzige kulturelle Zentrum,
das wendig genug war, auch die Germanen zu
erfassen und sie in eine einzige christliche und kulturelle

Volkergemeinschaft hineinzupassen.

534

2. Die ursprüngliche Gruppierung

Noch bevor Konstantinopel gegründet wurde, gab
es in der ostlichen Hälfte des Romerreiches zwei
kirchliche Mittelpunkte. Es waren Antiochien und
Alexandrien. Beide Kirchen umgab der Ruhm, von
Aposteln gegründet zu sein. Zudem verlieh ihnen
die politische Stellung der Stadt auch ein kirchliches
Gewicht. Antiochien, das mit Recht den Apostel
Petrus an die Spitze seiner Bischofsliste setzt, war die

Hauptstadt der bürgerlichen Diözese Oriens, zu
der Syrien, Kilikien und Palastina gehörten.
Alexandrien, eine Gründung des Evangelisten und
Petrusjungers Markus, war die Hauptstadt der
Diözese Ägyptus. Durch seine berühmte
Katechetenschule wirkte Alexandrien auch über seine

Grenzen hinaus. Das Konzil von Nikaa (325)
anerkannte ausdrucklich die Rechte Antiochiens und
Alexandriens. Schon fiuh strebte die Kaiserstadt
am Bosporus, Konstantinopel, nach kirchlichem
Vorrang. Die unnachgiebigen Bischöfe erreichten
Schritt fur Schritt, was sie ersehnten. Das erste

Konzil von Konstantinopel (381) gestand Konstantinopel

den Ehrenvorrang über die zwei östlichen
Patriarchate zu. In der offiziellen Zahlung wurde
es unmittelbar nach Rom genannt. Das Konzil von
Chalkedon (451) schloß die Entwicklung ab, indem
es Konstantinopel zum Patriarchat erhob. Auch
Jerusalem wurde auf Kosten Antiochiens zur
selbständigen Kirchenprovinz gemacht. Die Begründung
der Erhebung Konstantinopels war mit dem
sogenannten Kanon 28 gegeben, der spater eine traurige
Berühmtheit erhielt: der Vorrang stand auf einer
politischen Grundlage. Die Stadt war das neue Rom
und Sitz des Kaisers.

Auch außerhalb des Reiches entstanden schon früh
selbständige Kirchen. Zu Beginn des 2. Jahrhunderts

drang das Christentum von Edessa her in Persien

ein, und wohl ein Jahrhundert spater fanden
sich christliche Gemeinden vor. Die politische Lage
begünstigte allerdings die Beziehungen der persischen

Christen zur Mutterkirche nicht. Der
persische Großkonig und der byzantinische Kaiser
waren Feinde. Um ihr Verhältnis zur weltlichen
Herrschaft zu bessern, erklart sich die persische
Kirche auf der Synode von Markabta (424) fur
autonom. Im Bischof von Seleukia-Ktesiphon gab
sie sich ihr Oberhaupt. Ein ganz anderes Los ereilte
das Christentum in Armenien. Es gelang dem großen
Apostel Gregor dem Erleuchter, den Konig zur An-

Fortsetzung siehe Seite 547



Fortsetzung von Seite 534

nähme des Christentums zu bewegen. Sein
Herrscherbefehl führte die neue Religion als

Staatsreligion ein. Auch hier war es die politische Lage,
welche die armenische Kirche zwang, ihre Bindungen

an Kasarea in Kappadokien aufzugeben (374).
Das Patriarchat Alexandrien gründete im 4.
Jahrhundert die Kirche von Äthiopien. Frumentius und
Edesius hießen die großen Glaubenskunder. Bis

heute anerkennt die Kirche Äthiopiens ihre Bindung
an das Patriarchat Alexandrien. Die Kirche Georgiens,

ebenfalls um die Mitte des 4. Jahrhunderts
entstanden, anerkannte die Abhängigkeit von
Antiochien bis in 8. Jahrhundert.

3. Die ersten Spaltungen

Die theologischen Streitigkeiten um die Person

Christi, die im 5. Jahrhundert das Byzantinische
Reich zu erschüttern drohten, zerrissen die kirchliche

Einheit. Die Patriarchate Alexandrien und
Antiochien spalteten sich. Verschiedene
Einzelkirchen losten sich ganz von der Universalkirche.
Als erste Irrlehre trat der Nestorianismus auf, der in
Christus zwei Personen lehrte. Das Konzil von
Ephesos (431) räumte zwar mit der Irrlehre im
Reichsgebiet auf. Jedoch in der persischen Kirche
vermochte sie sich durchzusetzen. Sich in der Lehre

von der Reichskirche zu unterscheiden, schien den

persischen Christen angebracht wegen der Feindschaft

der beiden Reiche. Im Jahre 486 wurde der
Nestorianismus zum offiziellen Bekenntnis der
persischen Kirche erklart.
Aus einer angstlichen Abwehrhaltung gegen den

Nestorianismus ging eine andere Irrlehre hervor,
der Monophysitismus, der nur die gottliche Natur
in Christus gelten lassen wollte. Trotz der Verurteilung

auf dem Konzil von Chalkedon hielt etwa die

Hälfte des Patriarchates von Antiochien und der
Großteil des Patriarchates von Alexandiien an der

Irrlehre fest, wenigstens dem Namen nach. Nebst

religiösen Beweggründen spielte auch der
nationalpolitische Gegensatz der Syrer und Ägypter zu

Byzanz eine maßgebende Rolle. Jakobus Baradaus

organisierte um die Mitte des 6. Jahrhunderts die

syrisch-monophysitische Kirche, deswegen auch

jakobitische Kirche genannt. Um 500 nahmen auch

die Äthiopier und die Armenier den Monophysitismus

an.
Eine dritte Irrlehre, betreffend die PersonChristi, war

der Monotheletismus (nur ein Willein Christus). Sie

brachte nochmals eine Spaltung ins Patriarchat von
Antiochien: Die Maroniten nahmen die Irrlehre als

Vorwand fur ihre Selbständigkeit (7. Jahrhundert).

4. Triumph und Tragik des Patriarchates von

Konstantinopel

Aus den kirchenpolitischen und theologischen Wirren

des 5. Jahrhunderts ging das Patriarchat \on
Konstantinopel machtiger denn je hervor. Es war
dem wahren Glauben treu geblieben mit einem Teil
des Patriarchates Antiochien, dem Patriarchat
Jerusalem, einem kleinen Teil des Patriarchates
Alexandrien und der Kirche Georgiens in ihrer
Gesamtheit. Konstantinopel verstand es, sich zum
Mittelpunkt emporzuschwingen und seine Liturgie
und sein Kirchenrecht uberall durchzusetzen.
Politische Geschehnisse unterstutzten das Streben
der Patriarchen. Die Invasion der Aiaber im
7. Jahrhundert schwächte die alten ostlichen
Patriarchate weiter. Die Christen, die den Glauben
der Reichskirche bekannten, wurden hier Melkiten
genannt. Die Kreuzfahrerherrschaft, vielfach gegen
die einheimischen Christen unduldsam, zwang die
Patriarchen von Antiochien und Jerusalem, ihren
Sitz in Konstantinopel aufzuschlagen. Gunstige
Momente fur die B^zantinisierung! Die Missions-

tatigkeit unter den slawischen Volkern erweiterte
das Einflußgebiet Konstantinopels. Im 9. Jahrhundert

entstanden die Kirchen der Bulgaren und
Serben, im 10. Jahrhundert die Kirche der Russen.

Liturgie und Kirchenrecht ubernahmen die neu-
gegrundeten Kirchen naturgemäß von ihrer
Mutterkirche. Wegen der politischen Abhängigkeit von
den Bulgaren wurde auch die lateinische Kirche
Rumäniens anfangs des 10. Jahrhunderts byzantini-
siert. Diese Kirchen ließen sich alle früher oder

spater ins Schisma hineinreißen. Sie werden unter
dem Namen ,Byzantinische Kirchen' zusammengefaßt.

Sie selber nennen sich Orthodoxe, das heißt
Rechtgläubige.
Unbestreitbar hatte das Patriarchat Konstantinopel
im 10. Jahrhundert seinen Höhepunkt erreicht.
Doch all der Glanz konnte nicht hinwegtäuschen
über eine innere Schwäche: Konstantinopel war
nur groß geworden, weil es die Hauptstadt des

Ostreiches war. Also eine rein politische Sache. Wenn
aber die Hauptstadt eines christlichen Reiches dank
ihrer politischen Stellung Anspruch auf kirchlichen

547



Vorrang und Unabhängigkeit erheben konnte, so

konnten auch die jungen Kirchen der slawischen

Volker fur sich die Unabhängigkeit verlangen. Das

Prinzip des Kanon 28 mußte in seiner letzten

Konsequenz zum Staatskirchöntum fuhren. Schon 926
bis 927 machten sich die Bulgaren selbständig, die
Serben 1346, die Russen 1448. Die Turkenherr-
schaft brachte dem Patiiarchat neue Macht. Die
Titelträger waren zugleich die zivilen Oberhäupter
aller Orthodoxen des osmanischen Reiches. Der
Untergang der Turkenherrschaft auf dem Balkan
loste eine Kette von Autonomieerklärungen unter
den Orthodoxen aus. Auch die Patriarchate
Alexandrien und Antiochien machten sich wieder

selbständig. So ist das ehemals machtige Patriarchat
gebietsmäßig zu einem unbedeutenden Etwas

zusammengeschrumpft

Der Erste Weltkrieg schuf neue Staaten. Fur die
orthodoxen Gemeinschaften war diese Staatenbildung

Anlaß, sich in autokephalen Kirchen zu
organisieren, so in Polen, in den baltischen Ländern,
Finnland, Estland, Lettland und Litauen, in der
Tschechoslowakei und m Albanien. Nach dem
Zweiten Weltkrieg wurden die baltischen Kirchen
mit Ausnahme der finnischen dem 1917 wiedererrichteten

Moskauer Patriarachat unterstellt. Die
Orthodoxe Kirche Polens verlor ihre Ostgebiete an
Rußland und schmolz auf etwa 350000 Glaubige
zusammen. Die tschechoslowakische Kirche geriet
zunächst in die Abhängigkeit von Moskau, erhielt
abei 1951 wieder die Selbständigkeit. Die kleine

ungarische Orthodoxe Kirche wurde zu Moskau
geschlagen. Der Einfluß des Moskauer Patriarchen
in den Ostblocklandern ist groß.

5. Die Trennung zwischen Rom und Byzanz

Die endgültige Teilung des Romischen Reiches in
eine Ost- und eine Westhälfte (395) legte auch die

Grundlagen einer kirchlichen Trennung. Aus der

Teilung entwickelten sich schließlich zwei Reiche,
ein ostliches und ein westliches. Im östlichen Reiche
herrschte das Griechentum vor, im westlichen
uberwiegte das lateinische Element. Die
Charakterverschiedenheiten der beiden Volker begünstigte
die Spaltung. Der leichtbewegliche Grieche liebt
Spekulationen und den theologischen Streit; von
der Kunst laßt er sich begeistern. Der Lateiner ist

einst, ihm sagen Recht und Gesetz mehr. Das
Piaktische ist seine Starke. Der Grieche ist des-

548

wegen schnell bereit, den Lateiner als tölpelhaft zu
verachten. Als das weströmische Reich den Germanen

erlag, und das Papsttum in barbarischem
Gebiet lag, wurde auch das Oberhaupt der Kirche
Gegenstand der griechischen Verachtung. Byzanz
fühlte sich als alleiniger Hort der griechisch-romischen

Kultur. Wahrend aber das Papsttum durch
den Einfall der Barbaren selbständig wurde, verlor
die byzantinische Kirche immer mehr ihre Freiheit
an den Kaiser und wurde schließlich Staatskirche.
Beide Kirchen entwickelten sich grundverschieden,
was in einem vollkommen gegenseitigen Mißverstehen

gipfelte. Der Islam trug daran auch seine

Schuld. Indem er das Mittelmeer zeitweilig
beherrschte, verunmoglichte oder erschwerte er zum
mindesten die gegenseitigen Kontakte. Der theologische

Streit um die Bilderverehrung machte die

Kluft zwischen Ost und West beinahe unüberbrückbar.

Das Papsttum suchte deshalb bei den Frankenkonigen

Schutz und Stutze, was die Krönung Karls
des Großen zum römischen Kaiser herbeiführte
(800). Die Einheit des Romischen Reiches gehörte
aber zum ideellen Lebensprinzip des byzantinischen
Staates. Die Tat des Papstes Leo's in. konnte
deshalb in den Augen der Byzantiner nur Reichsverrat
sein. Nicht der bose Wille einzelner verstärkte die

gegenseitige Entfremdung, sondern eine Kette
ungunstiger Umstände, die sich in jahrhundertelanger
Entwicklung schloß. Daß sich die mehr politischen
Grunde auch auf die Kirche auswirkten, ist dank
des byzantinischen Staatskirchentums einleuchtend.

Es kam wiederholt zum Abbruch der
kirchlichen Beziehungen. Man hat ausgerechnet, daß das

Patriarchat Konstantinopel innerhalb von 500 Jahren

203 Jahre von Rom getrennt lebte. Zwei wichtige

Ereignisse im g. und 11. Jahrhundert vergifteten
die Einheit zwischen Ost und West vollkommen: das

Schisma des Patriarchen Photios (864-868) und das

des Michael Kerullarios (1054). Beide Patriarchen

zogen aus der bisherigen Entwicklung die Summe.
Photios lehnte den Primat des Papstes grundsatzlich

ab. Auch schuf er einen dogmatischen Grund
fur die Trennung, als er dem Westen die willkürliche

Einfügung des ,filioque' ins Credo vorwarf
und sie als Fälschung des Glaubensbekenntnisses

beurteilte. Zwar konnte die Einheit mit Rom nochmals

geflickt werden. Politische Tatsachen — die

Papste unterstutzten die Aktionen der deutschen

Kaiser gegen das byzantinische Suditalien - gaben
dem Patriarchen Michael Kerullarios im 11. Jahr-



hundert einen Schild für sein Bestreben nach kirchlicher

Unabhängigkeit. Der Kampf gegen Rom
wurde auf dogmatischem und disziplinarem Gebiet

ausgetragen, wo beide Kirchen eine grundverschiedene

Entwicklung durchgemacht hatten. Die
päpstliche Gesandtschaft Leo's ix. mit Kardinal
Umberto a Silva Candida vermochte mangels
diplomatischen Takts nichts auszurichten. Umberto
fuhr schließlich mit ,schwerem Geschütz' auf: Am
16. Juli 1054 exkommunizierte er den Patriarchen
und seine Anhänger. Dieser exkommunizierte
seinerseits die Legaten. Damit waren die gegenseitigen
Beziehungen endgültig abgebrochen. Nach und
nach wurden auch die östlichen Patriarchate und
die slawischen Kirchen ins Schisma hineingerissen.

III. Auf der Suche nach der Einheit

Über das Ausmaß der Ereignisse war man sich

anfänglich weder hüben noch drüben im klaren. Man
war irgendwie daran gewöhnt und glaubte, daß die

Trennung nicht von Dauer sein würde. Die Kreuzfahrer

brachten dem Westen wieder ins Bewußtsein,
was es mit dem Osten an sich hatte.

1. Die Unionen zur Kreuzfahrerzeit

Die Kreuzzüge, das Phänomen mittelalterlicher
Glaubensbegeisterung, hat dem Verhältnis
zwischen Ost und West mehr geschadet als genützt.
Zunächst von den Ostchristen mitJubel empfangen,
gaben die Kreuzfahrer bald dem Mißtrauen gegen
die Griechen zuviel Gehör. W ährend sie mit den

Jakobiten und Armeniern gute Beziehungen
unterhielten, vertrugen sie sich mit den Griechen nicht.
Schließlich glaubten die Lateiner ihre Besitzungen in
Syrien und Palästina nur sicher, wenn sie das

Byzantinische Reich zerstörten. So kam es zu den

Ereignissen, welche das Schisma verhärteten und
es im Grunde bis heute dauern ließen. ImJahre 1204
eroberten die Lateiner Konstantinopel, und zwar
gegen den Willen des Papstes Innozenz Iii., der die

Folgen solchen Tuns klar voraussah. Der griechische
Patriarch wurde vertrieben und an seine Stelle ein
lateinischer gesetzt. Überall suchten die Kreuzfahrer,

die orientalische der lateinischen Hierarchie
unterzuordnen. Dies diente weder dem Frieden
noch der Einheit.
Eine Union kam allerdings mit den Armeniern von

Kilikien zustande (1198). Die Kurzsicht der Lateiner

verdarb vieles an der Union, weil sie es für nötig
erachteten, armenisches Brauchtum dem lateinischen

anzugleichen. Dies rief anderseits nach
heftiger Opposition, so daß der Untergang des

kleinarmenischen Reiches auch denjenigen der Union
nach sich zog (1375).
Im Jahre 1181 kam die Vereinigung der Maroniten
des Libanon mit der katholischen Kirche zustande.
Sie blieb im Laufe der Jahrhunderte bestehen und
ist bis heute die einzige orientalische Kirche, die
geschlossen zum Katholizismus übertrat.

2. Die Unionskonzilien von Lyon und Florenz

Zwei Konzilien des Mittelalters befaßten sich mit
der kirchlichen Vereinigung zwischen Ost und
West: das Konzil von Lyon (1274) und das Konzil
von Ferrara-Florenz (1437-45). Beide
Kirchenversammlungen brachten eine Union zustande, die
nicht andauerte. Politische Absichten der byzantinischen

Kaiser bewirkten eine Annäherung an Rom.
Jedoch der Haß von Klerus und Volk gegen alles

Päpstliche verunmöglichte die Durchführung der
gefaßten Beschlüsse. Den Konzilien war kein sichtbarer

Erfolg beschieden.

3. Die Xeuzeit

Die Unionen der Neuzeit sind zum größten Teil das

Werk lateinischer Missionare. Ihre Methode war
selbstlos, ausgerichtet auf die Einheit der Kirche
Christi. Die bedeutendste Vereinigung ist die der
Ruthenen (1595) und der Rumänen (1697). Die
Union der Ruthenen von Brest-Litowsk wurde von
den Jesuiten Polens gefördert. Mitgespielt hatte
auch der Gegensatz zum kurz vorher errichteten
Moskauer Patriarchat, das seine Jurisdiktion auch
über die Ukrainer ausdehnen wollte. Ebenfalls an
der Union der Rumänen Transsylvaniens mit Rom
waren die Jesuiten maßgebend beteiligt. Der Metropolit

Theophilos von Alba-Julia bekannte sich im
Jahre 1697 mit dem größten Teil seines Klerus und
seiner Gläubigen zum Katholizismus.
Zu den unierten Gemeinschaften Europas, die
weniger ins Gewicht fallen, zählen die Italo-Albanesen
Süditaliens. Es sind Auswanderer, die in der zweiten
Hälfte des 15. Jahrhunderts vor den Türken flohen.
Im 16. Jahrhundert wanderten viele Serben aus der
Türkei nach Österreich aus; viele von ihnen schlössen

sich dem Katholizismus an. Unierte bulgarische

549



Gemeinden bildeten sich seit i860. Eine kleine
Gruppe katholischer Griechen hat seit 1911 einen

eigenen Bischof. Der Zweite Weltkrieg mit der
folgenden russischen Besetzung zerstörte eine

erfolgversprechende Unionsarbeit in den polnisch
verwalteten Gebieten Weißrußlands.
Seit dem Beginn des 16. Jahrhunderts arbeiteten
lateinische Missionare an der Rückgewinnung der

getrennten Christen im Vordem Orient. Es waren
vor allem die Kapuziner, Karmeliten und Jesuiten.
Unter dem Schutz christlicher Mächte, besonders

Frankreichs, entfalteten sie in der damaligen Türkei
eine reiche apostolische Tätigkeit. Der Erfolg blieb
nicht aus: Im Jahre 1552 schloß sich eine nestoriani-
sche Gruppe Rom an. Man nennt sie Chaldäer.

Lieder-Texte zum Thema Licht

Das Thema Licht wurde in dieser Sparte ausführlich behandelt.
Als kleine Ergänzung dazu sowie als Anregung in der Zeit, da

man mehr auf künstliches Licht angewiesen ist, seien folgende
Gedicht- und Liedtexte hier veröffentlicht. Redaktion

Winterlied

Aus ,Mutter Sonne'

Neue Kinderlieder von Walther Pudelko,
Bärenreiter-Verlag, Kassel

Der Wind, der weht, der Hahn, der kräht,
Fuchs läuft in

Weitere Gruppen sind die Melkiten (1724), die
Armenier (1740), die Syrer (1783). Seit 1895 haben
auch die katholischen Kopten eine eigene
Hierarchie.

In Südindien kam es im 16. Jahrhundert zu einer

Verbindung mit Rom, die Union der malabarischen
Kirche. Um die Mitte des 17. Jahrhunderts fiel ein
Teil vom Katholizismus ab und unterstellte sich dem

jakobitischen Patriarchen. Seit 1930 ist bei dieser

Gruppe eine fruchtbare Unionsbewegung im Gange.
Die Unierten werden Malankaren genannt. Erst
im Jahre 1951 wurde die katholische Kirche von
Äthiopien und Eritrea errichtet, obwohl die Unionsarbeit

im ig. Jahrhundert begonnen hatte.

(Schluß folgt)

Lehrerin

Des Mondes Laternenlied

Aus Mutter Sonne'

Der Morgen reit über den Himmel,
der Abend reit über die Erd'.
Der ein hat ein' schneeweißen Schimmel,
der andre ein kohlschwarzes Pferd.

Mein Licht, mein Laternchen schwebt leise

den Hufen voraus und voran,
sonst hätten sie wohl auf der Reise

euch Menschen schon wehe getan.

Ach Maidlein, tu die Türe zu, bring
Flöte her und Laute.

Der Schnee fällt dicht,
zünd an das Licht.
Laßt uns beisammen bleiben.
Wir wollen uns bei Lied und Spiel
die Winterzeit vertreiben.

Kaum war euer Auge geschlossen,

so haben wir Strahlen gesendt,
damit ihr auf eiligen Rossen

den Morgen und Abend erkennt.
Rundum geht die Straß' in den Himmel
zum großen Gottvater und Herrn.
Es wechselt der Rapp und der Schimmel,
und jeden begleitet ein Stern.

550


	Die Ostkirchen

