
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 48 (1961)

Heft: 15

Artikel: Die Rassenfrage im angelsächsischen und im iberischen Kulturkreis

Autor: Doerig, J.A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-533765

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-533765
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Rassenfrage
im angelsächsischen und im iberischen
Kulturkreis

Prof. Dr. J. A. Doerig, Handelshochschule,
St. Gallen

Das immer wieder auftauchende Rassenproblem in
den USA und in Sudafrika und neuerdings sogar in

England wieder ist wohl einer der explosivsten
Konfliktstoffe im sozialen Gefuge dieses Kulturkreises.
Das Auffallende daran ist, daß im Sudteil des

amerikanischen Kontinentes, das heißt Ibero-Amerika,
dessen rassische Struktur unendlich komplexer ist,
sich dieses Problem gar nicht oder zum mindesten
nicht in annähernd gleicher Schärfe und mit ganz
andern Akzenten stellt wie im angelsachsischen
Amerika. Diese durchaus verschiedene Sachlage
kann nur aus historischer Perspektive heraus
verstanden werden.
Während beispielsweise in Ibero-Amerika nie eine

unuberwindbare Schranke zwischen den Rassen

bestand und Mischehen zwischen Weißen und

Indianerinnen, grundsatzlich aber auch zwischen

weißen Frauen und Indianern nicht nur
stillschweigend geduldet, sondern ausdrucklich erlaubt,
ja sogar erwünscht waren (vgl. Real Cedula vom
14. Januar 1514.), bestand und besteht heute noch
eine tief verwurzelte Abneigung gegen die Blutmischung in

Anglo-Amerika bis auf den heutigen Tag, ganz zu

schweigen von Sudafrika, wo sie gesetzlich verboten
sind. Diese Einstellung wurde auch auf die
eingeführten Negersklaven verstärkt ubertragen. Während

es in der nordamerikanischen Statistik den

Mischling überhaupt nicht gibt, das heißt er wird
entweder den Indianern bzw. Negern zugezahlt,
galt sogar in der ibero-amerikanischen Kolonialzeit
ein Mischling mit weniger als 25 Prozent farbigen
Blutes als Weißer. In den meisten ibero-amerikani-
schen Republiken darf heute in den offiziellen
Statistiken die Rassenzugehörigkeit überhaupt nicht
festgehalten werden. Es ist nicht von ungefähr, daß

der bedeutendste Dichter, den Hispano-Amerika
hervorgebracht, Ruben Dario (1867-1916), der
sogar einen wesentlichen Beitrag zur spanischen Lite¬

ratur überhaupt geleistet hat, ein Mischling war.
Dasselbe läßt sich vom brasilianisch-portugiesischen
Schrifttum sagen, wo der Mulatte Machado de

Assis eine Stellung einnimmt, die derjenigen
Dickens' m der englischen Literatur durchaus
entspricht. Machado de Assis und Ruben Dario
gehören nach allgemeinem Urteil heute zu den

hervorragenden Vertretern der Weltliteratur.
Die Stellung des Indianers war in Hispano-Amerika
an sich grundlegend verschieden von der des Negers.
Der Indianer war, dem Gesetz nach zum mindesten,
dem Weißen gleichgestellt, wenn er auch sehr häufig
in der Praxis ausgebeutet wurde und die zu seinem
Schutz erdachten Maßnahmen wie beispielsweise
die encomiendas sich in ihr Gegenteil verkehrten.
Bei der Entwicklung der Gesellschaftsstruktur der
Kolonialzeit ergab sich eine hierarchische
Stufenordnung, nämlich: 1. Spanier, das heißt die hohen
weltlichen Funktionare und geistlichen Würdenträger;

2. Kreolen (in Amerika geborene Spanier) ;

3. Mischlinge; 4. Indianer; 5. Negersklaven. Es ist

jedoch zu beachten, daß mit Ausnahme der
Negersklaven vor dem Gesetz alle gleich waren. Aber auch
der Negersklave war keine res, das heißt ein rechtloses

Ding. Auch der Negersklave besaß im Gegensatz

zu Anglo-Amerika einen Rechtsstatus.
Beispielsweise konnte ein Sklavenehepaar nicht durch
Veräußerung getrennt werden. In Anglo-Amerika
dagegen besaß er keinerlei Rechtsschutz. Selbst die
kirchlich eingesegnete Ehe wurde nicht respektiert,
sofern eine kirchliche Einsegnung einer Sklavenehe
in den britischen Besitzungen überhaupt möglich
war. Noch im 19. Jahrhundert wurden Sklavinnen
unter Hinweis auf ihre Zuchtqualitaten (good
breeders) in den Zeitungen angeboten. Der Präsident

des William and Mary College, Thomas R.
Dew, rühmt noch 1836 die Sklavenzucht als eine der
wichtigsten Einkommensquellen des Staates

Virginia. Der Neger, meistens auch der Mulatte, der
seinen Freiheitsstatus nicht ausdrucklich nachweisen

konnte, galt eo ipso als Sklave und wurde, falls
niemand Rechtsanspruche auf ihn geltend machte,

zugunsten der Staatskasse versteigert.
In Ibero-Amerika bestanden unzahlige Anlässe,

um einen Sklaven freizulassen, und es gab auch
Möglichkeiten, wo sich ein Sklave durch Extraarbeit

das notige Losegeld verdienen konnte.
Sklavenschaft war keineswegs ein unabänderliches
Schicksal, sondern konnte durch wirtschaftliche
Tüchtigkeit oder besondere Leistung des Sklaven

485



einerseits oder durch Güte und Großzügigkeit seines

Besitzers aufgehoben werden. Familienfeste, eine

Primiz, eine Hochzeit, sogar das bestandene Examen
des Familienstammhalters wurden nicht selten zum
Anlaß für die Freilassung eines Sklaven genommen.
In Kuba beispielsweise konnte sich ein Negersklave

sogar ratenweise abzahlen. Um dem Fiskus und dem
Militärdienst zu entrinnen, verzichteten viele Sklaven

auf die Zahlung der letzten Rate. Der Staat
bestellte eigens einen Anwalt für Sklaven, der die
finanziellen Verpflichtungen zwischen Sklaven und
Herrn zu regeln hatte. So gab es schon während der
Kolonialzeit in Ibero-Amerika eine bedeutende
Anzahl von freien Schwarzen, was die Abschaffung
der Sklaverei wesentlich erleichterte, indem der
Übergang zur neuen Situation sich weniger schockartig

und unvorbereitet auswirkte. Diese Einstellung

zur Sklaverei als Einrichtung nahm ihr das

Diskriminierende und übt ihren wohltätigen Einfluß

bis aufden heutigen Tag aus. Die Tatsache, daß

man Sklaven in seiner Ahnenreihe hat, wird nicht
ängstlich verschwiegen, sondern ohne Ressentiment

zur Kenntnis genommen. Die wenigsten Brasilianer,
Venezolaner, Kolumbaner oder Kubaner könnten
übrigens auf eine makellos weiße Ahnengalerie
zurückblicken, ganz abgesehen davon, daß die

wenigsten Wert darauf legen würden.
Im Gegensatz dazu wurde in Anglo-Amerika die
nicht weiße Hautfarbe als gleichbedeutend mit dem
Status als Sklave erklart. In einem Erlaß vom Jahre
1746 in South Carolina heißt es ausdrücklich:
«Alle Neger, Indianer (außer den jetzt freien),
Mulatten oder Mestizen und ihre Nachkommen
werden als Sklaven erklärt und sollen es bleiben.»
Ahnliche Verlautbarungen ließen sich aus anderen

Gegenden zitieren. Die Britin, die einen Sklaven

heiratete, wurde Sklavin und blieb es, solange ihr
Gatte lebte, und ihre Kinder waren fur immer
Sklaven. In Maryland wurde ein freier Neger oder

Mulatte, der eine Weiße heiratete, dafür mit dem

Entzug der Freiheit bestraft. Loskauf durch den

Sklaven selbst, war überhaupt nicht möglich, und
die Freilassung durch seinen Herrn wurde derart
erschwert, daß jede in diese Richtung weisende

Regung im Keim erstickt wurde. Noch zu Beginn des

19. Jahrhunderts wurde in Georgia die testamentarische

Freilassung mit einer Buße von 1000 Dollar
belegt. In North Carolina mußten 1000 Dollar als

Garantie fur einen freigelassenen Sklaven hinterlegt

werden. In Virginia wurden freie Farbige über-

486

haupt nicht geduldet, und der Freilassende mußte
für die Ausschaffung besorgt sein. Die Züchtigung
eines Sklaven, die dessen Tod zur Folge hatte,
wurde in Tennessee sogar ausdrücklich als straffrei
erklärt und in andern Gegenden lediglich mit
Geldstrafen belegt.
Interessant ist ebenfalls die Stellung der Kirchen.
Obwohl die katholische Kirche die Sklaverei als

Institution nicht verurteilte, ging sie sehr scharf
gegen den Sklavenhandel vor, von Pius n. im Jahre
1462 bis Gregor xvi. im Jahre 1839. Die ersten
Vorkämpfer fur die Abschaffung der Sklaverei waren
übrigens weder die französischen Rationalisten des

18. Jahrhunderts noch die Quäker, sondern die
spanischen Franziskaner Fray Thomas Mucado
und die spanischen Jesuiten P. Alonso Sandoval und
P. Louis Molina im 16. bzw. 17. Jahrhundert, wie
der nordamerikanische Historiker E. G. Bourne von
der Yale University nachgewiesen hat. Der Sklavenhändler

wurde als solcher automatisch aus der
Kirche ausgeschlossen. Sklavenehen besaßen
sakramentalen Charakter, was die praktisch sehr wichtige

Folge hatte, daß Paare nicht getrennt
veräußert werden durften. Die Besitzer wurden
angehalten, die Sklaven zur Kirche zu schicken, und es

gab sogar religiöse Bruderschaften unter den Sklaven,

die eigene Schutzheilige hatten. Zudem
unterstützte und förderte die Kirche die Freilassung, wo
sie nur konnte. Im Norden dagegen kümmerten sich
die offiziellen Kirchen nicht um das religiöse Los

der Sklaven und überließen diese Missionierung der
Sklaven den Sekten. Die Church of England
betrachtete die Negersklaven zunächst nicht als tauf-
wurdige Wesen, während die Negersklaven in
Ibero-Amerika Gegenstand eifriger Missionierungs-
bemuhungen waren. Gestalten wie der Spanier
Petrus Claver, die portugiesischen Jesuitenpatres
Anchieta und Nobrega, übrigens die Gründer der
Weltstadt Säo Paulo, sind unauslöschlich mit dem

religiösen und menschlichen Schicksal der
Negersklaven verbunden. Im diametralen Gegensatz zu

Anglo-Amerika waren die Kinder aus der Ehe eines

Sklaven mit einer freien Mutter frei. Westindische

Sklaven, die nach Kuba gefluchtet waren, wurden
nicht ausgeliefert und galten als frei, wenn sie den
katholischen Glauben annahmen. Die Kirche
begünstigte mit allen Mitteln die Freilassung und
erklärte sie als Gott wohlgefälliges, nachahmungswürdiges

Werk.
Wie erklart sich diese grundverschiedene Einstellung



zum Negerproblem in Ibero- und Anglo-Amerika
Der tiefste Grund dürfte der religiöse sein, indem

man im Neger die unsterbliche Seele sah, bzw. nicht
sah. Dazu kommt noch ein historischer. Die
iberischen Völker waren an den Kontakt mit farbigen
Volkern gewohnt, und nicht unbeträchtliche Ströme

farbigen Blutes waren während der fast 8oojährigen
Anwesenheit der nordafrikanischen Völker auf der
Halbinsel in den iberischen Volkskörper gedrungen,
während die Insellage der angelsächsischen Volker
eine solche ständige Berührung ausschloß. Ein
weiteres Moment ist zu erwähnen: Die iberischen Völker

besaßen in dem großartigen Gesetzeswerk
Alfons' des Weisen, den Siete Partidas (entstanden
zwischen 1256—63), ein sozialgesetzliches Gefüge,
das die Sklaverei der Willkür des einzelnen Sklaven-

Die Werke der Barmherzigkeit Hedy Hagen

Anmerkung: Diese Verse eignen sich als Sprechchor oder fur
eine Reihe einzelner Sprecher zu Beginn einer Weihnachtsfeier

in der Schule oder in einem Verein. Die Kinder sind auf der

Buhne aufgestellt und tragen Kerzenlichter. Redaktion

Wir stehen da im Dunkel und tragen unser Licht,
das hier als Kerzenschimmer die stille Nacht durchbricht.

Die Sonne ist jetzt ferne. Der Winter bringt die

Nacht.
Wir warmen uns am Feuer, das hier ist angefacht.

Advent ist jetzt - und immer ist dann das Christkind

nah.
Wir freuen uns gar innig. Schon bald ist es ja da.

Wir fragen euch, ihr Menschen: Seid ihr zum Fest

bereit
Habt ihr das Herz geöffnet Ist eure Seele weit

Wir stehen da im Dunkel. - Werk der Barmherzigkeit

—

so heißt man uns, ihr Christen - das lebt in Ewigkeit.

halters entzog und die Möglichkeiten der individuellen

Freilassung in concreto vorsah. Vom formaljuristischen

Standpunkt aus gesehen, gab es also einen
fundamentalen Unterschied. In Ibero-Amerika
besaß auch der Sklave einen rechtlichen Status und
war nicht nur Objekt des Rechts, sondern auch
Rechtssubjekt. Dies alles fehlte bei den Angelsachsen.

Und bis auf den heutigen Tag ist namentlich
für die Pigmentokraten des Südens der USA farbiges
Blut unauslöschlich mit dem Gedanken der Sklaverei

verbunden und damit schicksalshaft zur sozialen

Minderwertigkeit verdammt. Dieser Gedanke hat

ja in neuester Zeit in Südafrika wiederum eine

verfassungsmäßige Grundlage erhalten, während
ihn Ibero-Amerika dank der oben erwähnten
Voraussetzungen längstens überwunden hat.

Lehrerin

Sagt mir einmal ganz ehrlich: Kennt ihr mein
kleines Licht

Besuchet ihr die Kranken Kennt ihr des Leids
Gesicht

Denkt ihr auch an die vielen, die hungern auf der

Welt,
an blasse, arme Kinder, die ohne Brot und Zelt

Schaut dort die durst'gen Lippen im fernen Afrika!
Den Durst sollt ihr auch stillen. Dann erst ist

Weihnacht da.

Nackt steht im Frost ein Bettler, er zittert ohne
Kleid.

Bringt ihm doch Stoff und Schuhe! Zum Schenken
seid bereit!

Hört doch, wie's klopft und bettelt an eurei
Stubentür.

Tut auf dem Fluchtlingskinde! Erst dann kommt
Gott herfur.

487


	Die Rassenfrage im angelsächsischen und im iberischen Kulturkreis

