
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 48 (1961)

Heft: 8-9: Religionsunterricht an der Mittelschule

Artikel: Quellenmässige Darbietung der Kirchengeschichte : ein Versuch

Autor: Jungo, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-529586

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-529586
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


geistige Atmosphäre, in der der heutige werdende
Mensch aufwächst, ist ja zum geringsten Teil eine

Folge der Technisierung der Lebenswerte. Viel
einschneidender wird diese geistige Atmosphäre
bestimmt von geistesgeschichtlich bedingten
Auffassungen, von Meinungsverschiedenheiten und
weltanschaulichen Auseinandersetzungen. Hier liegen
die eigentlichen Wurzeln des Sinnverlustes in der
öffentlichen Meinung, und ein werdender Mensch
kann ja nicht anders als zunächst das übernehmen,
was er in der vorgegebenen Welt vorfindet.»
Diese neue Situation und die Wende sind da, und
wir haben uns ihr zu stellen. Wir haben die belastende,

aber noch mehr die verlockende Aufgabe, in der
Wüste der Zeit und an einer Wende der Geschichte
wie ein Johannes Wegbereiter des Herrn zu sein, und
wir haben dies zu sein nicht sosehr als Lehrende
denn als getigert. «Das Christentum ist keine Lehre...,
sondern eine Existenzmitteilung, Christus hat keine
Dozenten eingesetzt, sondern Nachfolger» (Sören
Kierkegaard).
Unser Herr selber hat unsere hoffnungsvolle
Verkündigungsaufgabe skizziert: « Etliches fiel auf den

Weg, und die Leute zertraten es, etliches fiel unter
die Dornen und wurde uberwuchert, etliches fiel auf
steinigen Boden und konnte nicht tiefgenug Wurzeln
fassen, und etliches fiel auf gutes Land und brachte

hundertfältige Frucht...»
So ist unsere Aussaat immer Saat aufHoffnung, und
das gibt uns Mut.

Quellenmäßige
Darbielung der Kirchengeschichte
Ein Versuch

Dr. P. MichaelJungo OSB., Menzingen

Dieser Beitrag wurde als Kurzreferat im Rahmen der ersten
schweizerischen Konferenz fur Religionslehrer der Oberstufe

am 20. April i960 in Luzern gehalten. Auf Wunsch des Kon-
ferenzprasidenten, H.H. P.H. Kromler SMB, Rektor, hat der
Referent sein Referat uberarbeitet, um es hier einer weitern
Öffentlichkeit zuganglich zu machen.

252

Zum bessern Verständnis der Einschränkung der
Kirchengeschichte auf die quellenmäßige Darbietung' mag der Hinweis

dienen, daß ich in einem Lehrerinnenseminar zu
unterrichten habe und deshalb der Methode der Darbietung und
der Darbietung von den Quellen her eine besondere Aufmerksamkeit

widmen muß. Die angehende junge Lehrerin soll nicht
nur erfahren, was Kirchengeschichte ist, sondern auch, wie sie

vom Dokument weg wissenschaftlich erarbeitet wurde und von
ihr spater methodisch dargeboten werden soll.

Zum weitern Verständnis meiner Arbeitsweise mag sodann

eine knappe Darlegung des gesamten Lehrganges dienen, durch
den ich meine Schulerinnen wahrend ihrer vier oder fünf
Seminarjahre zu fuhren habe. Auf die vier beziehungsweise fünf
Jahre, über die wir verfugen, verteilt sich unser Religionsstoff
wie folgt:

I. Kurs: Altes Testament, Durch den Lehrer dargestellt:

historisch-geographischer Rahmen und
ausgewählte Einzelprobleme (z.B. Quellen des Penta-

teuchs, literarische Gattungen der Genesis,
Geschichtlichkeit usw.). Anschließend wird im selben

Jahr, anhand von Henne-Gräf: Das Alte Testament

in Auswahl und in Equipenarbeit, der gesamte Alte
Bund, nach vorausweisenden Spuren oder
Prophezeiungen auf Christus hin, ,durchgekämmt'; die

Haupttitel dessen, «der da kommen soll», werden

gemeinsam erarbeitet und, in Hinblick auf die neu-
testamentliche Arbeit, festgehalten.

II. Kurs: Neues Testament. Wie das Alte, so wird
auch das Neue Testament in zwei Zeiten angegangen.

Durch den Lehrer wird eine Einleitung
hauptsächlich in die Synoptiker und das Synoptische
Problem geboten (vornehmlich nach A. Wikenhauser:

Einleitung). Gemeinsam wird sodann, in Anlehnung
an die Fragestellung von O.Cullmann: Ckristologie
des Neuen Testaments, eben die Christologie, genauer-
hin die christologischen Titel, des Neuen Testamentes

studiert.

III. Kurs: Kirchengeschichte, wovon später ausfuhrlicher.

(Im fünfjährigen Kurs wird hier die christliche

Sittenlehre - nach Mausbach-Ermecke, B. Hä-
ring, J. Liener, J. Meßner, A. Niedermeyer, K.
Hormann, R. Schnackenburg, D.v.Hildebrand u.a. -
eingeschoben, und zwar als Prinzipienlehre und
Urteilsbildung.)

IV. Kurs: Apologetik. Sie wird wiederum in zwei
Zeiten dargeboten; nämlich als Kunst (im Sinne des

Pascalschen «art de persuader») und als Wissenschaft

(im Sinne einer Skizze zu einer geschlossenen

vernunftmäßigen Begründung des Glaubens). Ab-



schließend : Repetition in großen Zusammenhängen
auf die Patentprüfung hin.
Wie an diesem Aufriß zweifelsohne deutlich wird,
ist - abgesehen von der Apologetik (die logisch zwar
an den Anfang, psychologisch aber an den Schluß

gehört und zudem nicht historischer Natur ist) — der
hier obwaltende Einteilungsgrund ein chronologischer

oder historischer. Die Kirchengeschichte hat
also einen eminent organischen Ort in diesem

Gesamtprogramm.

Die eigentliche quellenmäßige Darstellung der

Kirchengeschichte

Ein erstes Merkmal der hier angeregten Methode ist,
daß sie nur ein didaktisches Mittel unter andern ist

und nicht für die ganze Kirchengeschichte Anwendung

findet. In dreifacher Staffelung kommen, im
Verlaufe des einen kirchengeschichtlichen Jahreskurses,

drei verschiedene Darstellungsweisen zur
Anwendung.

Die Stoffeinteilung ist zugleich chronologisch
herkömmlich und methodisch neu.
Die Gliederung nach Epochen ist die wohlbegründete

nach Altertum, Mittelalter und Neuzeit (und
vielleicht — Neueste Zeit!). Sich mit dieser Einteilung

deckend und parallel zu ihr verlaufend, erfolgt
gleichzeitig eine ebenfalls dreifache «Einübung ins

geschichtliche Christentum» (S.Kierkegaard) in Form
einer sukzessiven Betrachtung der Kirchengeschichte

als Dokument, Biographie und Ideologie.
Da dieser Aufsatz der dokumentarischen Methode

gewidmet ist, müssen zuvor in Kürze die beiden
andern skizziert und von dieser abgegrenzt werden. Die

biographische Methode wird auf das Mittelalter
angewandt, geht von der Voraussetzung aus, daß unter
den geschichtswirkenden Faktoren vor allem die

großen Menschen aufzuführen sind, und ist von der

psychologisch-pädagogischen Überlegung eingegeben,

daß der heranreifende Mensch, zum Ausbau
seiner Persönlichkeit, vor allem großer Vorbilder
bedarf. Wir tun deshalb in der Darstellung des Mittelalters

,als ob' — und verschweigen die Einseitigkeit
dieser Darstellungsweise nicht—, als ob die Geschichte

gleichsam eine Perlenkette von großen Gestalten

wäre.
Die ideologische — oder besser ideengeschichtliche -
Methode findet auf die Neuzeit Anwendung. Ende
des III. Kurses sind unsere Schülerinnen im
allgemeinen im glücklichen Besitz ausgedehnter histori¬

scher Kenntnisse (ich verneige mich hier vor dem
didaktischen Können meiner Kolleginnen, die in so

kurzer Zeit unsern Schülerinnen ein so reiches und
gediegenes Wissen mitzuteilen vermögen). Sie halten
mannigfaltige Stränge der politischen, literarischen,
wissenschaftlichen und musikalischen Geschichte

einigermaßen in Händen. So kann ich in der
Kirchengeschichte aufdiesen Kenntnissen weiterbauen. Dabei

begnüge ich mich, sie philosophisch zu ergänzen,
und veranlasse die Seminaristinnen zur gemeinsamen

Synthese, das heißt, wir messen gleichsam an
Christus «Verlust oder Gewinn» (J.H.Newman)
der großen geistesgeschichtlichen Strömungen von
Luther zu Marx und Freud.
Es ist nun an der Zeit, daß ich an die dokumentarische

oder quellenmäßige Darstellung herangehe!
Zeitlich lasse ich sie mit dem kirchlichen Altertum,
von Pfingsten bis zu Gregor dem Großen, zusammenfallen.

Als Lehrmittel habe ich eine 54 Seiten umfassende,

polykopierte, kleine Dokumentensammlung
geschaffen, mit dem Titel: Kleine kirchengeschichtliche

Quellensammlung, von den Anfängen bis zu Gregor dem

Großen.

Da, nach Thomas von Aquin, der intendierte Zweck
das ,primum in intentione' ist, gilt es zuerst, diesen

operativen Zweck der Methode ins Auge zu fassen.

Dieser /Queck ist die Schulung des kritischen historischen

Urteils unserer Schülerinnen, und zwar im
Sinne eines paulinischen Messens der geschichtlichen

Wirklichkeit an Christus Jesus. Nebenher
kommt ein solches Einüben des Urteils auch der
apologetischen ,Wehrhaftigkeit' unserer jungen
Christinnen zugute.
Diese Schulung erfolgt auch hier in zwei Zeiten: als

Analyse und als Synthese.
Es ist vorerst Aufgabe der Analyse, den bedingten
Zeugniswert von Autor und literarischer Gattung
festzustellen. Bezüglich des Autors wird gefragt: Wer
ist er? Und vor allem: Kann und will er die Wahrheit

sagen? Hinsichtlich der literarischen Gattung:
Welche Art liegt uns vor? — liturgischer Text,
polemische Schrift, staatliches Gesetz, Legende, päpstliches

Reskript, dogmatische Definition,
kirchenrechtlicher Kanon usw. - und: Welches ist der Grad
der historischen Authentizität der erkannten
Gattung? Das heißt, es gilt nach Möglichkeit, die lautere

historische Aussage aus ihrer literarischen Schale

herauszuarbeiten.
Durch diese, an der strengsten positivistischen
Methode (nicht Weltanschauung!) sich inspirierenden

253



Analyse, bezwecke ich die geistige Erziehung zurpietätvollen

Ehrfurcht vor demfaktisch Wahren, aber auch zur
apologetischen Überzeugung, daß die Kirche keine

Wahrheit zu scheuen hat, ja nur in ihr Bestand
haben kann.
Die Analyse ruft der Synthese. Diese baut sich ihrerseits

auf: aus einer richtigen Fragestellung («Wird
die Frage richtig gestellt, so gibt jeder Text auch die

richtige Antwort», ist ein Axiom, das ich unermüdlich

in lernbegierige, junge Kopfe hämmere) und -
aus der klaren Darbietung.
Gewiß ist die richtige Fragestellung nicht ein fur allemal
zu erarbeiten und festzulegen. Jedes Problem muß

neu angegangen werden... Aber es erweist sich, daß

die einfachen aristotelischen Kategorien auch die
fruchtbarsten Fragen sind. Etwa: wer? wo? wann?
wie? warum? — Durch solche und ahnliche Fragen
wird die Synthese vorbereitet, abgeschlossen wird sie

aber erst durch die klare Darbietung.

(Die ersten drei kirchengeschichtlichen Themen

meiner,Quellensammlung' habe ich zwar durch die
Seminaristinnen analysieren lassen, aber selber

dargeboten und zu Diktat gegeben; die restlichen sechs

mußten sie in Dreiergruppen, also in Equipenarbeit,
vorbereiten und in einer Art,Lehrprobe unter uns'

darstellen.)
Nach der Erläuterung der Zwecksetzung können wir
an die der Stoffwahl herantreten. Ich gebe gern zu,
daß diese Wahl beziehungsweise die Stoffbeschran-

kung meine eigentliche Crux war. Die Stoffülle
mußte hinter den Ansprüchen der Einübung zurücktreten.

Viele Daten und Fakten mußten der genauen
Untersuchung, strengen Konfrontation, säubern

Wertung und dergleichen geopfert werden.
Furs ganze kirchliche Altertum habe ich nur neun
Themen ausgeschieden und zu deren Studium nicht
weniger als ein halbes Jahr eingesetzt. Und doch, so

schmerzlich mich beispielsweise der Verzicht aufdie

Darstellung der Katakombenkunst und -Symbolik,
auf große Denker, wie Origenes, oder große Seelenhirten,

wie Ambrosius, ankamen, so glaube ich doch,
daß auch hier Kunst und Wissenschaft sich in der

Beschrankung bewähren.

Die neun Themen sind:

1. Die Urkirche (bloße Stellenverweise auf Apg und

Paulinen).

2. Paulus (Leben und Werk; im übrigen wie i.)_

3. Die großen Christenverfolgungen (von hier weg setzt
die eigentliche Quellensammlung ein).

4. Frühchristlicher (eucharistischer) Gottesdienst.

5. Konstantin und die Freiheit der Kirche.

6. Die großen (ökumenischen) Konzilien.

7. Der heilige Augustin (Leben und Werk).
8. Benediktinisches Mönchtum (bzw. die Anfange des

Mönchtums).

9. Gregor der Große und die angelsachsische Mission.

Diesen Stoffverdanke ich den Quellensammlungen von:
Lapple Alfred: Kirchengeschichte in Dokumenten.
Patmos, Dusseldorf; Pfliegler Michael: Dokumente
zur Geschichte der Kirche. Tyrolia, Innsbruck;
Kirch Konrad: Enchiridion fontium historiae ec-
clesiasticae antiquae. Herder, Freiburg i.Br.
Die meisten Texte lieferte mir A. Läpple; ich bin
jedoch nicht seiner ausschließlich chronologischen
Einteilung gefolgt, sondern der mehr thematischen

M.Pfieglers. Die einzelnen Texte habe ich ahnlich
wie K.Kirch etikettiert: zusammenfassender Titel,
Jahrzahl am Rande (Fragezeichen, wo diese nicht
erfindbar war), darunter genaue Angabe der
ursprunglichen Quelle.
Die ,großen Christenverfolgungen' mögen hier als

Beispielfür die Stoffwahl dienen:

Es folgen sich unter diesem Titel —

Ausschnitt aus den Annalen des Tacitus (XV, 4),
Aus dem Brief des heiligen Klemens an die Korinther,
Aus dem Brief des heiligen Ignatius an die Romer,

Die Anfrage des Plinius d.J. an Trajan,
Die Antwort des Trajan an Plinius,
Hadrians Weisungen betreffend die Christen,

Auswahl aus den Polykarpakten,
Prokonsularische Akte aus Karthago (Christenprozeß),
Autobiographischer Bericht der heiligen Perpetua,

Ausgewählte Stellen aus dem Apologeticum des Tertul-

lian,
Ein Libellus (Opferbescheinigung) aus dem Fajum,
Zwei Stellen aus Cyprian: Von den Gefallenen,

Kanon 60 des Konzils von Elvira (Kirch 342).
Durch diese, für Schulzwecke doch recht vielseitige
Auswahl wollte ich unmittelbar eine denkbar allseitige

Information vermitteln, mittelbar aber zum
,audiatur et altera pars', das heißt, zur Achtung auch

vor jener Wahrheit, die zufällig vom gegnerischen Lager'
stammt, erziehen.

Der Religionslehrer, der diese Zeilen liest, mag sich,
über das Stoffliche hinaus, um das Formelle der
Darbietung interessieren. So soll denn am Thema,Große

254



Konzilien' Analyse und Darbietung veranschaulicht werden.

Die Analyse war weniger eine theologische als eine

geschichtliche, das heißt, es ging uns weniger darum,
festzustellen, was die Kirche in Nizäa, Ephesus und
Kalzedon definierte, als darum, zu erklaren, wie und

warum sich die christliche Lehre vomJohannesevangelium

zum Nicäum und von da zum Calcedonense

entwickelt und entfaltet hat.

Dieser Erklärung diente vorerst eine Konfrontation
zwischen den christologischen Titeln der Heiligen
Schrift (wie wir sie vom Alten und Neuen Testament
her kannten) und der griechisch-spekulativen Be-

griffsbildung. Das Ergebnis war, daß die biblischen
Titel mehr dynamischer Natur sind und Funktionen
oder Ämter bezeichnen, die theologischen Begriffe
der klassischen Zeit dagegen mehr statisch sind und
Substanzen bezeichnen.

Das Warum der theologischen Entwicklung - soweit

es historisch überhaupt faßbar ist - wurde in der
Dialektik von Häresie und kirchlichem Dogma
gefunden. Das heißt, es konnte festgestellt werden, daß

zu jedem Dogma, geschichtlich notwendig, ein
Irrtum gehöre, der jeweilen aus der kirchlichen Zensur

herausgeschält werden konnte und der kirchlichen
Definition gegenübergestellt wurde.

Schließlich mußte der eigentliche Gegenstand der
dogmatischen Definition selbst ins Licht gestellt werden.

Es galt dabei,Lehrgegenstand und Lehrmittel'
(P.Th.Schwegler), die direkt und die indirekt vom
Konzil intendierte Wahrheit säuberlich voneinander

zu scheiden... Erst nach diesen Aufräumungsarbeiten'

kam uns das eigentliche Herzensanliegen der
Kirche zu Gesicht.

Die Darbietung selbst wurde - jedenfalls in diesem

Falle - in Form einer Wandtafelzeichnung gegeben.
Drei erste Bilder, die die Aussagen der drei großen
Konzilien zu veranschaulichen hatten, bestanden in
zwei konzentrischen Kreisen und in einem, im innern
Kreis eingetragenen, Quadrat. Im Quadrat wurde
stichwortartig der eigentliche Gegenstand der
Definition eingeschrieben; um das Quadrat herum, doch
im innern Kreis, die nur beiläufig berührten
theologischen Wahrheiten. In den äußern Kreis wurde die

vom Konzil zensurierte Häresie ,verbannt'.

Ein letztes zusammenfassendes Tafelbild zeigte den

Werdegang des christologischen Dogmas, wobei am
Schema sowohl die unruhvolle Pendelbewegung der
Häresie von Extrem zu Extrem wie auch die von der

Kirche eingehaltene Mitte sichtbar wurde (P. Wust:
Dialektik des Geistes).
Der Gesamtertrag dieser Untersuchung laßt sich

etwa wie folgt zusammenfassen: Begriffliches Sichweg-
entwickeln der Theologie von ihren Ursprüngen
(Notwendigkeit und Gefahr der theologischen
Spekulation), historische Notwendigkeit der Häresie'
(cf. i Kor 11, 19), Gesetzmäßigkeit der dogmatischen
Besitzergreifung des ,depositum fidei' vonseiten der
Kirche.
Ein Querschnitt durch den ,wissenschaftlichen'' Ertrag der
einzelnen Themen wird abschließend die Verwendbarkeit

der Methode aufweisen. Mit andern Worten:

es soll die Frage beantwortet werden, wie
gewisse Fragenkomplexe, in der quellenmäßigen
Bearbeitung, gelost wurden und was die Untersuchung
abwarf.
Ich wähle aus!

1. Derfrühchristliche (eucharistische) Gottesdienst. Die
in diesem Kapitelchen zusammengefaßten Texte
waren derart ausgew ahlt, daß sich bei ihrer Betrachtung

zwanglos eine formvergleichende (M. Dibelius)
Analyse der Formeln und Riten der Konsekration
aufdrängte.
Dieser Vergleich bemuhte sich, den dünnen Kon-
tinuitatsfaden bloßzulegen, mußte aber auch eine
recht erschütternde Diskontinuität feststellen. Trotz
dieser Erschütterung konnte die Erkenntnis, daß die

Liturgie wie ein lebendiger Organismus wächst und
sich entfaltet und deshalb eben den Gesetzen des

kontinuierlich-diskontinuierlichen Wachstums
untersteht, als ein ,Plus fur den Glauben' gebucht werden.

2. In ,Konstantin und die Freiheit der Kirche'' zeigte
wiederum ein Vergleich (es gibt didaktisch nichts
Relevanteres als einen Vergleich oder gar eine Kette von
Vergleichen!) - nämlich ein Vergleich von
Staatsgesetzen von Konstantin bis Justinian - den Wandel
im Verhältnis von Kirche und Staat auf.

Die drei durchlaufenen Etappen wurden durch die
Begriffe: Toleranz, Gleichberechtigung und Intoleranz

(nämlich gegenüber den NichtChristen und
Häretikern) annähernd beschrieben.
Dabei stellte sich fast zwangsläufig das wohl größte

geschichtliche Problem der abendlandischen
Menschheit — das Doppelproblem der menschlichen
Wurde und Freiheit einerseits und des diese erst
ermöglichenden rechten Verhältnisses von Staat und
Kirche. Aus dieser Schau mußte sich die Große und

255



Fragwurdigkeit der konstantinischen und jeder spatern

Allianz von Thron und Altar ergeben. Daraus

ergab sich abei auch die wiedeium erschütternde
Einsicht, daß die christliche Kirche — als historisches

Gebilde - vor Extremen, hier Casaropapismus und

Theokratismus, nicht gefeit ist und sich deshalb

mühsam den schmalen Pfad zwischen zwei Abgründen

suchen muß.

3. Der ,heilige Augustinus' wurde als,Vater des Abendlandes'

erkannt und dargestellt (und dies trotzdem
Th.Haecker diesen Titel an Yergil und Papst Pius

XII. an den heiligen Benedikt vergeben hatten).
«Brücke der Barmherzigkeit» nennt Augustin die
Kirche in seinen,Enarrationes in ßsalmos', er selbst ist

aber auch eine Brücke, die vom Altertum zur Kirche
- etwa vom Piatonismus zur christlichen Philosophie

- fuhrt. Die «Verzückung von Mutter und Sohn»,
die er in seinen ,Bekenntnissen' schildert, erwies sich

uns geradezu als die Nahtstelle zwischen neuplatonischer

und christlicher Ekstase. Ähnlich offenbarte
sich ein ,ökumenischer Brief' (O. Karrer) des Mannes

mit dem flammenden Herzen als eine seltene

Blute zugleich antiker Menschlichkeit und christlicher

Caritas.
Bei Augustinus suchten wir aber vor allem die
Anfänge und Keime des abendlandischen Denkens. Wir
konnten nicht anders, als ihn als den geistigen Vater
Karls des Großen und damit des christlichen
Reichsgedankens zu verehren; aber auch als den Vorlaufer
einer richtig verstandenen Romantik und — eines

modernen Existentialismus von Pascalscher oder

Kierkegaardscher Prägung.

Das eindruckliche apologetische Argument, das aus

einer solchen Betrachtungsweise gewonnen werden

konnte, war dieses: Die Moderne steht, sofern sie

steht, auf den Schultern der großen altchristlichen
Denker - ob sie's will oder nicht!
An einem vierten Beispiel, an Gregor der Große und die

angelsachsische Mission', sollte vor allem eines der
bedeutsamsten Anliegen der mittelalterlichen Kirche
aufgezeigt werden.
Der wahrhaft große Gregor bricht durch seine

,Missionstaktik' einem möglichen Ritenstreit von
vornherein dadurch die Spitze, daß er durch seine

Missionare bei den Angelsachsen das heidnische - aber

doch naturlich gute - Brauchtum gleichsam ,taufen'
und in die Kirche einfuhren laßt. Diese optimistische,

weitherzige Bejahung der geschopflichen

Ordnung gab der mittelalterlichen Kirche die schier un-

256

losbare Aufgabe auf, naturlich-heidnisches Brauchtum

und christliches Sakrament zu einer hohem
Einheit zu verschmelzen.
Die spätere Reformation ist nichts anderes als ein
Protest gegen das Mißlingen — jedenfalls auf weiten
Strecken - dieses Integrationsversuches.
Pathetisch wird hier die Ambivalenz gerade der

größten geschichtlichen Entwürfe spurbar!

Fazit

Gern gebe ich die Schwächen dieser Methode zu.
Da ist vorerst die schon eingestandene Schwäche der
allzu großen stofflichen Beschrankung.
Aus der Notwendigkeit der Beschrankung ergibt
sich allzuleicht eine gewisse, fast unumgängliche
Subjektivität und Einseitigkeit der Stoffwahl.
Der Schuler mag eine gewisse, nicht selten drastische

Ernüchterung als weiteren Nachteil empfinden;
denn der ,Blick hinter die Kulissen' der sogenannten
großen Geschichte, wie sie die dokumentarische
Methode oft machen laßt, ist oft unerfreulich und
enttauschend.

Schließlich wird vor allem der Seelsorger einwenden,
daß dieses Arbeitsprinzip nur eine kleine geistige Elite
unter den Schulern wirklich erreicht und viele links
liegen laßt.
Daneben stehen aber unzweifelhaft auch erhebliche
Vorteile.

Ich sehe sie vorerst in der starken individuellen Schulung

des selbständigen Urteils des Schulers und
damit seiner ,apologetischen Standfestigkeit'. Auch
wenn ihm durch diese Methode nicht eine geschlossene,

lückenlose und detaillierte Kirchengeschichte
geboten wird, so weiß er doch furderhin zwischen der
Legende, die man nicht zu verteidigen braucht, der
fragwürdigen Entwicklung, die man historisch zu
erklaren hat, und der katholischen Wahrheit, fur die

man zu kämpfen und zu sterben bereit sein soll, zu
unterscheiden. Er wird demnach apologetisch nicht
mehr gegen Windmühlen Sturm laufen, wohl aber
das wirksam verteidigen, was sich zu verteidigen
lohnt.
Die vorliegende Methode hat sodann den schulischen

Vorteil, daß sie das Klassengesprach erheblich
fordert und zugleich klar begrenzt. Das Gesprach
geht nicht ins Leere, weil es von den Texten getragen
ist; es entzündet sich aber auch immer wieder am
charakteristischen Widerstand des geschichtlichen
Dokumentes, das es nach allen Regeln der Kunst



,aufzuknacken' gilt. Ein jeder schärft seinen
Verstand am Urgestein des vorgegebenen Instrumentes;
im Gesprach feilen sich und verfeinern sich gegenseitig

die Gehirne aller (M.Montaigne).
Dabei soll auch zugestanden werden, daß diese

Methode, die an einem Lehrerinnenseminar erprobt
wurde, vor allem eben dort fruchtbar ist. Immerhin
ließe sich das Ganze umdenken und am Gymnasium
mit gleichem Erfolg anwenden.

Am Schlüsse dieses Arbeitsberichtes möge mir noch ein

Wort aus dem Herzen vergönnt sein.

Ich bekenne, daß ich, bei dieser Methode, ganzlich
mißratene, völlig verpfuschte Unterrichtsstunden
erlebte — aber auch solche, in denen Schulerinnen

am geschichtlichen Erbe unseres Abendlandes sich

gleichsam entdeckten und das Maß ihres Konnens

hergaben. Ja, es wurden uns Stunden und Augenblicke

zuteil, in deren Verlaufe, bei tastendem,
gemeinsamem Suchen, unerwartete, leuchtende
Zusammenhange aufgingen; Stunden, in denen viele
durch reichste Einsichten begluckt wurden.

Die Verwertung
der Hl. Schrift im Religionsunterricht

Dr. Alois Sustar, Kollegium, Schwyz

Der vorliegende Beitrag, der auf ein Kurzreferat an
der Religionslehrertagung in Luzern am 20. und
21. April i960 zurückgeht, bleibt bewußt in seinen

eng umschriebenen Grenzen. Es geht also hier nicht
um die grundsatzliche Frage, von welcher Bedeutung

die Heilige Schrift im Religionsunterricht sei,

auch nicht um die theologische oder pädagogische

Begründung fur die Verwertung der Heiligen Schrift.
Wir sind uns alle einig, daß der Religionsunterricht
wesentlich biblisch orientiert sein soll. Die Heilige Schrift
soll das Buch sein, aus dem die Schuler - direkt oder

wenigstens indirekt - ihr religiöses Wissen, ihre

Anregungen und ihre Beweggrunde zur eigenen Le¬

bensgestaltung schöpfen. Das Ziel des Beitrages ist,
auf einige konkrete Dinge und Umstände hinzuweisen,

die fur die Verwertung der Heiligen Schrift von
Bedeutung sind. Dies geschieht nicht von der Theorie
her, sondern von einigen praktischen Erfahrungen
her, die beim Religionsunterricht in höheren Klassen

am Kollegium Maria Hilf in Schwyz, also an
einem katholischen Internat, gemacht w urden. Daher
der fragmentarische Charakter dieses Berichtes, der
durch andere Erfahrungen an anderen Schulen
wesentlich ergänzt werden muß.

1. Ein Erstes, was in den höheren Klassen bei der

Verwertung der Heiligen Schrift im Religionsunterricht

abzuklären oder neu zu gewinnen ist, ist die

Einstellung Act Schuler zur Heiligen Schrift. Istsiefur
sie vor allem ein geschichtliches Buch, das von der

Vergangenheit berichtet; ist sie ein mehr oder
weniger erbauliches und frommes Buch, neben vielen
anderen; ist sie eine wissenschaftliche Quelle, aus der

man dies oder jenes beweisen und belegen kann;
oder ist sie wirklich das Wort Gottes, einmal in der
Geschichte gesprochen und aufgeschrieben, aber
auch fur unsere Zeit und fur einen jeden von uns
personlich gültig? Erst durch diese konkrete religiose
Beziehung der Schuler zur Heiligen Schrift kann die

Beschäftigung mit ihr fur das Leben fruchtbar sein.

Auf welche Weise diese Einstellung abgeklärt
beziehungsweise neu gewonnen werden soll, hangt von
den Voraussetzungen ab, die die Schuler mitbringen.

2. Obwohl wahrscheinlich schon in unteren Klassen
die Frage nach der geschichtlichen Echtheit,
Unverfälschtheit und Glaubwürdigkeit der Bibel gelegentlich

behandelt wurde, ist es gut, diese Fragen in
höheren Klassen nochmals systematisch zu stellen und
sie wissenschaftlich unter Heranziehung von Quellen

und Dokumenten zu beantworten, vor allem fur
das Neue Testament. Eine solche wissenschaftliche

Sicherung des biblischen Textes gibt der weiteren

Beschäftigung mit der Heiligen Schrift eine naturliche

Grundlage und ermöglicht den Schulern, auf
manche Einwände und Schwierigkeiten Antwort zu
geben. Auch die wichtigsten Kapitel über die
Inspiration und Interpretation der Heiligen Schrift
müssen behandelt werden. Von großer Bedeutung
ist die Frage nach dem Verhältnis der Heiligen
Schrift zur Kirche und zu ihrem Lehramt. Es muß

gezeigt werden, daß wir keinen Zirkelschluß begehen,

wenn wir die Heilige Schrift von der Kirche

257


	Quellenmässige Darbietung der Kirchengeschichte : ein Versuch

